
ஈச வள்ளலார்‌ அருளிய 

திருஅருட்பிரகாச. வனண்னணலா*்‌ தெய்வ நிலையாம்‌, வடலூர்‌. 





திருஅருட்பிரகாசவள்ளலார்‌ 





அருட்பெருஞ்ஜோதி அருட்பெருஞ்ஜோதி 

தனிப்பெருங்கருணை அருட்பெருஞ்ஜோதி 

திருஅருட்பிரகாச வள்ளலார்‌ 
அருளிய 

திருஅருட்பா 

உரை நடைப்பகுதி 

வெளியீட: 

திருஅருட்பிரகாச வள்ளலார்‌ தெய்வநிலையம்‌ 

வடலூர்‌-607303 

கடலூர்‌ மாவட்டம்‌ 

தமிழ்நாடு. 



நூலின்‌ பெயர்‌ 

முதற்‌ பதிப்பு 

இரண்டாம்‌ பதிப்பு 

திருத்திய3-ம்பதிப்பு 

நான்காம்‌ பதிப்பு 

ஐந்தாம்‌ பதிப்பு 

ஆறாம்‌ பதிப்பு 

ஏழாம்‌ பதிப்பு 

பதிப்பு உரிமை 

பக்கங்கள்‌ 

நூலின்‌ அளவு 
எழுத்து 
பேப்பர்‌ தரம்‌ 

திருஅருட்பா உரைநடைப்‌ பகுதி 

05.10.2000 

வள்ளற்பெருமானார்‌ அவதார தினம்‌ 
3000 பிரதிகள்‌ 

05.10.2001 

வள்ளற்பெருமானார்‌ அவதார தினம்‌ 
3000 பிரதிகள்‌ 

05.10.2002 
வள்ளற்பெருமானார்‌ அவதார தினம்‌ 
5000 பிரதிகள்‌ 

24.05.2004 

1338-ஆம்‌ ஆண்டு 
தருமச்சாலை தோற்றுவித்த நாள்‌ விழா 
5000 பிரதிகள்‌ 
05.10.2006 

வள்ளற்பெருமானார்‌ அவதார தினம்‌ 
5000 பிரதிகள்‌ 
23.01.2008 
137-வது தைப்பூச ஜோதி தரிசனப்‌ பெருவிழா 
5000 பிரதிகள்‌ 
30.01.2010 
139-வது தைப்பூச ஜோதி தரிசனப்‌ பெருவிழா 
5000 பிரதிகள்‌ 

: திருகுளுட்பிரகாச வள்ளலார்‌ தெய்வ நிலையம்‌, 

வடலூர்‌ - 607 303, 
கடலூர்‌ மாவட்டம்‌. 
போன்‌ : 04142 - 259250 

624 

1/8 டெம்மி 

32 புள்ளிகள்‌ 

சேஷசாயி 13.7 K.6. 

அச்சிட்டோர்‌ : பாரதி முஸிட்டல்‌ பிரிண்டர்ஸ்‌, 

கணபதி நகர்‌, மயிலாடுதுறை 



அருட்பெருஞ்ஜோதி அருட்பெருஞ்ஜோதி 
தனிப்பெருங்கருணை உ அருட்பெருஞ்ஜோதி 

திருஅருட்பா உரைநடைப்‌ பகுதி 

பொருளடக்கம்‌ 

முன்னுரை 
அணிந்துரை 
திருஅருட்பா பொன்னேட்டில்‌ புண்ணியர்கள்‌ 

பதிப்பு விளக்கக்‌ குறிப்புகள்‌ 

திருஅருட்பிரகாச வள்ளலார்‌ வரலாறு 

உரைநடை நூல்கள்‌ 

1. மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 

2. ஜீவகாருண்ய ஒழுக்கம்‌ 

வியாக்கியானங்கள்‌ 
1. ஒழி விலொடுக்கப்‌ பாயிரவிருத்தி உரை 

2. தொண்டமண்டல சதகம்‌ நூற்பெயர்‌ இலக்கணம்‌ 

3. உலகெலாம்‌ என்னும்‌ மெய்ம்மொழிப்‌ பொருள்‌ விளக்கம்‌ 

4. தமிழ்‌ என்னும்‌ சொல்லுக்கிட்ட உரை 

5. பொன்‌ வண்ணத்தந்தாதி 22-ஆம்‌ செய்யுள்‌ உரை 

6. வேதாந்த தேசிகர்‌ குறட்பா ஒன்றின்‌ உரை 

மருத்துவக்‌ குறிப்புகள்‌ 
1. மூலிகை குண அட்டவணை 

2. சஞ்சீவி மூலிகைகள்‌ 

3. மருத்துவக்‌ குறிப்புகள்‌ 

உபதேசங்கள்‌ 

1. நித்திய கருமவிதி 

2. உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 

3. சுப்பிரமணியம்‌ 

4. அருள்நெறி 
5. திருவருண்‌ மெய்ம்‌ மொழி 

6. பேருபதேசம்‌ 



திருமுகங்கள்‌ (கடிதங்கள்‌) 
1. இறுக்கம்‌ இரத்தினம்‌ அவர்களுக்கு வரைந்தவை 

2. புதுவை வேலு அவர்களுக்கு வரைந்தவை 

3. மற்றைய அன்பர்களுக்கு வரைந்தவை 

4. திருமுகக்‌ குறிப்புகள்‌: 

அழைப்பிதழ்கள்‌, அறிவிப்புகள்‌, கட்டளைகள்‌ 

1. தருமச்‌ சாலைத்‌ தொடக்க விழா அழைப்பிதழ்‌ 

2. தருமச்‌ சாலை விளம்பரம்‌ 

3. கிளைச்‌ சாலைகள்‌ 

4. சன்மார்க்க விவேக விருத்தி 

5. சன்மார்க்க போதினி 

6. சன்மார்க்க சங்கம்‌ விளங்கும்‌ காலம்‌ 

7. அன்பர்களுக்கு இட்ட சாலைக்‌ கட்டளை 

8. சாலை சம்பந்திகளுக்கு இட்ட சமாதிக்‌ கட்டளை 

9. சன்மார்க்கப்‌ பெரும்பதி வருகை 

10. சமரச வேத பாடசாலை 

11. சத்திய ஞான சபை விளம்பரம்‌ 

12. சாலையிலுள்ளார்க்கு இட்ட ஒழுக்கக்‌ கட்டளை 

19. சன்மார்க்கப்‌ பிரார்த்தனை 

14. ஞான சபை வழிபாட்டு விதி 

15. சன்மார்க்க சங்கத்தார்‌ பழக்க விதி 

16. சித்திவளாக விளம்பரம்‌ 

17. சித்திவளாக வழிபாட்டு விதி 
18. சன்மார்க்க சங்கத்தார்க்கு இட்ட இறுதிக்‌ கட்டளை 

விண்ணப்பங்கள்‌ 

1. சமரச சுத்த சன்மார்க்க சத்தியச்‌ சிறுவிண்ணப்பம்‌ 

2. சமரச சுத்த சன்மார்க்க சத்தியப்‌ பெருவிண்ணப்பம்‌ 

3. சமரச சுத்த சன்மார்க்க சத்திய ஞான விண்ணப்பம்‌ 

4. சமரச சுத்த சன்மார்க்க சங்க சத்திய விண்ணப்பம்‌ 

பின்‌ இணைப்புகள்‌ 
அனுஷ்டான, கணபதிபூஜை , செவ்வாய்‌ விரத விதிகள்‌ 

பார்வதிபுரவாசிகள்‌ கொடுத்த நிலம்‌ இனாம்‌ பத்திரம்‌ 



அருட்பெருஞ்ஜோதி அருட்பெருஞ்ஜோதி 
தனிப்பெருங்கருணை * அருட்பெருஞ்ஜோதி 

(முன்னுரை 

_அரருட்பெருஞ்ஜோதியின்‌ தனிப்பெருங்‌ கருணையாகத்‌ 

திகழ்கின்ற திருஅருட்பிரகாச வள்ளற்‌ பெருமானார்‌-அருளிய 

திருப்பாடல்கள்‌ ஆறு திருமுறைகளாக வகுக்கப்‌ பற்று 

வள்ளலார்‌ தெய்வ நிலையத்தால்‌ வெளியிடப்‌ பெற்றுள்ளன. 

ன்ம நேயமிக்க அருட்பாடல்களைத்‌ தவிர வள்ளற்‌ 

பெருமானார்‌ அருளிய உரைநடைப்‌ பகுதிகள்‌ பலஉள. 

அவற்றை 1) உரை நடை நூல்கள்‌ 2) வியாக்கியானங்கள்‌ 

3) மருத்துவக்‌ குறிப்புகள்‌ 4) உபதேசங்கள்‌ 5) திருமுகங்கள்‌ 
6) அழைப்புகள்‌, அறிவிப்புகள்‌, கட்டளைகள்‌ 
7) விண்ணப்பங்கள்‌ என ஏழு வகையாகப்‌ பிரித்து 

"திருஅருட்பா உரைநடைப்‌ பகுதி" என்ற தலைப்பில்‌ 
வெளியிடுகின்றோம்‌. 

இந்தப்‌ பதிப்பு, பிருங்கி மாநகரம்‌, இராமசாமி பதிப்பு 

(1896) சமரச பஜனை கந்தசாமி பதிப்பு (1924) திருஅருட்பாப்‌ 

பதிப்புச்‌ செம்மல்‌ சென்னை ஆ. பாலகிருஷ்ணர்‌ பதிப்பு (1931) 
சன்மார்க்க அறிஞர்‌ ஊரன்‌ அடிகளார்‌ பதிப்பு (1978.) ஆகிய 

பதிப்புகளை அடிப்படையாகக்‌ கொண்டு வள்ளற்‌ 

பெருமானார்‌ அருளிய உரைநடைப்பகுதிகள்‌ முழுவதையும்‌ 

செம்மையாக வெளியிடுகின்றோம்‌. 

ஈன்ற நற்றாயினும்‌ இனிய பெருந்‌ தயவுடைய வள்ளற்‌ 

பெருமானாரின்‌ திருவருளை, ஏழை எளிய மக்களும்‌ அடைய 

வேண்டும்‌ என்ற உயரிய நோக்கத்தில்‌ ரூ.150 விலையுள்ள 



இந்நூலை ரூ.55-க்கு மலிவு விலைப்‌ பதிப்பாக 

வெளியிடுகின்றோம்‌. 

திருஅருட்பா உரைநடைப்‌ பகுதியின்‌ சிறப்புகள்‌ 

ஐ_த்தமர்‌ வள்ளற்பெருமானார்‌, திருஅருட்பாவைப்‌ பற்றி! 

"வான்‌ கொடுத்த மணிமன்றில்‌ திருநடனம்‌ புரியும்‌ 

வள்ளல்‌ எலாம்‌ வல்லவர்‌ நன்‌ மலர்‌ எடுத்தென்‌ உளத்தே 

தான்‌ கொடுக்க நான்‌ வாங்கித்‌ தொடுக்கின்றேன்‌'" 

என்று அருளி உள்ளார்கள்‌. 

திருஅருட்பா நமக்கு உயிர்‌- அந்த உயிருக்கு உடலாக இருப்பது 

- திருஅருட்பா உரைநடைப்‌ பகுதியாகும்‌. 

ஊன்‌ பெறும்‌ "உயிர்‌ வளர்கலை இரகசியம்‌" 

திருஅருட்பா உரைநடைப்‌ பகுதியில்‌ உள்ளது. 

எ ளிய அதேசமயம்‌ இனிய முறையில்‌, திருஅருட்பாவில்‌ 

வரும்‌ நுட்பமான சொற்களுக்குரிய விளக்கத்தையும்‌, 

சன்மார்க்க விளக்கத்தையும்‌ திருஅருட்பா உரைநடைப்‌ 

பகுதியில்‌ கற்கலாம்‌. 

ஏறா நிலைமிசை ஏறுவதற்குரிய வழிவகைகள்‌, 

"சன்மார்க்க விண்ணப்பங்களில்‌" உள்ளன. மேலும்‌ 

சொற்றொடர்களும்‌ வாக்கியங்களும்‌ அற்புதமானவை, அருள்‌ 

ஆற்றல்‌ உடையவை. அவையோ வளரும்‌ தமிழுக்கு வழி 

காட்டியாக அமைந்துள்ளன. சொல்‌ நயம்‌, பொருள்‌ நயம்‌, 

இலக்கிய நயம்‌, மிகுந்து காணப்படுகின்றன. இவை 

எல்லாவற்றிற்கும்‌ மேலாக ஆன்ம நேயமும்‌ அருள்‌ நயமும்‌ 

பொன்னொளி வீ சுவதைத்‌ திருஅருட்பா உரை நடைப்பகுதியில்‌ 

காணலாம்‌: கற்றுக்‌ களிக்கலாம்‌. 



வகைத்‌ தொழில்களையும்‌ அடைய சன்மார்க்கம்‌ 

ஒன்றுதான்‌ வழி. அந்த சன்மார்க்க நெறியை, உள்ளங்கை 

நெல்லிக்கனி போல்‌, ஜீவகாருண்ய ஒழுக்கத்தில்‌ கற்கலாம்‌, 

களிப்படையலாம்‌. 

ஒப்பு உயர்வற்ற முறையில்‌ இதுவரையில்‌ யாரும்‌ 

சொல்லாத வகையில்‌ வள்ளற்‌ பெருமானார்‌. 

"புனைந்துரையேன்‌, பொய்ப்புகலேன்‌, சத்தியம்‌ சொல்கின்றேன்‌. 

ஆசை உண்டேல்வம்மின்‌ " 

என அருளி, நம்மை அழைத்து அருள்‌ ஆசையைத்‌ 

தேனமுதாய்‌ "பேருபதேசப்‌" பகுதியில்‌ கூட்டுகின்றார்கள்‌. 

தாமல்‌ சன்மார்க்க நெறியை முற்றும்‌ உணர்ந்த, 

வள்ளற்‌ பெருமானார்‌ அருளி உரைநடை நூல்களான 

மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌, ஜீவகாருண்ய ஒழுக்கம்‌ ஆகிய இரு 

நூல்களும்‌, அன்னை அருந்தமிழ்‌ மொழியின்‌ இரு கண்களாகத்‌ 

திகழ்ந்து அருள்‌ ஒளி வீசி சன்மார்க்க உலகை 

உருவாக்குகின்றன. 
ப 

ஒன வியம்தீர்‌ உலகத்து அறிஞர்‌ எல்லாம்‌. கண்டு 

உவக்க சாகக்‌ கல்வியையும்‌ உரைநடைப்‌ பகுதியில்‌ வள்ளற்‌ 

பெருமானார்‌ வெளிபட அருளி உள்ளார்கள்‌. 

அ உத ஓர்‌ சன்மார்க்க அருள்‌ கலைக்‌ 

களஞ்சியமாகும்‌. அதனைக்‌ கற்று அதன்‌ வழி நிற்க, 

அருட்பெருஞ்ஜோதியின்‌ அன்பும்‌ அறிவும்‌ உடனாக விளங்கும்‌. 



நன்றி! நன்றி! 

இந்நூலினை வெளியிட அனுமதி வழங்கிய இந்து சமய 

அறநிலைய ஆட்சித்துறை சென்னை ஆணையர்‌ திருமிகு. 

பரா. சம்பத்‌ 1.4.5. அவர்களுக்கும்‌, சிறப்புடன்‌ வெளிவர 

ஆலோசனை வழங்கிய கூடுதல்‌ ஆணையர்‌ திருமிகு. 

தி. லெயராமன்‌ B.A.,8... அவர்களுக்கும்‌, விழுப்புரம்‌ இணை 

ஆணையர்‌ திருமதி. ந. திருமகள்‌ 8.5.,K.1., அவர்களுக்கும்‌ 

அன்பான நன்றியையும்‌ வணக்கத்தையும்‌ தெரிவிக்கின்றோம்‌. 

சென்னை தலைமையிடத்து இணை ஆணையர்‌ திருமிகு. 

இரா. சுப்பிரமணியன்‌ 9.&., 8... அவர்களுக்கும்‌ அன்பான 

நன்றியையும்‌ வணக்கத்தையும்‌ தெரிவிக்கின்றோம்‌. 

இவ்‌ வெளியீடு அச்சிடுவதற்கு நன்கொடை வழங்கிய 

புண்ணியர்கள்‌ அனைவருக்கும்‌ நன்றியினைத்‌ தெரிவித்துக்‌ 

கொள்கின்றோம்‌. 

சிறந்தமுறையில்‌ அச்சிட்டு தந்த மயிலாடுதுறை பாரதி 

டிஜிட்டல்‌ பிரிண்டர்ஸ்‌ உரிமையாளர்‌ திரு. மா. அருணாசலம்‌ 

அவர்களுக்கு அன்பான நன்றியைத்‌ தெரிவித்துக்‌ 

கொள்கின்றோம்‌. 

பதிப்புப்‌ பணியாற்றிய வள்ளலார்‌ தெய்வ நிலைய கணக்கர்‌ 

ய. ஞானப்பிரகாசம்‌ 8.C௦., அவர்களுக்கும்‌ அன்பான 

நன்றியைத்‌ தெரிவிக்கின்றோம்‌. 

திருஅருட்பா வெளியீட்டுத்‌ திருப்பணி 'என்னும்‌ அரிய அற்புதப்‌ 

பணியைச்‌ செய்ய எங்களுக்கு அருள்புரிந்த 

வள்ளற்பெருமானார்க்கு அனந்தம்‌ கோடி வந்தனம்‌! வந்தனம்‌! 

மூ. இராமலிங்கம்‌ க. நாகராஜன்‌ M.A.,B.Ed., 

தலைவர்‌, அறங்காவலர்குமு செயல்‌ அலுவலர்‌ 

ம அறங்காவலர்கள்‌ 7 ன்‌ 
மு. விஜயகுமார்‌ கவு து. இராமகிருஷ்ணன்‌ 
சி. கனகலட்சுமி ம.வே. வேல்ராமலிங்கம்‌, ஸ.ஃ.,8..., 

திருஅருட்பிரகாச வள்ளலார்‌ தெய்வ நிலையம்‌, 

வடலூர்‌-607 303, கடலூர்‌ மாவட்டம்‌. 



Oo 

பு 

க்யூ அருட்பெருஞ்ஜோதி அருட்பெருஞ்ஜோதி அக்க 
3 ந 5 தனிப்பெருங்கருணை அருட்பெருஞ்ஜோதி ந ( 

உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 

பொருளடக்கம்‌ 
வ்‌. 8 ணை 

பொருள்‌ பக்கம்‌ 
எண்‌ 

1. | அண்ட பிண்ட பூரண பாவன அனுஷ்டான விதி 345 

2. | பிண்ட ஒளியும்‌ அண்ட ஒளியும்‌ 347 

3. | பிண்டாண்ட கிரகண சித்தாந்தம்‌ 347 

4. | அண்ட பிண்ட திசைகள்‌ 349 

5. | அண்ட பிண்ட அமுதங்கள்‌ - 350 

6. | மழை 350 

7. | முச்சுடர்‌ 351 | 

8. | சிருட்டி நியாயம்‌ 353 

9. | பட்ச பேதமும்‌ சிருஷ்டியும்‌ 355 

10. | மும்மல பேதமும்‌ சிருட்டியும்‌ 357 

11. | எழுவகைப்‌ பிறப்பு 357 

12. | ஆண்‌ பெண்‌ - பெண்‌ ஆண்‌ 358 

13. | ஆண்‌ பெண்‌ பருவம்‌ 359 

14. | ௧௬ உற்பத்தி 359 

15. | சப்த தாதுக்கள்‌ 361 

16. | பிண்ட இலக்கணம்‌ 361 
17. | பிண்டானுபவ இலக்கணம்‌ 363 

18. | மனித தேகத்தில்‌ கடவுள்‌ காரியப்படுவது 368 

19. | சமய நூல்களின்‌ உண்மை 375 

20.| சமய நூல்களில்‌ பிழை 376 

21. | கற்பமும்‌ பிரளயமும்‌ 376 



கற்பபேதம்‌ 

கலியுகம்‌ 

கால சங்காரம்‌ 

சுரர்‌ அசுரர்‌ 

அடி முடி தேடல்‌ 
பிரம தண்டனை 

சரஸ்வதியை மூக்கறுத்தது 

சந்திர சாபம்‌ 

தக்ஷ யாகம்‌ 

சூரபத்ம சம்ஹாரம்‌ 

குண்டோதரனுக்கு அன்னமிட்டது 

பாற்கடல்‌ கடைந்தது 

பாற்கடலில்‌ பள்ளிகொண்டது 

நாராயணன்‌ 

கருடன்‌ 

அயக்கிரீவம்‌ 

வாமனாவதாரம்‌ 

வடுகநாதர்‌ 

பைரவர்‌ வீரபத்திரர்‌ 

வேதாரண்யம்‌ 

வேதம்‌ 

வேதம்‌ ஆகமம்‌ முதலிய நூல்கள்‌ 

வேதாகாம வழிகள்‌ 



| தேவாரம்‌ 

திருவாசகம்‌ 

திருமந்திரம்‌ 

திருமந்திரமும்‌ திருவாசகமும்‌ 
சிவம்‌ என்பதன்‌ பொருள்‌ 

சிவகுணமும்‌ ஜீவகுணமும்‌ 

சிவமாதல்‌ 

பஞ்சாக்கரம்‌ 

பிரணவம்‌ 

அகரம்‌ 

காயத்ரி 

தத்துவம்‌ 
குடிலை 

பூதம்‌ என்பதன்‌ சப்தார்த்தம்‌ 

பெளதிகம்‌ 

நினைப்பு மறைப்பு 

விறுப்பு வெறுப்பு 

சங்கல்பம்‌ 

தன்னையறிதல்‌ 

கூடஸ்த பிரம்ம ஐக்கியம்‌ 

கடவுள்‌ ஏகம்‌ அனேகம்‌ 

கடவுள்‌ ஒன்றும்‌ இரண்டும்‌ ஆதல்‌ 

மூவகை உயிர்கள்‌ 



| முக்குணம்‌ 

மூன்றாசை 

மூன்று அவஸ்தை 
மூவகை ஞானம்‌ 

பர அபர ஞானங்கள்‌ 

மூவிடம்‌ 

பஞ்ச மகா பாவங்கள்‌ 

பர அபர வாக்குகள்‌ 

பிபீலிக விகங்க நியாயங்கள்‌ 

சித்தாந்த வேதாந்தம்‌ 

- | ஜீவன்‌ முத்தனும்‌ ஞான சித்தனும்‌ 
புருஷன்‌ 
சூரியகலை 

தியானம்‌ 

தீக்ஷை 

நித்தியத்‌ துறவு 
உடம்பின்‌ அருமை 

ஆண்டவர்‌ சோதனை 

ஞான சிருஷ்டி 
ஆணவ மல நிவர்த்தி 
அன்புருவம்‌ 

அகங்கார ஒழிவு 
இகபர காமங்கள்‌ 



.[ அபேதம்‌ 

கவலை 

கலை அறிவும்‌ அருள்‌. அறிவும்‌ 
ஷடாந்த சமரச சுத்த சன்மார்க்கம்‌ 

சுத்த சன்மார்க்கக்‌ கொள்கை 

சுத்த சன்மார்க்க முடிவு 

சாகாத கல்வி 

சாகாத கல்விக்கு ஏது 

சுத்த சன்மார்க்கத்தின்‌ முக்கிய தடைகள்‌ 

சுத்த சன்மார்க்கப்‌ பெரு நெறி ஒழுக்கம்‌ 

சுத்த சன்மார்க்க சாதனம்‌ 

சுத்த சன்மார்க்கப்‌ பிராத்தனை 

சுத்த சன்மார்க்க சத்திய ஞானாசாரம்‌ 

ஆன்ம இயற்கையாகிய தயா மூலதர்மம்‌ 

ஜீவகாருண்யமே முத்திக்கும்‌ சித்திக்கும்‌ முதற்படி 
ஞான சித்தியும்‌ ஒளி நிலையும்‌ 

தேகம்‌ நீடிப்பதற்குத்‌ தீபப்‌ பிரமாணம்‌ 

நம்மை நஷ்டஞ்‌ செய்யும்‌ நான்கு 

துர்‌ மரணம்‌ 

இல்வாழ்வானுக்கு நியாயம்‌ 

சந்நியாசமும்‌ காவி உடையும்‌ 

மகளிர்‌ சமத்துவ நிலை 

பொதுப்‌ பார்வை 



வந்தன முறை 
சுத்த சன்மார்க்க ஆகாரம்‌ 

வெந்நீர்‌ 

கரிசலாங்கண்ணியும்‌ தூ துளையும்‌ 

பஞ்ச கவ்யம்‌ 

பஞ்ச சபை 

பஞ்ச அமுத ஸ்தானங்கள்‌ 

ஏழு திரைகள்‌ 

ரசவாதம்‌ ஏழு 

நவநிலை 

குளிகை மணி ஒன்பது 

திரையோதச நிலைகள்‌ 

ஞானபோக அனுபவ நிலைகள்‌ 

சுத்த சன்மார்க்க அனுபவ ஸ்தானங்கள்‌ 

சகஜ நிலை 

சாகாத்தலை வேகாக்கால்‌ போகாப்புனல்‌ 

மூவகை சித்தி 

சுத்தமாதி தேகங்கள்‌:- 3 

சுவர்ண தேகிகள்‌ ஆயுள்‌ 

அணுபக்ஷ சம்புபக்ஷ அனுபவ விவரம்‌ 



விளக்கக்குறிப்புகள்‌ 

1. உரைநடை.நூல்கள்‌ இரண்ட 

1. மனு முறைகண்ட வாசகம்‌ 

சென்னை சாஸ்திர விளக்க சங்கத்தார்‌ எழுதும்படி. 

வேண்ட, பெருமானார்‌, சென்னையில்‌ உறைந்த இளம்‌ 

போதில்‌, மனுச்சோழர்‌ முறை செய்த வரலாற்றைக்‌ கூறுவதாக 

அமைந்த பெரிய புராணத்திலுள்ள மனு நீதி கண்ட 
புராணத்தை முதன்‌ நூலாகக்‌ கொண்டு இந்நூலை 

எழுதியருளினார்‌. மேற்படி சங்கத்தாரால்‌ 1854 ஆனந்த 

வருடம்‌ ஜன்‌ மாதம்‌ அச்சிடப்‌ பெற்றது. 

2. ஜீவகாருண்ய ஒழுக்கம்‌ 

ஜீவகாருண்ய ஒழுக்கமே கடவுள்‌ வழிபாடு என்றும்‌ 

௮ற்றார்‌௮ழி பசி தீர்த்தல்‌ , புலால்‌ மறுத்தல்‌ இவ்விரண்டையும்‌ 

வற்புறுத்தி இந்நூலை எழுதியருளினார்கள்‌.. 23-5-1867 பிரபவ 

வருடம்‌ வைகாசி மாதம்‌ 11 வியாழக்கிழமையன்று வடலூரில்‌ 

நிகழ்ந்த தருமச்சாலைத்‌ தொடக்க விழாவில்‌ இந்நூல்‌ எழுதப்‌ 

பெற்றிருந்த வரையிற்‌ படித்து விளக்கப்‌ பெற்றது. 

ஜீவகாருண்ய ஒழுக்கம்‌ மூன்று பிரிவுகளாக உள்ளது. 

மூன்றாவது பிரிவு முற்றுப்‌ பெறவில்லை. “பெருமானார்‌ 

ஜீவகாருண்ய ஒழுக்கத்தை மிக விரிவாக ஏழுபிரிவில்‌ எழுதி 

உபதேசித்தாகக்‌ கேள்வி . மற்ற பிரிவுகள்‌ கிடைக்கவி ல்லை. 

2 வியாக்கியானங்கள்‌ ஆறு. 

1. ஒழிவிலொடுக்கப்‌ பாயிரவிருத்தி 

ஒழிவிலொடுக்கம்‌ காழிக்‌ கண்ணுடைய வள்ளலாரால்‌ 

அருளப்‌ பெற்ற சிறந்த ஞானநூல்‌. அதற்கு உரை செய்தவர்‌ 

திருப்போரூர்ச்‌ சிதம்பர சுவாமிகள்‌. அதனை முதன்‌ முதலிற்‌ 

பதிப்பித்தவர்‌ வள்ளற்பெருமானார்‌ . இந்நூலின்‌ சிறப்புப்‌ 

பாயிரச்‌ செய்யுளுக்கு ஒரு விருத்தியுரையும்‌, சிதம்பர 

சுவாமிகளின்‌ உரையிற்‌ காணும்‌ அருஞ்சொற்கள்‌ 

சிலவற்றிற்குப்‌ பொருளும்‌, நூலினுள்‌ ஆங்காங்கே சில 



அடிக்குறிப்புகளும்‌, நூலிறுதியில்‌ அமைத்துக்கொள்ளல்‌ என்ற 

தலைப்பிற்‌ சில அடிக்குறிப்புகளும்‌ எழுதி 1851; இல்‌ 

ஓழுவி லொடுக்கத்தைச்‌ சிதம்பர சுவாமிகள்‌ உரையுடன்‌ 
பெருமானார்‌ பதிப்பித்தருளினார்கள்‌ . 

2. தொண்டமண்டல சதகம்‌-நூற்பெயர்‌ இலக்கணம்‌ வழிபடு 
கடவுள்‌ வணக்கப்பாட்டுரை : 

வள்ளற்பெருமானார்‌ பதிப்பித்த நால்களுள்‌ 

இரண்டாவது தொண்டமண்டல சதகம்‌. நூலின்‌ பெயராகிய 

தொண்டமண்டல.சதகம்‌ என்பதற்கு இலக்கணமும்‌ நூலின்‌ 

கடவுள்‌ வாழ்த்துப்‌ பாடலுக்கு உரையும்‌ எழுதித்‌ தொண்ட 

மண்டல சதகத்தை வள்ளற்பெருமானார்‌ 1855-ல்‌ 
பதிப்பித்தார்‌. தொண்டைமண்டலமா (௮) தொண்ட 
மண்டலமா என்பது பற்றி ஒரு வாதம்‌ அக்காலத்தில்‌ 

சென்னையிலிருந்த புலவர்‌ சிலரிடையே எழுந்தது. 
பெருமானார்‌ இரு கூற்றையும்‌ ஆராய்ந்து இலக்கணம்‌, 
இலக்கியம்‌, வரலாறு, வழக்கு, கல்வெட்டு ஆகிய 
சான்றுகளுடன்‌ நூற்பெயரிலக்கணத்தை வரைந்து தொண்ட 

மண்டலம்‌ என்பதே சரியென்று நிறுவினார்கள்‌. 

3.உலகெலாம்‌ என்னும்‌ மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 
என்ற ஒரு நூலை வள்ளற்பெருமானார்‌ செய்யக்‌ கருதியிருந்தா 

ரென்பது இறுக்கம்‌ இரத்தின முதலியார்க்கு வரைந்த இரு 

திருமுகங்களால்‌ அறியப்பெறுகிறது. திருவருட்பாப்‌ பாட 
லொன்றில்‌ மூன்று மெய்ம்மொழிப்‌ பொருள்கள்‌ குறிக்கப்‌ 
பெறுகின்றன. 

திருவளர்‌ திருஅம்‌ ப்லத்திலே அந்நாள்‌ 

செப்பிய மெய்ம்மொழிப்‌ பொருளும்‌ 

உருவளர்‌ திருமந்‌ திரத்திரு முறையால்‌ 
உணர்த்திய மெய்ம்மொழிப்‌ பொருளும்‌ 

கருவளர்‌ அடியேன்‌ உள்ளத்தில்‌ நின்று 

காட்டிய மெய்ம்மொழிப்‌ பொருளும்‌ 

மருவி என்‌ உளத்தே நம்பிநான்‌ இருக்கும்‌ 

வண்ணமும்‌ திருவுளம்‌ அறியும்‌ - திருவருட்பா 3527 



\ 

இம்‌, மூன்று மெய்ம்மொழி பொருள்களையும்‌ விளக்கியே 

வள்ளற்பெருமானார்‌ “மெய்ம்மொழிப்‌ பொருள்‌ விளக்கத்தை 
எழுதத்‌ திட்டமிட்டிருக்கக்‌ கூடுக்‌. முதல்‌ மெய்ம்மொழிப்‌ 

பொருள்‌ விளக்கம்‌ எழுதப்‌ பெற்றது. உலகெலாம்‌ என்னும்‌ 

மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ “ திருவருட்பா உட்கிடை” 

என்ற தலைப்புடன்‌ ஆறாந்திருமுறை முதற்‌ பதிப்பில்‌ முதன்‌ 
முதலாக அச்சாயிற்று. 

4. தமிழ்‌ என்னும்‌ சொல்லுக்கிட்ட உரை 

வள்ளற்பெருமானார்‌ சென்னையிலுறைந்த காலத்தில்‌ 

சங்கராசாரிய சுவாமிகளுடன்‌ அளவளாவ நேரிட்ட போது 

அச்சுவாமிகள்‌ சமஸ்கிருதமே “மாத்ரு பாஷை” எனக்‌ கூறிச்‌ 

சமஸ்கிருதத்தைச்‌ சிறப்பித்துப்‌ பேசினார்கள்‌. அப்படி யாயின்‌ 

“தமிழ்‌ பித்ரு பாஷை” எனப்‌ பெருமானார்‌ அருளினார்‌. 
தமிழின்‌ ஞானச்‌ சிறப்பை விளக்கி பெருமானார்‌ செய்த உரை 

“உண்மை விளக்கம்‌ அல்லது சித்தாந்த தீபிகை” என்னும்‌ 

திங்களிதழில்‌ 21 - 8 - 1877-ல்‌ “தமிழ்‌-ஸ்ரீ ராமலிங்க 

சுவாமிகளால்‌ எழுதப்பட்டது” என்னும்‌ தலைப்போடு முதன்‌ 
முதலாக அச்சாயிற்று. 

5. பொன்வண்ணத்‌ தந்தாதி 22-ம்‌ செய்யுள்‌ உரை 

“இதற்குக்‌ கிடைத்த பிரதி ஒன்றில்‌ இவ்வியாக்கியானத்தின்‌ 

தலைப்பில்‌ “சைவ சித்தாந்தப்‌ பெருநெறியோரால்‌ வழங்கும்‌ 

திருமுறை பன்னிரண்டனுள்‌ பதினொராந்‌ திருமுறைப்‌ 

பிரபந்தங்களி லொன்றாகிய பொன்வண்ணத்‌ தந்தாதி 22-ம்‌ 

பாசுரத்தி? திருவருட்‌ பிரகாச வள்ளலா ரென்னும்‌ சிதம்பரம்‌ 

இராமலிங்கபிள்ளை அவர்களால்‌ வரைந்துள்ள வியாக்கி 

யானம்‌” என்றெழுதியிருக்கிறது” என்ற அடிக்குறிப்புடன்‌ 

இதனை ஆ.பா. முதன்‌ முதலாகப்‌ பதிப்பி த்திருக்கிறார்‌. 

6. வேதாந்த தேசிகர்‌ குறட்பா ஒன்றன்‌ உரை 

“இஃது உபதேசம்‌ விரும்பிய ஓர்‌ வடகலை வைஷ்ணவர்க்குப்‌ 

பெருமானார்‌ கூறிய வழி வந்ததாகத்‌ தெரிகிறது. ச.மு. கந்தசாமி 



பிள்ளையின்‌ திருவருட்பாப்‌ பதிப்பில்‌ இது முதன்‌ முதல்‌ 

அச்சாகியுள்ளது. 

3. மருத்துவ குறிப்புகள்‌ 

மூலிகை குண அட்டவணை, சஞ்சீவி மூலிகைகள்‌, 

மருத்துவக்குறிப்புகள்‌.- வள்ளற்பெருமானாரின்‌ உபதேசங்‌ 

களைக்‌ கேட்ட அன்பர்கள்‌ எழுதிவைத்துள்ள குறிப்புக்களே 

ஆதாரமாகும்‌. 

4. உபதேசங்கள்‌ 

நித்திய கரும விதி: உலகியல்‌ வாழ்வில்‌ மனிதன்‌ வாழவழி 

காட்டும்‌ வகையில்‌ சாதாரணவிதி, பொதுவிதி, சிறப்புவி தி, 

என மூன்று விதிகளை எழுதினார்கள்‌. திருவருட்பாப்‌ பதிப்பில்‌ 

முதன்‌ முதலாகச்‌ சேர்க்கப்‌ பெற்றது பிருங்கிமாநகரம்‌ 

இராமசாமி பதிப்பிலாகும்‌. 

உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌, சுப்பிரமணியம்‌ , அருள்நெறி, 
திருவருண்மெய்ம்மொழி: வள்ளற்பெருமானாரின்‌ உபதேசங்‌ 

களைக்‌ கேட்ட அன்பர்கள்‌ எழுதிவைத்த குறிப்புகள்‌. இப்போது 

வழங்குமளவு முழுமையாக வெளிவந்தது ஆ.பா. 

பதிப்பிலேயாகும்‌. 

பேருபதேசம்‌ : சித்திவளாகத்‌ திருமாளிகையில்‌ 22-10-1873-ல்‌ 

முதன்‌ முதலாகச்‌ சன்மார்க்கக்‌ கொடியைக்‌ கட்டி 

வள்ளற்பெருமானார்‌ செய்த உபதேசம்‌. பெருமானாரின்‌ 

முடிந்த முடிவான கொள்கைகள்‌ கருத்துகள்‌ பலவற்றை 

இதனுட்‌ காணலாம்‌. 

5. திருமுகங்கள்‌ [ கடிதங்கள்‌ ] 

இளமையில்‌ சென்னையில்‌ உறைந்த வள்ளற்‌ 

பெருமானார்‌ தம்முப்பத்தைந்தாம்‌அகவையில்‌ 1858-ல்‌ 

சென்னை வாழ்வை நீத்துச்‌ சிதம்பரம்‌ பக்கம்‌ வந்தார்‌. அன்று 

முதல்‌, மேட்டுக்குப்பம்‌ சென்ற 1870 வரை அதாவது 

கருங்குழியிலும்‌ வடலூரிலும்‌ உறைந்த காலங்களில்‌ 

பெருமானார்‌ அன்பர்‌ சிலருக்குத்‌ திருமுகங்கள்‌ 



வரைந்தார்கள்‌. பெருமானார்‌ எழுதியருளிய கடிதங்கள்‌ 

பெரும்பாலும்‌ டெம்மி அளவு நான்கு பக்கங்கள்‌ உள்ள கடிதத்‌ 

தாள்களில்‌ (லட்டர்‌ பேப்பரில்‌) எழுதப்பெற்றவை. சில 

கடிதங்கள்‌ சற்றுச்‌ சிறிய அளவுள்ள கடிதத்தாள்கள்‌. நான்கு 
பக்கங்களில்‌ மூன்று பக்கம்‌ கடிதம்‌. நான்காம்‌ பக்கம்‌ முகவரி, 

தபால்‌ தலை முத்திரைகள்‌, கடிதங்களையே மடித்து அதன்மேல்‌ 

முகவரி எழுதித்‌ தபாலில்‌ சேர்க்கப்பெற்றுள்ளன. உரையில்‌ 

(கவரில்‌) வைத்து அனுப்பும்‌ வழக்கம்‌ பிற்காலத்திலேயே 

ஏற்பட்டது. தபாலில்‌ அனுப்பிய எல்லாக்‌ கடிதங்களும்‌ அரை 

அணா தபால்‌ தலை (Half Anna Postage Stamp) ஒட்டியே 

அனுப்பப்பெற்றுள்ளன. நான்காம்‌ பக்கம்‌ முகவரி எழுதி, 

தபால்‌ தலை ஒட்டப்பெறாத சில கடிதங்கள்‌ நேரில்‌ அன்பர்‌ 

மூலம்‌ அனுப்பப்பெற்றவை. 

1.இறுக்கம்‌ இரத்தின முதலியாருக்கு வரைந்தவை. இறுக்கம்‌ 

இரத்தின முதலியாருக்கு வரைந்த 38 திருமுகங்களுக்கும்‌ 
பெருமானார்‌ கைப்பட எழுதியருளிய மூலங்களே 

ஆதாரமாகும்‌. 

2. புதுவை வேலு முதலியாருக்கு வரைந்தவை.” ஏழு 

திருமுகங்கள்‌ ஆ.பா பதிப்பில்‌ முதன்‌ முதலாக வெளியாயின. 

பெருமானார்‌ திருக்கரத்தா லெழுதிய மூலங்களே 

அதாரமாகும்‌. 

3.மற்றைய அன்பர்களுக்கு வரைந்தவை: திருநறுங்‌ குன்றம்‌ 

ராமசாமி நயினார்‌, பொன்னுசாமி பிள்ளை, ஆடூர்‌ சபாபதி 

சிவாச்சாரியர்‌ ஆகிய மூவருக்கு வரைந்த முதல்‌ மூன்று 

திருமுகங்களும்‌ பெருமானார்‌ கைப்பட எழுதப்‌ பெற்ற 

மூலங்களே ஆதாரமாகும்‌. 

இலக்கண நுண்மாண்‌ இயல்‌ என்னும்‌ நான்காம்‌ திருமுகத்தின்‌ 

வரலாறு? கருங்குழியில்‌ வள்ளற்பெருமானார்‌ உறைந்த 

வீட்டிலிருந்த புருஷோத்தம ரெட்டியார்‌ ஒரு சமயம்‌ வீட்டில்‌ 
கோபித்துக்‌ கொண்டு வெளியேறிவிட்டார்‌. அவர்‌ மதுரைக்குச்‌ 

சென்று திருஞானசம்பந்தர்‌ மடத்தில்‌ திருச்சிற்றம்பல 



ஞானிகளுடன்‌ இருப்பதாகக்‌ கேள்வியுற்ற குடும்பத்தினர்‌ 

மதுரை மடத்திற்குக்‌ கடிதமொன்றெழுதி அவரை வருவித்து 

தவுமாறு பெருமானாரை வேண்டினர்‌. பெருமானாரும்‌ 

மடத்துச்‌ சுவாமிகளுக்கு ஒரு திருமுகம்‌ அனுப்பினார்‌. 

அத்திருமுகத்தை மடத்திலிருந்த சிலர்‌ பார்க்க நேரிட்டது. தேவி 

பட்டினம்‌ முத்துசாமிப்‌ பிள்ளை என்பவர்‌ அப்போது 

அங்கிருந்தார்‌. பெருமானாரின்‌ திருமுகத்தைப்‌ பார்த்த அவர்‌, 

“வள்ளலாரைப்பெரியவித்துவான்‌ என்று சொல்கின்றார்களே, 

அவருடைய படிப்பு இலக்கணமில்லாப்‌ படிப்பு” என்றார்‌. 

திருச்சிற்றம்பல ஞானிகள்‌ அதனைக்‌ கேட்டு வருந்தியவராய்‌, 

வள்ளற்பெருமானார்‌ விவகரிக்குங்‌ காலத்தில்‌ சிதறிய 

இலக்கணத்தில்‌ கோடியிலொரு கூறே இவ்வுலகில்‌ 

வழங்குகின்றது என்றார்‌. அப்படியாயின்‌ இலக்கணச்‌ 

சிறப்புடன்‌ வள்ளலாரிடமிருந்து ஒரு கடிதம்‌ வருவித்து 

அனைவருக்கும்‌ காட்டுமாறு மடத்துச்‌ சுவாமிகளிடம்‌ 

கூறினார்‌. ஞானிகள்‌ பெருமானாருக்கு ஒரு கடிதமெழுதி, 

அவ்விடத்திய செய்திகளை இலக்கண வகையால்‌ தனக்குத்‌ 

தெரிவிக்க வேண்டுமென விண்ணப்பித்தார்‌. தொழுவூர்‌ 

வேலாயுத முதலியாரும்‌ ௪. ஆறுமுக முதலியாரும்‌ குடியிருந்த 

விட்டின்‌ முகப்பில்‌ பெருமானார்‌ இருந்தபோது அந்தக்‌ கடிதம்‌ 

வந்தது. கடிதத்தைக்‌ கண்ட பெருமானார்‌ “பிச்‌” என்று 

சொல்லி எறிந்து விட்டார்‌. உடனிருந்த தொழுவுர்‌ வேலாயுத 

முதலியாரும்‌ மற்ற அன்பர்களும்‌ இலக்கணப்‌ புலமையுடன்‌ ஒரு 

திருமுகம்‌ எழுதியனுப்ப வேண்டுமென்று வற்புறுத்தினர்‌. 

பெருமானாரும்‌ மறுக்க மாட்டாது இரண்டொரு வரிகள்‌ மட்டும்‌ 

எழுதி வேலாயுதனாரிடம்‌ கொடுத்துக்‌ கடிதத்தை முடி த்தனுப்ப 
கட்டளையிட்டார்‌. அவ்வாறே வேலாயுதனார்‌ இவ்வி ப்தி 

திருமுகத்தை எழுதியனுப்பினார்‌. 

இலக்கணத்‌ திருமுகத்தைப்‌ பெற்ற திருச்சிற்றம்பல ஞானிகள்‌ 

மடத்திலுள்ள அனைவருக்கும்‌ காட்டினார்‌. அவதானியார்‌ 

முத்துசாமிப்‌ பிள்ளைக்குப்‌ பொருள்விளங்காததால்‌ 

“வேணுமென்றே ஒரு வித்வான்‌ பூட்டுப்போட்டால்‌ அந்த 



வித்வான்‌தான்‌௮தைத்திறக்க வேண்டும்‌” என்றார்‌. 

தகரவசிச்‌ கூந்தலர்‌ காமாதி முந்நீர்‌ தாழும்‌ 

தகரவரி நாலைந்து சாடும்‌ - தகரவரி 

மூவொற்றியுர்‌ பொருளை மூன்றுமங்கை யேந்துமொரு 

சேவொற்றி யூரானைச்‌ செப்பு. 

என்ற வெண்பாவை இயற்றி அனுப்பினார்‌. இதற்கு 

அவதானியார்‌ கருதிய உரையையும்‌ அவருக்கு விளங்காத வேறு 

ஒருவி சேட உரையையும்‌ பெருமானார்‌ செய்து விடுத்தார்‌. 

அவற்றைக்‌ கண்ட அவதானியார்‌ செருக்‌ கொழிந்தவராகி 

வடலூருக்கு வந்து தெருக்கோடியிலேயே வண்டியை 

விட்டிறங்கி வீதியில்‌ வீழ்ந்து வணங்கிக்‌ கொண்டே வந்து 
பெருமானாரைக்‌ கண்டு பணிந்து “வித்வான்‌ என 

மதித்திருந்தேன்‌, பரிபூரணஞானி, என்று உணர்ந்திலேன்‌, 

மன்னிக்க வேண்டும்‌, என வேண்டினார்‌. மேலும்‌ 

பெருமானாரின்‌ மீது தோத்திரமாக ஒரு பாடலையும்‌ பாடிப்‌ 

பணிந்தார்‌. அப்பாடல்‌ கிடைக்கவில்லை. இவ்வரலாறு ச.மு. 

கந்தசாமிப்‌ பிள்ளையவர்கள்‌ பதிப்பினால்‌ அறியப்படுகிறது. 

6.அழைப்புகள்‌, அறிவிப்புகள்‌, கட்டளைகள்‌ 

அழைப்புகளும்‌ அறிவிப்புகளும்‌ கட்டளைகளுமாகக்‌ 

கிடைத்துள்ளவை 18. இவை பெருமானார்‌ வடலூரிலும்‌ 

மேட்டுக்குப்பத்திலும்‌ எழுந்தருளியிருந்த காலத்தில்‌ ௮ருளப்‌ 

பெற்றவை. பெருமானார்‌ நிறுவியருளிய சமரச சுத்த 

சன்மார்க்கச்‌ சங்கம்‌, சத்திய தருமச்‌ சாலை, சத்திய ஞான 

சபை, சித்திவளாகம்‌ ஆகிய நான்கு சன்மார்க்க நிலையங்களைக்‌ 

குறித்தும்‌. நிறுவத்திட்டமிட்டிருந்த மற்றும்‌ சில 
நிலையங்களைக்‌ குறித்தும்‌ இவை அருளப்‌ பெற்றனவாகலின்‌, 

நிலையங்களைப்‌ பற்றிய வரலாற்றுக்‌ குறிப்புகள்‌ கொள்கை 

விளக்கங்கள்‌ பற்பல இவற்றால்‌ தெளிவாக அறியப்‌ 

பெறுகின்றன. 



7. விண்ணப்பங்கள்‌ 

சன்மார்க்க விண்ணப்பங்கள்‌ நான்கும்‌ ஆறாத்‌ திருமுறை 

முதற்‌ பதிப்பில்‌ முதன்‌ முதவில்‌ அச்சாயின. 

“பெருமானாரது தெய்வத்‌ திருக்கரத்தால்‌ எழுதிய மூலமே 

ஆதாரமாகும்‌. விண்ணப்பத்தின்‌ தலைப்பு கட்‌ யில்‌! 

இட்டுள்ளார்கள்‌. 

உபதேசங்கள்‌. அனுஷ்டான விதியும்‌, கணபதி பூஜை விதியும்‌ 

இறுக்கம்‌ இரத்தின முதலியாருக்கு உபதேசித்தவை. 

செவ்வாய்க்கிழமை வி ரதம்முறை சென்னை ராயல்‌ ஹோட்டல்‌ 

புதுவை வேலு முதலியாருக்கு உபதேசித்தது. 

(இப்பதிப்பைப்‌ பற்றிய சில குறிப்புகள்‌ 

ஒழிவிலொடுக்கப்‌ பாயிரவிருத்தியிலும்‌, மெய்ம்மொழிப்‌ 

பொருள்‌ விளக்கத்திலும்‌, ஏனைய சில இடங்களிலும்‌ 

கடினசந்திகள்‌ பிரிக்கப்‌ பெற்றுள்ளன. ஒழிவிலொடுக்கப்‌ 

பாயிரவிருத்தியில்‌, அருஞ்சொற்பொருள்கள்‌, அடிக்குறிப்‌ 

புகள்‌ கொடுக்கப்பட்டுள்ளன. 

தமிழ்‌ எண்களை இக்காலத்திற்‌ பலர்‌ அறியார்‌. ஆதலின்‌ 

அவை . இப்பதிப்பில்‌ அரபி எண்களாக அச்சிடப்‌ 

பெற்றுள்ளன. 

திருமுகங்களின்‌ தலைப்பிற்‌ கொடுக்கப்‌ பெற்றுள்ள 

திருமுகப்‌ பெயர்களும்‌ ஆங்கிலத்‌ தேதியும்‌ பதிப்பாசிரியர்‌ 

பாலகிருஷ்ண பிள்ளையால்‌ கொடுக்கப்‌ பெற்றது. 

ப்‌ - இவ்வாறு புள்ளியிட்ட இடங்களில்‌ ஏடு சிதைவு என்று 

கொள்க. 



இறுக்கம்‌ இரத்தின முதலியார்க்கு வரைந்த 6ஆம்‌ திருமுகம்‌ 
அடிகள்‌ திருக்கரஞ்சாத்தியவாறு 

லக ௮௪. 

க டட தத்‌ ஒர -இரத்‌-4- 
LT ப பயம 

ர்‌ ச க்கி we Sa தி தல்‌ 

அம்ச ச தண்டத்‌ சி மே 
சீ தல்ல பம்‌ க்க af 

ந்த ப்‌ 

அறுக ச கம்‌ ல்‌ வ்‌ 
வித er - தங ௧௭-௮2 தடாகம்‌ 
72 க்க ழாக்று வக்‌. 2 52 இ 

ள்‌ 2 2 ரர்‌ ரசி சகி 64 
த்‌ 32௪௮ 

ஆச 7- மன்‌ சியில்‌ மவ 
gad 

4 ௯௮௮ “4 (மெ ட ஐச 
கணதிஅடசி 42்ய DIA 

த- pi TEP அத சமா 
சீவ லேன்‌ - 
இி As ௮ அ ESA ONS 
தக்க ல்‌ ்த்்கா ப்சிழம்‌. 



ரன்‌ நளின்‌, கீ வன்‌, த 

மீத 
OV. 

கவியில
்‌ 

நட்ட! டலா
 7 

ஓ 

த 

ஜர்‌ 
தி 

இத்‌ 
த்தம்‌ அடக்‌ 

தம 
சக
 ஸ்‌ 7
m 

ரதி
 க்கச்

‌ 

RA 
ey 

த்த
ா 

ந 
Y 276 

வைல்‌ 
“ஆ தக 

மன்னே 
2 

Ea 
ம்‌ அதி 

லு 

ல ஜு 2 or Dra 

Ao p
i 

oN ரி 



4 
> 

2-4 மல்‌ [இக 2 சது ்‌] 

கீர ௩4 42 VAI தட்சன்‌ 
Qo க்கள்‌ அ ண்கதா மரகதக்‌ உசிர்‌ 

ஆச 4௪7404 ௭02 ௮ ட்‌ ந 4 ன்‌ 

கிறு அவத ல 092 

டக்ாம்ம்க்சொ ல்‌ அக்கை, ry Gon Lg 72/724 பசல்‌ 

ஆடேலி42 LOY A ரீ 10 ௪) சீ சர? கி 

க்க க தரி பவத்‌ அவச 
Ae எர (ATV 2௩௮. TG 

மர ந்தே கத்லி சர்‌ 
Loy ௪௦ A சல 

௪27௯ fo Gj on ப ஆ 

4G C7 A rows AA 



இ லுக்‌ கம்‌ இ ரத்‌ தி 
ri 

தரத்‌ தலி ர்கள்‌ ரக த 

வ ம ஈறு ம்‌ 
திரு. முகம்‌ 

ய fo கவி. 42 

அ. 
த . 

த்‌ 
அல 

ரர ன்‌ 
<7 

ee 
ர 
க 

பல்க 
ஆ ப 

கல்லு 

2. 
டு 
டக 

்‌ 

அதத 

442 
ய்‌ 

ல்‌ 

2௦ 

நி ச Es 

த்‌ பட்ட - : 
ke a 2 அடடே 

தல! 
க ்‌ ட்‌ க்‌ i a ௩ Ty 

ட்‌ i 

= 



ப அற்ப ர ரான்‌. MAY NE (22 பணை 

த்‌ வில்வத்தால்‌ த டவ 42௨9-௩ 4 த்க்‌ அக கப்பல ஏத்ேோ ண த்ர! 7 
4 6 Fo 

த! ௭: இ ர்க கதா நட்டி பு 

துன்‌ ஏலா து அடக்‌ 
க 

A Li) 
செரின்‌ a கே யகம்‌. 

னக்கு த்தை iS 7ல்‌ ஏஞ்ச லத தேகம்‌ சரித சான்‌ ன ed சிக இய ஏ Og ka 



௭-4 ம்ழில்௬ ௬44 வித அ 

274222 PS 

br ATA: கொர்‌ ௮ 
ஆ ௮௬22௮0௮90௮ அறா 

ரதத தட்டும்‌ 
அச ௫தி242 அ ௪அ “rd 

கனா னு 

‘pm Ak க 410 ச 

ற்சி த. ஆ-௮ ௬2 எ ௯ 

ணட நளிர்‌ 
௮௮௪௬௮2: 

Ap INV 

ட (2 



இறுக்கம்‌ ராக்‌ முதலியார்க்கு வரைந்த 24ஆம்‌ திருமுகம்‌ 
டிகள்‌ திருக்கரஞ்சாத்தியவாறு 

டரா தத ப த்‌ 

4 அஷ க்‌ (நீச 
Azo oN Ang ofA nao) 

ம்‌ ப்‌ கறட 
Grr? OAR 2A ப்பா 

கப) ரகம்‌ அக்கம்‌ 

னு 1 244-272 

௦447 ஏக்க ௮2 
4202௮ A SIH Ae ௮0%. 
அட 4 

திதி ககக 



fick =9 GG 7? > 
௪௮. OED GEIS 

கொ TR ந்‌ 77 

a ஸ்ஸ்‌ ன அத கண்டது ட்டி 

TDG AD 

af RZD ௧:௮2. 



இறுக்கம்‌ இரத்தின முதலியார்க்கு வரைந்த 29ஆம்‌ திருமுகம்‌ 
அடிகள்‌ திருக்கரஞ்சாத்தியவாறு 

பக்கம்‌ 1 

ப அவச Do er 
ஏ டடத கக்கு 
௮ தக ஈசி தல்‌ கதடாக்ஹுவ ௯ 

a 
GEN Dg fl VAY Daten) 
௮4௮24௮ ட்‌ ff gee “ஷர 7 

௮௮௪௪௪ எ கன்றை வறு ரமா 
டதாக எல OEY து 
ல்‌ ன னம்‌ ணி pg ns [2.4 - 

ஆடி Bg அதட்டி 
சகதி 
சிக்க த்‌ 2 2 

AtarD சரகம்‌ 
ரம்‌ ம சம. ன அன்டு ககர A 

42. g~ ஆ தட்‌ ட 
ஆரதி பஸ்கி அஸ்ரா ர அசத? ஸ்ப 

AT 
2௮௮௧) VAAN தத்ர Ary 47 அழ 

தீச்‌, கழுவி சமம்‌, டத்‌ 
At Geri ated Dp - 22 22: க 

௦ 7, 2 (ர 35% OA 

அதத 4: சகன்‌: அக்கு 

220 அததான்‌ a லத்‌ 



ஜிபி ன, 

ல்ல ரஸ ல்‌ த்த PTL Osten 7 

Dr a 2 ௮௮௮௮ 

AA 4 42 ASI, | AO 

CAA ASS 7 fee A SR 

தத 

வன்‌ தட்கல்‌ ஞ்‌ ய்‌ வன்‌ அ 

ஈழ ௯2௦௪௪ Gay = சம 

Ee A ௧௮ தவ 
நல்க 

> ஸ்‌ 

௫2 
724௩௪4 
yeep சிம்‌, 

ட்ட 



அருட்பெருஞ்ஜோதி ' அருட்பெருஞ்ஜோதி 
தனிப்பெருங்கருணை அருட்பெருஞ்ஜோதி 

திரு அருட்பிரகாச வள்ளலார்‌ 

வரலாற்றுச்‌ சுருக்கம்‌ 

ஊர்‌, பெற்றோர்‌, அவதாரம்‌ 

தமிழ்நாட்டில்‌ கடலூர்‌ மாவட்டம்‌ சிதம்பரம்‌ வட்டத்தில்‌ 

சிதம்பரத்திற்கு வடமேற்கே 20.கி.மீ. தொலைவில்‌ உள்ள 

மருதூரில்‌ திருஅருட்பிரகாச வள்ளலார்‌௮வதரித்தார்‌. 

பெருமானாரைப்‌ பிள்ளையாகப்‌ பெறும்‌ பேறுபெற்ற 

பெற்றோர்‌ இராமைய பிள்ளை, சின்னம்மையார்‌ என்போர்‌. 

இவர்கள்‌ சமயம்‌-சைவம்‌. குலம்‌ - வேளாண்குலம்‌. மரபு - 

கருணீகர்‌ மரபு. இராமைய பிள்ளை மருதூரின்‌ கிராமக்‌ 

கணக்கர்‌. பிள்ளைகளைக்‌ கூட்டிப்பாடஞ்‌ சொல்லும்‌ கணக்‌ 

. காயராகவும்‌ விளங்கினார்‌. சின்னம்மையார்‌, திருவள்ளூர்‌ 

மாவட்டத்தில்‌ யொன்னேரிக்கு அருகிலுள்ள சின்ன 

காவணத்தில்‌ பிறந்து வளர்ந்தவர்‌. இராமைய பிள்ளைக்கு 

ஆறாவது மனைவி யாக வாழ்க்கைப்பட்டவர்‌. ஐந்து மனைவி 

யரும்‌ மகப்பேறின்றி ஒருவர்பின்‌ ஒருவராக இறக்கவே 

இராமைய பிள்ளை இவரை ஆறாவதாக மணம்‌ முடித்தார்‌. 

இவர்களுக்குச்‌ சபாபதி, பரசுராமன்‌ என்னும்‌ இரு ஆண்‌ 

மக்களும்‌ உண்ணாமுலை, சுந்தராம்பாள்‌ என்னும்‌ இரு 

பெண்மக்களும்‌ பிறந்தனர்‌. 

1823, அக்டோபர்‌ 5, சுபானு ஆண்டு புரட்டாசித்‌ திங்கள்‌ 

இருபத்தோராம்‌ நாள்‌ ஞாயிற்றுக்கிழமை மாலை 5.30 மணி 

யளவில்‌ பெருமானார்‌ ஐந்தாவது மகவாக அவதரித்தார்கள்‌. 

பெற்றோர்கள்‌ பிள்ளைக்கு இராமலிங்கம்‌ எனப்‌ பெயரிட்டனர்‌. 

சிதம்பரத்‌ தரிசனம்‌ 

பிறந்த குழந்தைகளை முதன்‌ முதலில்‌ கோயிலுக்கு 
எடுத்துச்‌ சென்று வழிபடுவது வழக்கம்‌. அவ்வாறே 



2 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

பெருமானார்‌ அவதரித்த ஐந்தாம்‌ திங்களில்‌ இராமைய பிள்ளை 

மனைவி மக்களுடன்‌ சிதம்பரம்‌ சென்று வழிபட்டார்‌. 

சிற்சபையில்‌ நடராசப்‌ பெருமானை வழிபட்ட பின்‌ சிதம்பர 

இரகசிய தரிசனத்திற்காக அனைவரும்‌ அதன்முன்‌ வந்து 

நின்றனர்‌. பிள்ளைப்பெருமான்‌ தாயின்‌ கையிலிருந்தார்‌. 

தீக்ஷிதர்‌ திரையைத்‌ தூக்கச்‌ சிதம்பர இரகசியம்‌ தரிசனமாயிற்று. 

அனைவரும்‌ தரிசித்தனர்‌. கைக்குழந்தையாகிய பெருமானாரும்‌ 

தரிசித்தார்‌. அனைவருக்கும்‌ இரகசியமாயிருந்த சிதம்பர 

இரகசியம்‌ ஐந்து திங்கட்‌ குழவி யாகிய பெருமானார்க்கு வெட்ட 

வெளியாகப்‌ புலப்பட்டது. இறைவன்‌ இரகசியத்தை வெளிப்‌ 

படையாகக்‌ காட்டியருளினான்‌. இவ்வாறு பெருமானார்‌ 

ஓராண்டுப்‌ பருவத்தில்‌ பூர்வஞான சிதம்பர மாகிய தில்லையில்‌ 

ஒரு திரை தூக்கத்‌.தாம்‌ வெளியாகக்‌ கண்ட அனுபவப்‌ 

பொருளையே தமது நாற்பத்தொன்பதாம்‌ அகவையில்‌ 

உத்தரஞான சிதம்பரமாகிய வடலூரில்‌ சத்திய ஞான சபையில்‌ 

ஏழுதிரை நீக்கி ஒளியாகக்‌ காட்டியருளினார்‌. 

குடும்பம்‌ சென்னை செல்லல்‌ 

எட்டாம்‌ திங்களில்‌ இராமையபிள்ளை காலமானார்‌. 

சின்னம்மையார்‌ பிள்ளைகளை அழைத்துக்‌ கொண்டு தாம்‌ 

பிறந்த பொன்னேரிக்குச்‌ சென்றார்‌. சிலகாலம்‌ 

பொன்னேரியில்‌ வாழ்ந்த பின்‌ தம்மக்களுடன்‌ சென்னைக்குக்‌ 

குடி பெயர்ந்தார்‌. மூத்த பிள்ளையாகிய சபாபதி பிள்ளை, 

காஞ்சிபுரம்‌ மகாவித்துவான்‌ சபாபதி முதலியாரிடம்‌ பயின்று 

புராணச்‌ சொற்பொழிவாற்றுதலில்‌ வல்லவராகிக்‌ 

குடும்பத்தை நடத்தி வந்தார்‌. 

ஒதாதுணர்தல்‌ 

பிள்ளைப்‌ பெருமான்‌ பள்ளிப்பருவம்‌ எய்தியதும்‌ 

தமையனார்‌ சபாபதி பிள்ளை தாமே கல்விப்‌ பயிற்சியைத்‌ 

தொடங்கிவைத்தார்‌. பின்னர்‌ தமதாசிரியராகிய காஞ்சிபுரம்‌ 

மகாவித்துவான்‌ சபாபதி முதலியாரிடம்‌ கல்வி கற்க 



வரலாற்றுக்‌ குறிப்புகள்‌ 3 

அனுப்பினார்‌. இளைய இராமலிங்கரின்‌ அறிவுத்‌ தரத்தையும்‌, 

பக்குவ நிலையையும்‌, கந்தகோட்டஞ்‌ சென்று கவிபாடித்‌ 

துதித்தலையும்‌ கண்ட மகாவித்துவான்‌, இவ்விளைஞர்‌ கல்லா 

துணரவும்‌ சொல்லாதுணர்த்தவும்‌ வல்லவரென்றுணர்ந்து 

கற்பிப்பதைக்‌ கைவிட்டார்‌. பெருமானார்‌ எப்பள்ளியிலும்‌ 

பயின்றதில்லை: எவ்வாசிரியரிடத்தும்‌ படித்ததில்லை. கற்க 

வேண்டுவனவற்றை இறைவனிடமே கற்றார்‌. கேட்க 

வேண்டுவனவற்றை இறைவனிடமே கேட்டார்‌. பெருமானின்‌ 

கல்வியும்‌ கேள்வியும்‌ இறைவனிடத்துப்‌ பெற்றதேயொழிய 

வேறு எவ்வாசிரியரிடத்தும்‌ பெற்றதன்று. இறைவன்‌ 

பெருமானாரைப்‌ பள்ளியில்‌ பயிற்றாது தானே கல்வி 

பயிற்றினான்‌. “குமாரப்‌ பருவத்தில்‌ என்னைக்‌ கல்வியிற்‌ 

பயிற்றும்‌ ஆசிரியரை இன்றியே என்‌ தரத்தில்‌ பயின்று அறிதற்கு 
அருமையாகிய கல்விப்‌ பயிற்சியை எனது உள்ளகத்தே இருந்து 

பயிற்றுவித்தருளினீர்‌” (பெரு விண்ணப்பம்‌). “கற்றது 

நின்னிடத்தே, பின்‌ கேட்டது நின்னிடத்தே', “பள்ளி பயிற்றாது 

என்தனைக்‌ கல்வி பயிற்றி முழுதுணர்வித்து', ஓதாதுணர 

உணர்த்தி உள்ளே நின்றுளவு சொன்ன நீதா”, ஓது மறை முதற்‌ 

கலைகள்‌ ஓதாமல்‌ உணர உணர்விலிருந்து உணர்த்தி, ஓதி 

உணர்ந்தவர்‌ எல்லாம்‌ எனைக்‌ கேட்க எனைத்தான்‌ ஓதாமல்‌ 

உணர்ந்து 'ஒதாதனைத்து முணர்கின்றேன்‌” “ஒதாதுணர்ந்திட 

ஒளி அளித்தெனக்கே' என்பன அகச்‌ சான்றுகள்‌. முற்பிறப்பு 

களிலேயே சரியை கிரியை யோகங்களை முடித்து இப்பிறப்பில்‌ 

ஞானத்தில்‌ நின்று சித்திபெறுதற்‌ கென்றே பிறந்த சாமு 
சித்தராதலின்‌ பெருமானார்‌ இளமையிலேயே ஓதாதுணரப்‌ 

பெற்றார்‌. ஒருமைக்கண்‌ தான்‌ கற்ற கல்வி ஒருவர்க்கு 

எழுமையும்‌ ஏமாப்புடைத்து என்னும்‌ குறள்மொழி 

பெருமானார்க்கு முற்றும்‌ பொருந்துவதாம்‌. 

ஆடல்‌ செய்யும்‌ பருவத்தே பாடல்‌ செய்யத்‌ தொடங்குதல்‌ 

வீதியிலே விளையாடித்‌ திரியும்‌ சிறு பிள்ளைப்‌ பருவத்‌ 

திலேயே பெருமானார்‌ அருட்பாடல்களைப்‌ பாடும்‌ வல்லமை 



4 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

பெற்றிருந்தார்கள்‌. ““உருவத்திலே சிறியேனாகி ஊகத்தில்‌ 

ஒன்றுமின்றித்‌ தெருவத்திலே சிறுகால்‌ வீசி ஆடிடச்‌ சென்ற 

அந்தப்‌ பருவத்திலே நல்‌ அறிவளித்தே உனைப்பாடச்‌ 

செய்தாய்‌”, “பாடும்‌ வகை அணுத்துணையும்‌ பரிந்தறியாச்‌ 

சிறிய பருவத்தே அணிந்தணிந்து பாடும்‌ வகை புரிந்து”, 

“ஐயறிவிற்‌ சிறிதும்‌ அறிந்தனுபவிக்கத்‌ தெரியாதழுது களித்‌ 
தாடுகின்ற அப்பருவத்தெளியேன்‌ மெய்யறிவிற்‌ சிறந்தவரும்‌ 

களிக்க உனைப்பாடி விரும்பி அருள்நெறி நடக்க வி டுத்தனை ', 

“ஏதும்‌ ஒன்றறியாப்‌ பேதையாம்‌ பருவத்தெனை ஆட்கொண் 

டெனை உவந்தே ஓதும்‌ இன்மொழியில்‌ பாடவே பணித்த 

ஒருவனே”, “வெம்மாலைச்‌ சிறுவரொடும்‌ விளையாடித்‌ 

திரியும்மிகச்‌ சிறிய பருவத்தே நினை நமது பெம்மான்‌ என்றடி 

குறித்துப்‌ பாடும்‌ வகை புரிந்த பெருமானே”, “வீ தியிலே 

விளையாடித்‌ திரிந்த பிள்ளைப்‌ பருவம்‌ மிகப்பெரிய 

பருவமென வியந்தருளி அருளாம்‌ சோதியிலே விழைவுறச்‌ 

செய்தினிய மொழிமாலை தொடுத்திடச்‌ செய்தணிந்து 

கொண்ட துரையே” என்பன அகச்சான்றுகள்‌. 

கந்தகோட்ட வழிபாடு 

பிள்ளைப்‌ பருவத்தில்‌ பள்ளி சென்று பயிலாதும்‌ வீ ட்டில்‌ 

தங்காதும்‌ திரிந்த பெருமானார்‌ நாள்தோறும்‌ கந்த கோட்டத்‌ 

திற்குச்‌ சென்று வழிபடுவதை வழக்கமாகக்‌ கொண்டார்கள்‌. கந்த 

சாமி கோயில்‌ என்று வழங்கப்‌ பெற்ற அதனைக்‌ கந்தகோட்டம்‌ 

என வழங்கத்‌ தொடங்கியவர்‌ வள்ளற்பெருமானாரே. 

கண்ணாடியில்‌ காட்சி பெறல்‌ 

தம்மிடம்‌ படிக்காதும்‌, தமதாசிரியர்‌ மகா வித்துவான்‌ 

சபாபதி முதலியாரிடம்‌ பயிலாதும்‌, வீடுதங்காதும்‌, கோவில்‌ 

குளங்களைச்‌ சுற்றிக்கொண்டு ஆடிப்பாடித்‌ திரியும்‌ தம்பியின்‌ 

போக்கு, தமையனார்‌ சபாபதிபிள்ளைக்குப்‌ பிடிக்கவில்லை. 

பலமுறை கண்டித்தும்‌ கேளாமையால்‌ இனி தம்பிக்கு வீட்டில்‌ . 

உணவளிக்க வேண்டாமென மனைவியாரிடம்‌ கூறி விட்டார்‌. 



வரலாற்றுக்‌ குறிப்புகள்‌ த 

பிள்ளைப்‌ பெருமானுக்கு இது நல்லதாயிற்று. வீட்டுக்கே 

வராமல்‌ சிறுவர்களைச்‌ சேர்த்துக்கொண்டு நாள்‌ முழுவதும்‌ 

கோவில்‌ குளங்களையே சுற்றுபவரானார்‌. பிள்ளைப்‌ 

பெருமானிடத்து அன்புமிக்க அண்ணியாகிய பாப்பாத்தி 

யம்மையாரோ ஒருபுறம்‌ கணவர்‌ கட்டளைக்கு அஞ்சியவராய்‌, 

மற்றொருபுறம்‌ கணவர்‌ தம்பியைக்‌ கைவிடு வதற்கு மனமில்லா 

தவராய்ச்‌ சில சிறுவர்களை ஏவிப்‌ பிள்ளைப்‌ பெருமானை 

அழைத்துவரச்‌ செய்து தமையனார்‌ இல்லாதபோது 

அவரறியாமல்‌ வீட்டுக்கு வந்து ஒருவேளையாவது உண்டு 

போகும்படி அன்போடு அறிவுறுத்தி அனுப்பினார்‌. பிள்ளைப்‌ 

பெருமானும்‌ அவ்வாறே நாள்தோறும்‌ பிற்பகலில்‌ தமையனார்‌ 

இல்லாதபோது வீட்டிற்கு வந்து அண்ணியாரிடம்‌ உண்டு 

சென்றார்‌. சின்னாளில்‌ சபாபதி பிள்ளை இதனை அறிந்தா 

ரேனும்‌ கண்டும்‌ காணாததுபோல்‌ இருந்து விட்டார்‌. இங்ஙனம்‌ 

நாள்பல சென்றன. ஒருநாள்‌ தந்தை இராமைய பிள்ளையின்‌ 

திதி வந்தது. வீட்டில்‌ விருந்து சிறப்பாக நடைபெற்றது. 

தம்பியார்‌ உடனிருந்து உண்பதற்‌ கில்லையே என்று 

சபாபதிபிள்ளை வருந்தினார்‌. எனினும்‌ மாலையில்‌ வந்து 

அ௮ண்ணியால்‌ உண்பிக்கப்படுவ ரென்பதை எண்ணி ஒருவாறு 

உளந்தேறியிருந்தார்‌. மாலையில்‌.பெருமானார்‌ வீட்டிற்கு 

வந்தார்‌. அண்ணியார்‌ உண்பிக்க உண்டார்‌. உண்ணுங்கால்‌ 

அண்ணியார்‌ கண்ணீர்‌ வடிப்பதைக்‌ கண்டார்‌: காரணம்‌ 

உசாவினார்‌. உன்னைத்‌ தான்‌ நினைத்து வருந்துகிறேன்‌. 

அண்ணார்‌ சொற்படிக்‌ கேட்டு வீட்டில்‌ அடங்கிப்‌ 

படிப்பதாயிருந்தால்‌ இவ்வளவு துன்பம்‌ இல்லையே, சொந்த 

வீட்டில்‌ கள்வனைப்‌ போலத்‌ தெரியாது வந்து உண்ண 

வேண்டியிருக்கிறதே என்று அண்ணியார்‌ வருந்திக்‌ கூறினார்‌. 

அண்ணியாரின்‌ கண்ணீரைக்காணப்‌ பொறாது கவன்ற 

பெருமானார்‌ நாளை முதல்‌ வீடுதங்கிப்‌ படிப்பதாகக்‌ கூறிச்‌ 

சென்றார்‌: மறுநாளே வீட்டிற்கு வந்தார்‌. தமது விருப்பப்படி 

தமக்கென ஒதுக்கப்‌ பெற்றிருந்த மேன்மாடி அறையில்‌ 

கைநிறையப்‌ புத்தகங்களோடும்‌, புசைப்‌ பொருள்களோடும்‌ 



6 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

புகுந்தார்‌. அறைக்‌ கதவை மூடிக்கொண்டு முருக உபா 

சனையில்‌ முனைந்தார்‌. உண்ணும்போது தவிர மற்றபோது 

வெளியே வருவதில்லை. உறக்கமும்‌ உள்ளேயே கொள்வார்‌. 

இவ்வாறு பலநாள்‌ தியானத்திலிருக்கையில்‌ ஒருநாள்‌ 

சுவரிலிருந்த கண்ணாடியில்‌ தணிகை முருகன்‌ தோன்றிக்‌ 

காட்சியளித்தான்‌. அக்காட்சியைக்‌ குறிப்பதே சீர்கொண்ட 

தெய்வ வதனங்கள்‌ ஆறும்‌ என்னும்‌ பாடலாம்‌. 

கன்னிச்‌ சொற்பொழிவு 

தமையனார்‌ சபாபதி பிள்ளையின்‌ புராணச்‌ சொற்‌ 

பொழிவுக்குப்‌ பெருமானார்‌ ஓரிரு நாள்‌ கையேடு படித்தார்‌. 

பின்னொரு நாள்‌ சபாபதி பிள்ளை நோய்வாய்ப்படவே சோழு 

செட்டியார்‌ வீட்டில்‌ நிகழ்ந்த சொற்பொழிவு தடைபட்டது. 

சபாபதி பிள்ளை தம்பியை அனுப்பி ஒரிரு பாடல்களைப்‌ பாடி 

வழிபாடு செய்து முடித்துவரப்‌ பணித்தார்‌. அவையோரோ 

பெருமானாரையே சொற்பொழிவாற்ற வேண்டினர்‌. 

பெருமானாரும்‌ அற்றை நாளுக்குரியதாகிய திருஞான 

சம்பந்தர்‌ புராணத்தை இரவு நெடு நேரம்வரை சொற்‌ பொழி 

வாற்றினார்‌. அன்றுமுதல்‌ பெருமானாரையே தொடர்ந்து 

சொற்பொழிவாற்றுமாறு அனைவரும்‌ வேண்டினர்‌. அதற்‌ 

கிசைந்து பெருமானார்‌ சிலகாலம்‌ சொற்‌ பெருக்காற்றினர்‌. 

ஒன்பதாம்‌ அகவையில்‌ ஆட்கொள்ளப்‌ பெற்றது 

வள்ளற்பெருமானார்‌, தம்‌ ஒன்பதாம்‌ ஆண்டில்‌ 

இறைவனால்‌ ஆட்கொள்ளப்‌ பெற்றார்‌. “என்னை ஆண்டாறு 

மூன்றாண்டில்‌ ஆண்டுகொண்ட அருட்கடலே”, “ஆறொடு 

மூன்றாண்டாவதிலே முன்னென்னை ஆண்டாய்‌” என்பன 
அகச்சான்றுகள்‌. “என்னையறியாப்‌ பருவத்தாண்டு கொண்ட 

என்குருவே”, “என்னைச்‌ சிறுகாலை ஆட்கொண்ட தேவ 

தேவே”, “எனையறியா இளம்பருவந்தனிலே பரிந்து வந்து 

மாலையிட்டான்‌””, “ஏதும்‌ ஒன்றறியாப்‌ பேதையாம்‌ பருவத்‌ 

தென்னை ஆட்கொண்டு”, “தெருவிடத்தே விளையாடித்‌ 



வரலாற்றுக்‌ குறிப்புகள்‌ ழ்‌ 

திரிந்த எனை வலிந்தே சிவமாலை அணிந்தனை ”', “அற்றமும்‌ 

மறைக்கும்‌ அறிவிலாதோடி ஆடிய சிறு பருவத்தே குற்றமும்‌ 
குணங்கொண்டென்னை ஆட்கொண்ட குணப்பெருங்‌ 

குன்றமே” என்பவற்றால்‌ சிறு பருவத்தே இறைவன்‌ 

பெருமானாரை ஆட்கொண்டு அருளினான்‌ என்பது 

பெறப்படும்‌. 

பன்னிரண்டாம்‌ அகவையில்‌ முறையான 
“ஞான வாழ்க்கை தொடங்கியது” . 

“பன்னிரண்டாண்டு தொடங்கி நான்‌ இற்றைப்‌ பகல்‌ வரை 

அடைந்தவை எல்லாம்‌,” ““பனிரெண்டாண்டு தொடங்கி இற்றைப்‌ 

பகலின்‌ வரையுமே”. “ஈராறாண்டு தொடங்கி இற்றைப்‌ பகலின்‌ 

வரையுமே” என்னும்‌ அகச்‌ சான்றுகளால்‌ பெருமானார்‌ தமது 

பன்னி ரண்டாம்‌ ஆண்டு முதல்‌ முறையான ஞான 

வாழ்க்கையைத்‌ தொடங்கினார்கள்‌ என்பது போதரும்‌. 

திருவொற்றியூர்‌ வழிபாடு 

பன்னிரெண்டாம்‌ அகவையில்‌ முறையான ஞான 

வாழ்க்கையைத்‌ தொடங்கிய பெருமானார்‌ நாள்தோறும்‌ 

திருவொற்றியூர்‌ சென்று தியாகப்‌ பெருமானையும்‌ வடிவுடையம்‌ 

மையையும்‌ வழிபட்டு வரத்‌ தொடங்கினார்கள்‌. சென்னையை 

விட்டு நீங்கிய முப்பத்தைந்தாம்‌ அகவை வரை இருபத்து 

மூன்றாண்டு காலம்‌ பெருமானார்‌ ஒற்றியூரை வழிபட்ட 

வண்ணமிருந்தார்கள்‌. தொழுவுர்‌ வேலாயுதனாரால்‌ வகுக்கப்‌ 

பெற்ற முதல்‌ திருமுறையிலுள்ள வடிவுடைமாணிக்க மாலையும்‌ 

இங்கிதமாலையும்‌, இரண்டாம்‌ திருமுறையின்‌ பெரும்பகுதியும்‌, 

மூன்றாம்‌ திருமுறை முழுவதும்‌ ஒற்றியூர்‌ வழிபாட்டுக்‌ காலத்தில்‌ 
ஒற்றியூரின்மேற்‌ பாடப்‌ பெற்றவையாம்‌. தொ.வே. வகுத்த 

ஐந்தாம்‌ திருமுறையாகிய திருத்தணிகைப்‌ பதிகங்கள்‌ ஒற்றியூர்‌ 

வழிபாட்டுக்‌ காலத்தில்‌ திருத்தணிகையைக்‌ குறித்து, அவண்‌ 

சென்று வழிபட்டும்‌, சென்னையிலிருந்த வாறும்‌ 

பாடப்பெற்றவையாம்‌. இக்‌ காலத்தில்‌ இடையிடையே 



8 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

திருவலிதாயம்‌, திருமுல்லைவாயில்‌ முதலிய தலங்களுக்கும்‌ 

சென்று பாடிப்பரவினார்‌. ஒரு நாள்‌ ஒற்றியூர்‌ சென்று இரவு 

காலங்கடந்து சென்னை திரும்பித்‌ திண்ணையில்‌ பசியோடே 

படுத்து அயர்ந்தபோது வடிவுடையம்மை அண்ணியார்‌ 

வடிவில்‌ தோன்றி அமுதளித்தருளினார்‌. 

வேலாயுதனார்‌ மாணவரானது 

7849 ஆம்‌ ஆண்டில்‌ தொழுவுர்‌ வேலாயுத முதலியார்‌ 

பெருமானாரின்‌ மாணாக்கராயினார்‌. அப்போது 

பெருமானாரது அகவை இருபத்தாறு. வேலாயுதனார்க்கு 

அகவை பதினேழு. பெருமானாரின்‌ புலமையில்‌ அவ்‌ வளவாக 

நம்பிக்கையற்ற வேலாயுதனார்‌ கடிய நடையில்‌ தாமே நூறு 

செய்யுள்களை இயற்றிக்‌ கொண்டுவந்து, இவை சங்கச்‌ 

செய்யுள்கள்‌, பழைய ஏடுகளில்‌ காணப்பட்டன வென்று 

பெருமானாரிடம்‌ காட்டினார்‌. பெருமானார்‌ அவற்றைக்‌ கண்‌ 

ணுற்று இவை சங்கப்‌ பாடல்கள்‌ அன்று, சங்கப்‌ பாடல்களில்‌ 

இவ்வளவு குற்றமிரா, இவை பொருளிலக்கணந்‌ தேறாக்‌ 

கற்றுக்குட்டி பாடியவை எனக்‌ கூறினார்‌. இதனைக்‌ கேட்டதும்‌ 

வேலாயுதனார்‌ தம்‌ செய்கைக்கு நாணி உண்மையைக்கூறி 

பெருமானாரிடம்‌ சரணடைந்தார்‌. வேலாயுதனாரின்‌ மகன்‌ 

திருநாகேசுவர முதலியாரும்‌, வேலாயுதானாரிடம்‌ பின்‌ 

னாளில்‌ மாநிலக்‌ கல்லூரியில்‌ பயின்ற பம்மல்‌ சம்பந்த 

முதலியாரும்‌ இவ்வரலாற்றை உறுதிப்‌ படுத்துகின்றனர்‌. 

திருமணம்‌ 

பிள்ளைப்‌ பருவத்திலேயே மூவாசையையும்‌ முற்றும்‌ 

துறந்து துறவொழுக்கம்‌ புண்ட பெருமானார்‌ இல்வாழ்வை 

விரும்பவில்லை. பாலுண்‌ குழவிப்‌ பருவத்திலேயே 

இல்வாழ்வில்‌ தமக்கு அருவருப்பு உண்டென பெருமானார்‌ 

கூறுவர்‌. (இதில்‌ அருவருப்பு பால்‌ உணும்‌ காலையே உளதால்‌) 
பிள்ளைப்‌ பருவமுதலே இல்வாழ்வை அருவருத்து நின்ற 

பெருமானார்‌ உற்றார்‌ வற்புறுத்தலாலும்‌ ஊழாலும்‌ 



வரலாற்றுக்‌ குறிப்புகள்‌ 9 

திருமணத்திற்கு இசையவேண்டியவரானார்‌ தமக்கை 

உண்ணாமுலை அம்மையாரின்‌ மகள்‌ தனம்மாளை மணம்‌ 

புரிவித்தனர்‌. பெருமானார்‌ தொட்டுத்‌ தாலி கட்டினார்‌ 

களேயன்றி இல்லற வாழ்வில்‌ ஈடுபட்டார்களல்லர்‌. 

“ஒருத்தியைக்‌ கை தொடச்‌ சார்ந்தேன்‌ ... ... ... ... தொட்டனன்‌ 

அன்றிக்‌ கலப்பிலேன்‌” என்பது பெருமானார்‌ திருவாக்கு. 

பாடஞ்‌ சொல்லல்‌ 

தொழுவூர்‌ வேலாயுத முதலியார்‌, இறுக்கம்‌ இரத்தின 

முதலியார்‌, பொன்னேரி சுந்தரம்‌ பிள்ளை, காயாறு ஞான 

சுந்தரஜயர்‌, கிரியாயோக சாதகர்‌ பண்டார ஆறுமுகஜயா 

ஆகியோர்‌ பெருமானிடத்தில்‌ பாடங்‌ கேட்டனர்‌. பண்டார 

ஆறுமுகஜயா விநாயக புராணம்‌ முழுவதையும்‌ பாடங்‌ 

கேட்டார்‌. இவர்களுள்‌ தொழுவூர்‌ வேலாயுத முதலியார்‌ உபய 

கலாநிதிப்‌ பெரும்புலவர்‌ என்று பட்டம்‌ பெற்றுச்‌ சிறப்புற்றார்‌. 

திருவருட்பாவைப்‌ பதிப்பித்தார்‌. பல நூல்களை இயற்றினார்‌. 

பெருமானார்‌ சித்தி பெற்றபின்‌ சென்னை மாநிலக்‌ கல்லூரியில்‌ 

தமிழாசிரியராக விளங்கினார்‌. இறுக்கம்‌ இரத்தின முதலியார்‌ 

பள்ளி ஆசிரியரானார்‌. வீராசாமி முதலியார்‌ சில இலக்கண 

நூல்களைப்‌ பதிப்பித்தார்‌. சுந்தரம்‌ பிள்ளை புராணச்‌ 

சொற்பொழிவாற்றுவதில்‌ வல்லவராகிப்‌ புராணிகர்‌ 

பொன்னேரி சுந்தரம்‌ பிள்ளை என வழங்கப்பெற்றார்‌. 

இங்ஙனம்‌ பெருநூல்களைத்‌ தக்கார்க்குப்‌ பாடஞ்சொல்லும்‌ 

போதகாசிரியராக விளங்கிய பெருமானார்‌ சிறுவர்களைச்‌ 

்‌ சேர்த்து நீதி நூல்களைப்‌ பயிற்றுவி த்தார்கள்‌. 

நூல்கள்‌ பதிப்பித்தல்‌ 

ஒழிவிலொடுக்கம்‌, தொண்டமண்டல சதகம்‌, சின்மய 

தீபிகை ஆகிய மூன்று நூல்களும்‌ வண்ணத்‌ பெருமானாரால்‌ 

பதிப்பிக்கப்‌ பெற்றன. 



10 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஒழிவிலொடுக்கம்‌ 1851 

காழிக்கண்ணுடைய வள்ளலார்‌ அருளிய ஒழிவி 

லொடுக்கத்தைத்‌ திருப்போரூர்‌ சிதம்பர சுவாமிகள்‌ உரை யுடன்‌ 

1851 ஆம்‌ ஆண்டில்‌ பெருமானார்‌ பதிப்பித்தார்கள்‌. 'வள்ளல்‌ 

குருராயன்‌ வாதுவென்ற சம்பந்தன்‌ ' என்று தொடங்கும்‌ அதன்‌ 

சிறப்புப்‌ பாயிரச்‌ செய்யுளுக்கு மட்டும்‌ 15 பக்க அளவில்‌ ஒரு 

விருத்தி உரை செய்து தம்‌ பதிப்பில்‌ சேர்த்திருக்கிறார்கள்‌. 

இதனுள்‌ பெருமானார்‌ கந்தரந்தாதி, கல்லாடம்‌, சித்தியார்‌, 

திருவாசகம்‌, திருக்குறள்‌, புறப்பொருள்‌ வெண்பாமாலை, 

தொல்காப்பியம்‌ ஆகிய நூல்களினின்றும்‌ மேற்கோள்‌ 

காட்டியுள்ளார்‌. சிதம்பர சுவாமிகள்‌ உரையில்‌ வரும்‌ 

அருஞ்சொற்கள்‌ சிலவற்றிற்குப்‌ பொருளெழுதி அதனை 

இந்நூலுரை பாடத்திற்‌ சிற்சில இடங்களிலுள்ள மறைசொற்‌ 

பொருட்குத்‌ தெளிசொற்பொருள்‌ என்ற தலைப்புடன்‌ பாயிர 

விருத்தியை அடுத்து அச்சிட்டிருக்கிறார்கள்‌. நூலுள்‌ 

ஆங்காங்கே அடிக்குறிப்புகளையும்‌ அமைத்துள்ளார்‌. 

நூலிறுதியில்‌ அமைத்துக்‌ கொளல்‌ என்ற தலைப்பில்‌ சிற்சில 

விளக்கங்கள்‌ எழுதப்‌ பெற்றுள்ளன. பெருமானாரால்‌ பதிப்‌ 

பிக்கப்பெற்ற நூல்களுள்‌ இதுவே முதலாவதாகும்‌. இதனைப்‌ 

பதிப்பிக்கும்‌ போது பெருமானார்க்கு அகவை இருபத்தெட்டு. 

இவ்விளம்‌ பருவத்திலேயே பெருமானார்‌, சிறந்த ஞான 

நூல்களை ஆராய்ந்து பதிப்பிக்கும்‌ ஆற்றலைப்‌ பெற்றிருந்தா 

ரென்பது இவ்‌ வொழிவிலொடுக்கப்‌ பதிப்பாலும்‌, 1857 இல்‌ 

பதிப்பித்த சின்மய தீபிகைப்‌ பதிப்பாலும்‌ விளங்கும்‌. 

தொண்ட மண்டல சதகம்‌ 1856 

அக்காலத்தில்‌ தொண்ட மண்டலம்‌ என்ற பெயரைக்‌ 

குறித்துச்‌ சென்னைப்‌ புலவர்களிடையே ஒரு வாதம்‌ எழுந்தது. 

தொண்க மண்டலம்‌ என்று வழங்குவது முறையா? அல்லது 

தொண்ட மண்டலம்‌ என்று வழங்குவது முறையா? என்பதே 

அவ்வாதம்‌. இவ்வாதம்‌ முடிவுறாது இறுதியில்‌ பெருமானார்‌ 



வரலாற்றுக்‌ குறிப்புகள்‌ 11 

இடத்தில்‌ வந்தது. பெருமானார்‌ தொண்ட மண்டலம்‌ என்பதே 

முறையென நிறுவினார்கள்‌. தம்‌ கூற்றை விரித்து நூற்‌ பெயர்‌ 

இலக்கணம்‌ என்ற தலைப்பில்‌ எழுதித்‌ தொண்டமண்டல சதகத்‌ 

தோடு சேர்த்து இராட்சச வருடம்‌ மார்கழி மாதம்‌ 

(1856சனவரி) பதிப்பித்தார்கள்‌. நூற்பெயரிலக்கணத்தை, 

அவர்‌ கூற்றாக விவரித்தல்‌, அதனைமறுத்தல்‌ என இருகூறாக 

வகுத்து செய்திருப்பது அருமையுடையது. இதனுள்‌, 

காட்டப்பெறும்‌ இலக்கண நுட்பங்கள்‌ இலக்கணம்‌ 

வல்லாரையும்‌ இறும்புதெய்தச்‌ செய்வன. 

நூற்பெயரிலக்கணத்தின்‌ இறுதியில்‌. இங்ஙனமுண ர 

மாட்டாதார்‌ ஆதொண்டச்‌ சக்ரவர்த்தி யென்பவர்‌ தாமரசு 

செய்யுங்‌ காலத்தில்‌ தம்மாற்‌ கட்டுவித்த ஆலயங்களிற்றம்‌ 

பெயரிலச்சினை சிலையின்கட்‌ பொறிப்பித்தனர்‌. அண்டும்‌ 

ஆதொண்டவென்றே இலக்கணவமைதி பெற்றிருக்கின்றது. 

இதனைத்‌ திருவலிதாயம்‌ திருமுல்லைவாயில்‌ முதலிய 

சிவத்தலங்களிற்‌ சென்றேனுங்‌ கண்டு தெளியக்‌ கடவர்‌, என்று 

கல்வெட்டுச்‌ சான்று காட்டி முடிக்கின்றனர்‌. திருவலிதாயம்‌, 

திருமுல்லைவாயில்‌ கல்வெட்டுகளில்‌ தொண்டமண் டலம்‌ 

என்றே காணப்படுகிறது. பெருமானார்‌ கோயில்களுக்குச்‌ 

செல்லுங்காலங்களில்‌ கோயிற்கட்டடக்கலை, சிற்பம்‌, கல்‌ 

வெட்டுகள்‌ ஆகிய வற்றைக்‌ கூர்ந்து ஆராயும்‌ வழக்கமுடைய 

வர்கள்‌ என்பது இதனால்‌ அறியப்பெறும்‌. அக்காலத்திலிருந்த 

பெரும்‌ புலவர்களெல்லாம்‌ கல்வெட்டுகளைப்‌ பற்றி நினைந்‌ 

ததும்‌ இல்லை. சாசன ஆராய்ச்சி (6010௮1), தொல்‌ பொருள்‌ 

ஆராய்ச்சி (Archaeology) ஆகிய இரண்டும்‌ மேலை நாட்டார்‌ 

நமக்களித்த கருவூலங்களாம்‌. பத்தொன்பதாம்‌ நூற்றாண்‌ 

டின்‌ இடைப்பகுதியில்‌ மேலை நாட்டு அறிஞர்‌ சிலரது முயற்சி 

யால்‌ இவ்விருதுறைகளும்‌ அரசாங்கத்தால்‌ ஏற்படுத்தப்‌ 

பெற்றன. மேலைநாட்டு அறிஞர்‌ சிலர்‌ தனித்த முறையிலும்‌ இக்‌ 

கலைகளுக்குப்‌ பெருந்தொண்டாற்றியுள்ளனர்‌. தமிழ்ப்‌ 

புலவர்களெல்லாம்‌ கல்வெட்டுகளிற்‌ கவனஞ்செலுத்தாத 



12 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

காலத்தில்‌ பெருமானார்‌ கல்வெட்டுகளை ஆராய்ந்து 

வைத்திருந்தனரெனில்‌ பெருமானாரின்‌ கலைப்‌ புலமையை 

என்னென்போம்‌! வள்ளற்பெருமானார்‌ தமிழகத்தின்‌ முதல்‌ 

கல்வெட்‌ டாராய்ச்சியாளர்‌ ஆவர்‌. 

தொண்ட மண்டல சதகத்தின்‌ காப்புச்‌ செய்யுளுக்குப்‌ 

பெருமானார்‌ ஒரு விரிவுரை செய்து தம்‌ பதிப்பில்‌ 

சேர்த்திருக்கிறார்கள்‌. நூற்பெயர்‌ இலக்கணத்தின்‌ பின்‌ 

வழிபடுகடவுள்‌ வணக்கப்பாட்டுரை என்ற தலைப்புடன்‌ அது 

அச்சிடப்‌ பெற்றுள்ளது. பெருமானாரின்‌ தொண்ட மண்டல 

சதகப்‌ பதிப்பிற்குக்‌ காஞ்சிபுரம்‌ மகாவித்துவான்‌ சபாபதி 

முதலியார்‌, புரசை அட்டாவதானம்‌ சபாபதி முதலியார்‌, 

புதுவை சுப்பராய முதலியார்‌, விருத்தாசலம்‌ தியாகராஜ 

கவிராயர்‌ ஆகிய நால்வரும்‌ சாற்றுக்‌ கவியளித்துள்ளனர்‌. 

காஞ்சிபுரம்‌ மகாவித்துவான்‌ சபாபதி முதலியார்‌ தமது 

சாற்றுக்கவியுள்‌ “பலகலை தெரிதரும்‌ உணர்ச்சியன்‌, 

சிவனருள்‌ புனையும்‌ மாறுரு அன்பன்‌, மனமாசு அகன்றோன்‌, 

தேறுவார்‌ உளத்துத்திகழ்ந்தயன்‌ முதலோர்‌ தெரிதற்கரிய 

சிதம்பர நகரில்‌ பரிவுறு புலமைப்பண்பன்‌ இராமலிங்கமெனும்‌ 

பெயரோனே” என பெருமானரரைப்‌ புகழ்ந்துள்ளார்‌. 

சின்மய தீபிகை 1557 

விருத்தாசலம்‌ குமாரதேவர்‌ மடம்‌ முத்தைய சுவாமிகள்‌ 

இயற்றிய சின்மய தீபிகையை பெருமானார்‌ பிங்கள ஆண்டு 

கார்த்திகைத்‌ திங்களில்‌ (1857) முதற்‌ பதிப்பாகப்‌ 

பதிப்பித்தார்கள்‌. 

நூல்கள்‌ இயற்றல்‌ 

உரைநடை நூல்கள்‌ அரிதாகத்‌ தோன்றத்‌ தொடங்கிய 

அக்காலத்தில்‌ மனுமுறை கண்ட வாசகம்‌, ஜீவகாருண்ய 

ஒழுக்கம்‌ என்னும்‌ இரண்டு உரைநடை நூல்களை எழுதி 

யருளினார்கள்‌. மனுமுறை கண்ட வர்சகம்‌ 1854 இல்‌ 



வரலாற்றுக்‌ குறிப்புகள்‌ 13 

வெளியாயிற்று. ஜீவகாருண்ய ஒழுக்கம்‌ பெருமானார்‌ சித்தி 

பெற்ற பின்னர்‌ 1879 இல்‌ அச்சாயிற்று. 

சாற்றுக்கவி அளித்தல்‌ 

அக்காலத்தில்‌ நூல்‌ செய்வோர்‌ பெரும்‌ புலவர்களிடத்‌ தில்‌ 

சாற்றுக்கவி பெறுதல்‌ வழக்கம்‌. வள்ளற்‌ பெருமானாரிடத்தும்‌ 

பலர்‌ சாற்றுக்கவி பெற்றுள்ளனர்‌. முத்துக்‌ கிருஷ்ண பிரமம்‌ 

எழுதிய நிட்டானுபூதி உரைக்கும்‌, மதுரை ஆதீனம்‌ சிதம்பர 

சுவாமிகள்‌ பதிப்பித்த சிதம்பர புராணப்‌ பதிப்பிற்கும்‌, மாயூரம்‌ 

முன்‌சப்‌ வேதநாயகம்‌ பிள்ளையின்‌ நீதிநூலுக்கும்‌ 

பெருமானார்‌ சாற்றுக்கவி அளித்துள்ளார்கள்‌. வேதநாயகம்‌ 

பிள்ளையின்‌ நீதிநூலுக்கு அளித்த சாற்றுக்கவி “சென்ன 

பட்டணம்‌ வித்வான்‌ ம.ள-ள-ஸ்ரீ இராமலிங்கம்பிள்ளையவர்க 

ளியற்றியது” என அச்சிடப்‌ பெற்றுள்ளது. பெருமானார்‌ 

சென்னையில்‌ வித்துவானாகவும்‌ விளங்கினர்‌ வ 

இதனாற்‌ போதரும்‌. 

சென்னை வாழ்வை நீத்தல்‌ 1858 

ஆரவாரம்‌ நிறைந்த சென்னையில்‌ வாழ்வதையும்‌ 

குடும்பத்தினரோடு வீட்டில்‌ இருப்பதையும்‌ பெருமானார்‌ 

. விரும்பவில்லை. தேட்டில்‌ மிகுந்த சென்னையில்‌ இருந்தால்‌ 

சிலுகுறும்‌ என்றுளம்‌ பயந்தார்கள்‌. இதன்‌ விளைவாகத்‌ தமது 

முப்பத்தைந்தாம்‌ அகவையில்‌ 1858 ஆம்‌ ஆண்டில்‌ ஒருநாள்‌ 

சென்னை வாழ்வை நீத்துத்‌ தலயாத்திரையாகப்‌ புறப்பட்டு 

வழியிலுள்ள தலங்களையெல்லாம்‌ வழிபட்டுக்‌ கொண்டு 

தில்லையை அடைந்தார்கள்‌. 

கருங்குழியில்‌ உறைதல்‌ - 1858 - 1867 

தில்லையில்‌ பெருமானாரைக்‌ காண நேர்ந்த கருங்குழி 

மணியக்காரர்‌ வேங்கடரெட்டியார்‌ தம்மூர்க்கு வருமாறு 

அழைத்தார்‌. பெருமானாரும்‌ கருங்குழிக்கு எழுந்தருளினார்‌. 

வேங்கடரெட்டியார்‌, பெருமானாரை அன்போடு வரவேற்று 



14 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

உபசரித்துக்‌ கருங்குழியில்‌ தம்‌ இல்லத்திலேயே தங்கியருள 

வேண்டினார்‌. ரெட்டியாரின்‌ உண்மை அன்பை உணர்ந்த 

பெருமானார்‌ அவரது விருப்பத்திற்‌ கிணங்கக்‌ கருங்குழியில்‌ 

அவரில்லத்திலேயே தங்கினார்கள்‌. 1858 இல்‌ கருங்குழிக்கு 

வந்தது முதல்‌ 1867 இல்‌ தருமச்சாலையை வடலூரில்‌ 

ஏற்படுத்தும்வரை கருங்குழியே பெருமானாரின்‌ உறைவிட 

மாயிற்று. இக்காலத்தில்‌ அடிக்கடி பெருமானார்‌ சிதம்பரம்‌ 

சென்று வழிபடுவதை வழக்கமாகக்‌ கொண்டார்கள்‌. திருமுது 

குன்றம்‌, திருவதிகை, திருவண்ணாமலை முதலிய 

தலங்களுக்குச்‌ சென்றும்‌ வழிபட்டார்கள்‌. கருங்குழியில்‌ வசித்த 

காலத்தைச்‌ சிதம்பர வழிபாட்டுக்‌ காலம்‌ எனலாம்‌. நான்காம்‌ 

திருமுறையும்‌ ஆறாம்‌ திருமுறையின்‌ முன்பகுதிப்‌ பதிகங்களும்‌ 
இக்காலத்தில்‌ பாடப்பெற்றவை. 

நீரால்‌ விளக்கெரிந்தது 

கருங்குழி வீட்டின்‌ அறையில்‌ ஒரு நாள்‌ இரவு 

பெருமானார்‌ எழுதிக்‌ கொண்டிருக்கும்போது விளக்கு 

மங்கவே, எண்ணெய்ச்‌ செம்பென எண்ணித்‌ தண்ணீர்ச்‌ 

செம்மை எடுத்து விளக்கில்‌ வார்த்தனர்‌. விளக்கும்‌ 

இராமுழுவதும்‌ நன்கு எரிந்தது. தண்ணீர்‌ விளக்கெரிந்த இவ்‌ 

வற்புதத்தைப்‌ பெருமானாரே ஒரு பாடலிற்‌ குறித்துள்ளனர்‌. 

மதுரை ஆதீனம்‌ சிதம்பர சுவாமிகளும்‌ திருவருட்பாவின்‌ 

சிறப்பாகப்‌ பாடிய செய்யுளில்‌ தண்ணீர்‌ விளக்கெரிந்த 

தன்மையைக்‌ குறித்துள்ளார்‌. 

சமரச வேத சன்மார்க்க சங்கம்‌ - 1865 

வள்ளற்பெருமானார்‌ சமரச சுத்த சன்மார்க்கம்‌ என்ற 

ஒரு நெறியை இக்காலத்தில்‌ ஏற்படுத்தினார்கள்‌. கடவுள்‌ 

ஒருவரே என்பதும்‌ அவரை உண்மை அன்பால்‌ ஒளி (ஜோதி) 

வடிவில்‌ வழிபட வேண்டுமென்பதும்‌, சிறு தெய்வ வழிபாடு 

கூடாதென்பதும்‌, அத்தெய்வங்களின்‌ பேரால்‌ உயிர்ப்பலி 

கூடாதென்பதும்‌, புலால்‌ உண்ணலாகா தென்பதும்‌, சாதி சமய 



வரலாற்றுக்‌ குறிப்புகள்‌ 15 

முதலிய எவ்வகை வேறுபாடும்‌ கூடாதென்பதும்‌ எவ்வுயிரையும்‌ 

தம்‌ உயிர்போல்‌ எண்ணும்‌ ,ஆன்மநேய ஒருமைப்பாட்‌ 

டுரிமையைக்‌ கைக்கொள்ள வேண்டுமென்பதும்‌ ஏழைகளின்‌ 

பசி தவிர்த்தலாகிய சீவகாருணிய ஒழுக்கமே பேரின்ப 

வீட்டின்‌ திறவுகோல்‌ என்பதும்‌, புராணங்களும்‌ சாத்திரங்‌ 

களும்‌ முடிவான உண்மையைத்‌ தெரிவிக்க மாட்டா 

தென்பதும்‌, இறந்தவரைப்‌ புதைக்க வேண்டும்‌, எரிக்கக்‌ 

கூடாதென்பதும்‌, கருமாதி திதி முதலிய சடங்குகள்‌ செய்ய 

வேண்டாவென்பதும்‌ பெருமானாரின்‌ சமரச சன்மார்க்கக்‌ 

கொள்கைகளாம்‌. இக்கொள்கைகளைப்‌ பின்பற்றவும்‌ 

பரப்பவும்‌ சமரச சுத்த சன்மார்க்க சத்திய சங்கம்‌ என்ற ஒரு 

சங்கத்தை 1865ஆம்‌ ஆண்டில்‌ நிறுவினார்கள்‌. 

திருவருட்பா வெளியீடு 1867 

1867ஆம்‌ ஆண்டில்‌ திருஅருட்பாவின்‌ முதல்‌ நான்கு 

திருமுறைகள்‌ அச்சிடப்பெற்று வெளியாயின. 

சத்திய தருமச்சாலை 23 - 5 - 1867 

வள்ளற்‌ பெருமானாரின்‌ கொள்கையில்‌ தலையாயது 

சீவகாருணியம்‌. சீவகாருணியத்தைப்‌ பெருமானார்‌ இரு 

வகையால்‌ வற்புறுத்துவர்‌. அவை கொலை தவிர்த்தல்‌, புலால்‌ 

மறுத்தல்‌; அற்றார்‌ அழிபசி தீர்த்தல்‌. அற்றார்‌ அழிபசி 
தீர்த்தலாகிய சீவகாருணியப்‌ பேரறத்தை நடத்துவதற்காக 

வடலூரில்‌ சத்திய தருமச்‌ சாலையை 23. 5. 1867 இல்‌ பிரபவ, 
வைகாசி 11 ஆம்‌ நாளில்‌ நிறுவினார்கள்‌. சாலைமை 

நிறுவியபின்‌ அதனையே உறைவிடமாகக்‌ கொண்டார்கள்‌.1876 
ஆம்‌ ஆண்டுவரை தருமச்‌ சாலையிலேயே உறைத்தார்கள்‌. 

சித்தி வளாகம்‌ 1570 

நாளடைவில்‌ தருமச்சாலையில்‌ கூட்டம்‌ பெருகவே 

அமைதியை விரும்பித்‌ தனித்துறையக்‌ கருதி வடலூர்க்குத்‌ 

தெற்கே ஐந்து கிலோ மீட்டர்‌ தொலைவிலுள்ள மேட்டுக்‌ 



16 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

குப்பத்திற்குச்‌ சென்று அங்கே உறையத்‌ தொடங்கினார்கள்‌. 

மேட்டுக்‌ குப்பத்தில்‌ பெருமானார்‌ உறைந்த திரு மாளிகைக்குச்‌ 

சித்திவளாகம்‌ என்று பெயர்‌. இப்பெயர்‌ பெருமானாரே 

இட்டது. சித்தியைத்‌ (வீ டு பேற்றைத்‌) தரும்‌ இடம்‌ என்பது இதன்‌ 

பொருள்‌. 1870 முதல்‌ 1874 இல்‌ சித்தி பெறும்வரை இங்கேயே 

உறைந்தார்கள்‌ சித்தி பெற்றதும்‌ இத்‌ திருமாளிகையிலேயே. 

சத்திய ஞான சபை 25-1-1872 

கடவுளை ஒளி (அருட்பெருஞ்சோதி) வடிவிற்‌ கண்ட 

பெருமானார்‌ ஒளி (அருட்பெருஞ்சோதி) வழி பாட்டிற்கென 

வடலூரில்‌ சத்திய ஞான சபையை அமைத்தார்கள்‌. 1871 

பிரசோற்பத்தி ஆண்டில்‌ சபை கட்டத்‌ தொடங்கப்‌ பெற்றது. 

25.1-1872 பிரசோற்பத்தி, தை, 13 வியாழக்கிழமை புச நாளில்‌ 

முதன்‌ முதலாகச்‌ சபையில்‌ வழிபாடு தொடங்கப்‌ பெற்றது. 

அனைவரும்‌ அருட்பெருஞ்சோதி தரிசனத்தைக்‌ கண்டு 

களித்தனர்‌. சத்திய ஞானசபையை இயற்கை விளக்கம்‌ என்பர்‌ 

பெருமானார்‌. அகத்தே காணுதற்குரிய அனுபவத்தைப்‌ புறத்தே 

பாவனையாகக்‌ காட்டுவதே சத்திய ஞானசபை. அருட்‌ பெருஞ்‌ 

சோதியை மறைத்துக்‌ கொண்டிருக்கும்‌ வெவ்வேறு நிறமுள்ள 

ஏழுதிரைகளும்‌ தத்துவப்‌ படலங்களே. நம்மிட முள்ள அஞ்‌ 

ஞானமாகிய திரைகள்‌ நீங்கப்பெற்றால்‌ ஆன்ம ஒளியாகிய அருட்‌ 

பெருஞ்‌ சோதியைத்‌ தரிசிக்கலாம்‌ ... என்பது கருத்து. அகத்தே 

தாம்‌ பெற்ற அருட்பெருஞ்சோதி அனுபவத்தையே புறத்தில்‌ 

சடையாகக்‌ காட்டினார்‌. “திருந்தும்‌ என்‌ உள்ளத்‌ திருக்கோயில்‌ 

ஞான சித்திபுரம்‌ எனச்‌ சத்தியம்‌ கண்டேன்‌,” “சத்திய ஞானசபை 

என்னுட்‌ கண்டனன்‌ சன்மார்க்க சித்தியை நான்‌ பெற்றுக்‌ 

கொண்டனன்‌” என்பவை பெருமானாரின்‌ திருவாக்குகள்‌. 

சன்மார்க்கக்கொடி 22-10-1873 

முன்னைய ஞானிகள்‌ எவரும்‌ தம்‌ கொள்கைக்குத்‌ 

தனிக்கொடி கண்டதில்லை. வள்ளற்பெருமானார்‌ ஒருவரே 

தமது மார்க்கத்திற்குத்‌ தனிக்கொடி கண்டவர்கள்‌. “கொடி 



வரலர்ற்றுக்‌ குறிப்புகள்‌ 17 

கட்டிக்‌ கொண்டோமென்று சின்னம்பிடி” என்று 
பாடியவர்கள்‌. பெருமானார்‌ கண்ட்‌ கொடிக்குச்‌ சன்மார்க்கக்‌ 

கொடி என்று பெயர்‌. மஞ்சள்‌, வெள்ளை ஆகிய இருநிறங்‌ 

கொண்ட சன்மார்க்கக்‌ கொடியை மேட்டுக்‌ குப்பம்‌ சித்தி 

வளாகத்‌ திருமாளிகையில்‌ 22-10-1873 ஸ்ரீமுக ஆண்டு 

ஐப்பசித்‌ திங்கள்‌ 7ஆம்‌ நாள்‌ செவ்வாய்க்கிழமை காலை 8 

மணிக்கு முதன்‌ முதலாக கட்டிக்‌ காட்டி, நீண்ட உபதேசம்‌ 

ஒன்றையும்‌ செய்தருளினார்கள்‌. பெருமானாரின்‌ முடிந்த 

முடிபான கொள்கைகளைக்‌ கொண்ட அவ்வுபதேசம்‌ 

மஹோபதேசம்‌ - பேருபதேசம்‌ என வழங்குகின்றது. 

மரணமிலாப்‌ பெருவாழ்வு 

சன்மார்க்கத்தின்‌ முடிவு சாகாதிருப்பதே. சாகா தவனே 

சன்மார்க்கி என்பது வள்ளற்பெருமானாரின்‌ உபதேசம்‌. “என்‌ 

_ மார்க்கம்‌ இறப்பொழிக்கும்‌ சன்மார்க்கந்‌ தானே', “துஞ்சாத 
நிலையொன்று சுத்தசன்மார்க்கச்‌ சூழலிலுண்டது சொல்லள 

வன்றே” என்பவை பெருமானாரின்‌ திருவாக்குகள்‌. 

பெருமானார்‌ சுத்ததேகம்‌, பிரணவதேகம்‌, ஞானதேகம்‌ 

என்னும்‌ மூவகைத்‌ தேக சித்தியையும்‌ பெற்றவர்கள்‌. தேகசித்தி 

பெற்றார்‌ உடம்புகள்‌ நிலத்தில்‌ வீழா. அவை வெளியாய்‌ 

அருளில்‌ கலக்கும்‌. அவர்கள்‌ இறைவனோடு இரண்டறக்‌ 

கலப்பர்‌. அவர்களுக்கு இனிப்‌ பிறப்பு இல்லை. . பிறந்த 

பிறப்பாகிய இப்பிறப்பே இறுதிப்‌ பிறப்பு. இப்‌ பிறவியில்‌ பெற்ற 

இத்தேகமே இறுதித்‌ தேகம்‌. இனி ஒரு தேகம்‌ எடுப்பதில்லை. 

இதுவே நித்திய தேகம்‌. நித்திய தேகம்‌ பெற்ற வள்ளற்‌ 

பெருமானார்‌, ஸ்ரீமுக ஆண்டு தைத்திங்கள்‌ 19 ஆம்‌ நாள்‌ 30- 

1-1874 வெள்ளிக்கிழமை இரவு 15 நாழிகைக்கு (12 மணிக்கு) 
சித்திவளாகத்‌ திருமாளிகையின்‌ தமது திருவறையில்‌ 

அருட்பெருஞ்சோதியானார்கள்‌. 



18 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அருட்சோதி ஆனேன்‌என்று அறையப்பா முரசு 

அருளாட்சி பெற்றேன்‌ என்று அறையப்பா முரசு 

மருட்சார்பு தீர்ந்தேன்‌என்று அறையப்பா முரசு 

மரணந்‌ தவிர்ந்தேன்‌என்று அறையப்பா முரசு. 

காற்றாலே புவியாலே ககனமத னாலே 

கனலாலே புனலாலே கதிராதி யாலே 

கூற்றாலே பிணியாலே கொலைக்கருவி யாலே 

கோளாலே பிறஇயற்றும்‌ கொடுஞ்செயல்க ளாலே 

வேற்றாலே எஞ்ஞான்றும்‌ அழியாதே விளங்கும்‌ 

மெய்அளிக்க வேண்டுபென்றேன்‌ விரைந்தளித்தான்‌ எனக்கே 

ஏற்றாலே இழிவெனநீர்‌ நினையாதீர்‌ உலகீர்‌ 

எந்தைஅருட்‌ பெருஞ்ஜோதி இறைவனைச்சார்‌ வீரே. 

எல்லா உலகமும்‌ என்வசம்‌ ஆயின 
எல்லா உயிர்களும்‌ என்‌உயிர்‌ ஆயின 

எல்லா ஞானமும்‌ என்ஞானம்‌ ஆயின 
எல்லா வித்தையும்‌ என்வித்தை ஆயின 

எல்லாப்‌ போகமும்‌ என்போகம்‌ ஆயின 
எல்லா இன்பமும்‌ என்‌இன்பம்‌ ஆயின 

எல்லாம்‌ வல்லசிற்‌ றம்பலத்‌ தென்னப்பர்‌ 
எல்லாம்‌ நல்கிஎன்‌ உள்ளத்துள்‌ ளாரே! 

பெற்றேன்‌ என்றும்‌ இறவாமை பேதம்‌ தவிர்ந்தே இறைவன்‌எனை 
உற்றே கலந்தான்‌ நானவனை உற்றே கலந்தேன்‌ ஒன்றானேம்‌ 

எற்றே அடியேன்‌ செய்ததவம்‌ யாரே புரிந்தார்‌ இன்னமுதம்‌ 
துற்றே உலகீர்‌ நீவிர்‌எலாம்‌ வாழ்க வாழ்க துனிஅற்றே. 

நானே தவம்புரிந்தேன்‌ நம்பெருமான்‌ நல்லருளால்‌ 
நானே அருட்சித்தி நாடடைந்தேன்‌-நானே 
அழியா வடிவம்‌ அவைமூன்றும்‌ பெற்றேன்‌ 
இழியாமல்‌ ஆடுகின்றேன்‌ இங்கு. 

நோவாது நோன்பெனைப்போல்‌ நோற்றவரும்‌ எஞ்ஞான்றும்‌ 
சாவா வரம்‌எனைப்போல்‌ சார்ந்தவரும்‌-தேவாநின்‌ 
பேரருளை என்போலப்‌ பெற்றவரும்‌ எவ்வுலகில்‌ 

யார்உளர்நீ சற்றே அறை. 



வரலாற்றுக்‌ குறிப்புகள்‌ 19 

வள்ளற்பெருமானாரின்‌ பன்‌ முகஞானம்‌ 

சேக்கிழார்‌ நூலாசிரியரும்‌, உரையாசிரியரும்‌, போத 

காசிரியரும்‌, ஞானாசிரியரும்‌ அவரெனத்‌ திரிசிரபுரம்‌ மகா 

வித்துவான்‌ மீனாட்சிசுந்தரம்‌ பிள்ளையவர்கள்‌ சேக்கிழார்‌ 

பிள்ளைத்தமிழில்‌ பாடியுள்ளார்‌. ட்‌ 

நாடிய விரிநூல்‌ சொற்றிடு திறனால்‌ நன்னூலா சிரியன்‌ 

நகுபா சுரமுத லுரைசெய்‌ தலினால்‌ நவிலுரை யாசிரியன்‌ 

நீடிய பரசம யக்குழி வீழ்ந்தவர்‌ நீப்பப்‌ போதனைசெய்‌ 

நிலையாற்‌ போத காசிரி யன்னிவை நிகழ்தொறு நிகழ்தொறும்‌ 

ஆடிய ஞானத்‌ திறனுற லான்‌ ஞானாசிரி யனுநீ யென்‌ 

றான்றோர்‌ பலரும்‌ புகழப்‌ படுபவ வகில மெலாஞ்‌ சென்று 

கூடிய புகழ்சால்‌ குன்றத்‌ தூரன்‌ கொட்டுக சப்பாணி 

கொற்றச்‌ சேவையர்காவல நாவல கொட்டுக சப்பாணி. 

- சப்பாணிப்‌ பருவம்‌ 9 

வள்ளற்பெருமானரோ, நூலாசிரியரும்‌, உரை 

யாசிரியரும்‌, போதகாசிரியரும்‌, ஞானாசிரியரும்‌ ஆதலொடு 

பதிப்பாசிரியரும்‌ பத்திரிகாசிரியரும்‌ ஆவார்‌. இவ்வாறு 

பல்வகை ஆசிரியராய்‌ விளங்கியதோடன்றி வியாக்கியான 

கர்த்தராய்‌, சித்தமருத்துவராய்‌, சீர்திருத்த வாதியாய்‌, அருட்‌ 

கவிஞராய்‌, இவை அத்தனைக்கும்‌ மேலாக அருட்பெருஞ்‌ 

ஜோதியாய்‌ விளங்கினார்‌. 

நூலாசிரியர்‌ 

மனு முறைகண்ட வாசகம்‌, ஜீவகாருண்ய ஒழுக்கம்‌ என்ற ்‌ 

நூல்களை இயற்றியமையான்‌ நூலாசிரியர்‌. ' 

உரையாசிரியர்‌ 

ஓழிவிலொடுக்கப்‌ பாயிர விருத்தி உரை, தொண்ட 
மண்டல சதகத்தின்‌ கடவுள்‌ வாழ்த்துப்‌ பாடல்‌ உரை 
முதலியவற்றைச்‌ செய்தமையான்‌ உரையாசிரியர்‌. 



20 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

பதிப்பாசிரியர்‌ 

ஒழிவி லோடுக்கப்‌ பாயிரவி ருத்தி, தொண்ட மண்டல 

சதகம்‌, சின்‌ மயதீபி கை ஆகியவற்றைப்‌ பதிப்பித்தமையால்‌ 

பதிப்பாசிரியர்‌. ! 

பத்திரிகாசிரியர்‌ 

சன்மார்க்க விவேகவிருத்தி என்னும்‌ பத்திரிகையைத்‌ 

தொடங்கியமையான்‌ பத்திரிகாசிரியர்‌. 

போதகாசிரியர்‌ 

தொழுவூர்‌ வேலாயுத முதலியார்‌, இறுக்கம்‌ இரத்தின 

முதலியார்‌, நரசிங்கபுரம்‌ வீராசாமி முதலியார்‌, கிரியாயோக 

சாதகராகிய பண்டார ஆறுமுக ஐயா, பொன்னேரி சுந்தரம்‌ 

பிள்ளை, காயாறு ஞானசுந்தர ஐயர்‌ ஆகிய பலருக்குப்‌ பாடஞ்‌ 

சொன்னமையான்‌ போத காசிரியர்‌. 

ஞானாசிரியர்‌ 

ன்‌ திருவருண்‌ ஞானத்தை அனைவர்க்கும்‌ வாரி வழங்கிய 

மையான்‌ ஞானாசிரியர்‌. 

வியாக்கியானகர்த்தர்‌ 

உலகெலாம்‌ என்னும்‌ மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌, 

தமிழ்‌ என்னும்‌ சொல்லுக்கிட்ட உரை முதலிய வியாக்கி 

யானங்களைச்‌ செய்தமையான்‌ வியாக்கியானகர்த்தர்‌. 

சித்தமருத்துவர்‌ 
தாமே பல மருந்துகளைச்‌ செய்து பிணியாளர்‌ பலருக்குக்‌ 

கொடுத்து நோய்‌ தீர்த்ததோடன்றிச்‌ சிலருக்குக்‌ கடித வாயிலாக 

மருந்து எழுதியது, மருந்துச்‌ சரக்குகளின்‌ குண அட்டவனை 

எழுதியது ஆகியவற்றான்‌ சித்த மருத்துவர்‌. 



வரலாற்றுக்‌ குறிப்புகள்‌ 21 

மருத்துவத்தோடன்றி ரசவாதத்திலும்‌ பெருமானார்‌ 

வல்லவர்‌. வைத்தியம்‌, வாதம்‌, யோகம்‌, ஞானம்‌ இவை ஒன்றுக்‌ 

கொன்று தொடர்புடையவை. நம்‌ நாட்டுச்‌ சித்தர்கள்‌ இவற்றில்‌ 

வல்லவர்கள்‌. பெருமானாரும்‌ வல்லவர்‌. பொன்‌ செய்யும்‌ 

வகையை இறைவன்‌ தமக்கு உணர்த்தினான்‌ என பெருமானார்‌ 

ஒரு பாடலிற்‌ கூறுகின்றார்‌. இந்நூலுள்‌ ரசவாதம்‌ என்ற 

உபதேசக்‌ குறிப்பையும்‌ பொன்விளைவு என்ற திருமுகத்தையும்‌ 

காண்க. இறுக்கம்‌ இரத்தின முதலியார்க்கு வரைந்த வேறொரு 

திருமுகத்தில்‌ “தற்காலம்‌ ஒருவகை முயற்சி நிமித்தம்‌ சுமார்‌ ஙய 

(30) வராகனெடை பொன்‌ வேண்டுவது. அவை நஷ்ட 
மாகாது, விருத்தியே யாகும்‌. இவையும்‌ சிவபுண்ணியம்‌ 

பற்றியே” என்றெழுதி யுள்ளது முண்டு. பொன்‌ செய்யும்‌ 

ஆற்றலை ஒரு பேறாகவே பெருமானார்‌ கூறுகின்றார்‌. 

சீர்திருத்தவாதி 
இன்று துறைதோறும்‌ துறைதோறும்‌ தோன்றியுள்ள 

பல சீர்திருத்தங்களுக்கு வித்திட்டவர்‌ வள்ளற்‌ 

பெருமானாரே. சென்ற பத்தொன்பதாம்‌ நூற்றாண்டின்‌ 

இறுதியிலும்‌ இவ்விருபதாம்‌ நூற்றாண்டின்‌ தொடக்கத்‌ 

திலும்‌ சைவசமயத்தில்‌ பல சீர்திருத்தங்கள்‌ தோன்றின. 

“சீர்திருத்தச்‌ சைவம்‌” என்றொன்று தோன்றிற்று. சீர்‌ 

திருத்தச்‌ சைவம்‌ தோன்றற்குக்‌ காரணர்‌ பெருமானாரே. 

பெருமானாரின்‌ சமரச சுத்த சன்மார்க்கம்‌ தோன்றி 

லதேல்‌ சீர்திருத்தச்‌ சைவம்‌ தோன்றுவ தெங்கே? சமயத்‌ 

துறையில்‌ மட்டுமின்றிச்‌ சமூக வாழ்விலும்‌ பெரும்‌ 

மாறுதல்களும்‌ சீர்திருத்தங்களும்‌ பெருமானாரால்‌ 

ஏற்பட்டன. 

இதுவரை உலகில்‌ தோன்றிய சீர்திருத்த 

வாதிகளுள்‌ தமக்கு ஒப்பும்‌ உயர்வும்‌ அற்றவர்‌ 

பெருமானாரே. சிர்திருத்தத்தில்‌ பெருமானார்‌ யாருக்கும்‌ 

பின்னிற்பவர்‌-இரண்டாமவர்‌ - அல்லர்‌. பெருமானார்‌ 



22 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

கூறிய சீர்திருத்தங்கள்‌ பல. இதுவரை யாராலும்‌ கூறப்‌ 

பெறாதவை. சீர்திருத்த வானில்‌ பெருமானார்‌ ஒரு 

சூரியன்‌. அவரை எட்டிப்பிடித்தல்‌ இயலாது. எடுத்துக்‌ 

காட்டாக ஒன்று கூறுவோம்‌. கணவன்‌ இறந்தால்‌ மனைவி 

தாலி ௮றுக்க வேண்டாம்‌ என்பது பெருமானார்‌ கூறிய 

சர்திருத்தங்களுள்‌ ஒன்று. 

இத்தகைய சிர்திருத்தங்களைச்‌ சொன்னவர்‌ வேறு 

யார்‌? பெருமானார்‌ சாதாரண சீர்திருத்தவாதி யல்லர்‌; 

சிர்திருத்தவாதிகளுக்‌ கெல்லாம்‌ சீர்திருத்தவாதி. 

அருட்கவிஞர்‌ 

வள்ளற்பெருமானார்‌ அருட்‌ கவிஞர்‌ என்பதைப்‌ 

பலவாறு எடுத்துச்‌ சொல்லவும்‌ வேண்டுமோ? அதற்கு 

அவர்‌ அருளிய “திருஅருட்பா வொன்றும்‌ போதாதோ? 

அருள்ஞானி 
வள்ளற்பெருமானார்‌ அருள்ளஞானி என்பதற்குப்‌ 

பற்பல பகர்தல்‌ வேண்டுமோ? திருஅருட்பிரகாச 

வள்ளலார்‌ என்று அவர்‌ பெற்ற பேரொன்றும்‌ 

போதர்தோ? 

பொதுவாக, நூல்செய்ய வல்லார்‌ உரைசெய்ய 

வல்லாராயிருப்பதில்லை. உரைசெய்ய வல்லார்‌ 

நூல்செய்ய வல்லாராயிருப்பதில்லை. செய்யுள்‌ வல்லார்‌ 

உரைநடை வல்லாரா யிருப்பதில்லை. உரைநடை 

வல்லார்‌ செய்யுள்‌ வல்லாராயிருப்பதில்லை.. இயல்‌ 

வல்லார்‌ இசை வல்லாராக யிருப்பதில்லை. இசைவல்லார்‌ 

இயல்‌ வல்லாராயிருப்ப தில்லை. இலக்கியம்‌ வல்லார்‌ 

இலக்கணம்‌ வல்லாராயிருப்ப தில்லை. இலக்கணம்‌ 

வல்லார்‌ இலக்கியம்‌ வல்லாராயிருப்ப தில்லை. சமய 

வல்லார்‌ இலக்கணவிலக்கிய வல்லராயிருப்ப தில்லை. 

இலக்கண விலக்கியம்‌ வல்லார்‌ சமயநூல்‌ வல்லாரா 



வரலாற்றுக்‌ குறிப்புகள்‌ a 

யிருப்பதில்லை. இலக்கணவிலக்கியம்‌ வல்லாரா. 

யிருப்போர்‌, சமயநூல்‌ வல்லாராயிருப்போர்‌ அவற்றைப்‌ 

பாடஞ்‌ சொல்ல வல்லாராயிருப்பதில்லை. எழுத்து 

வல்லாராயிருப்போர்‌ பேச்சு வல்லாரா யிருப்பதில்லை. 

பேச்சுவல்லார்‌ எழுத்து வல்லாரா யிருப்பதில்லை. 

அருளியல்‌ வல்லார்‌ :- உலகியல்‌ வல்லாரா யிருப்பதில்லை. 

உலகியல்‌ வல்லார்‌ அருளியல்‌ வல்லாரா யிருப்பதில்லை. 

இவ்வாறு ஒன்றில்‌ வல்லார்‌ பிறிதொன்றில்‌ வல்லாரல்ல 

ராதலையே யாண்டும்‌ காண்கிறோம்‌. அன்றும்‌ 

காண்கிறோம்‌. இன்றும்‌ காண்கிறோம்‌. சென்ற 

நூற்றாண்டிலே - பெருமானார்‌ காலத்திலே - நூல்‌ 

செய்தல்‌, உரைசெய்தல்‌, பாடஞ்சொல்லுதல்‌, பதிப்பித்தல்‌ 

என்னும்‌ துறைகளுள்‌ ஒவ்வொன்றில்‌ வல்லாரே பலராக 

இருந்தனர்‌. “இயற்றமிழாசிரியர்‌” என்றே சிலர்‌ வழங்கப்‌ 

பெற்றதைக்‌ காணலாம்‌. ஒன்றின்‌ மேற்பட்ட துறைகளில்‌ 

வல்லார்‌ மிகச்சிலரே. 

வள்ளற்பெருமானார்‌ ஒருவரே செய்யுள்‌ நூல்‌ 

செய்தல்‌, உரைநடை செய்தல்‌, செய்யுள்‌ நூல்களுக்கு உரை 

செய்தல்‌, பாடஞ்சொல்லல்‌, பதிப்பித்தல்‌ எனும்‌ 

பலதுறைகளிலும்‌ வல்லராய்‌ மொழிப்புலமை மட்டுமே 

யன்றி மருத்துவம்‌ முதலிய கலைப்புலமையும்‌ வல்லராய்‌ 

இவையனைத்தினுக்கும்‌ மேற்பட்ட அருட்புலமையும்‌ 

முற்றினராய்ப்‌ பன்முக ஞானத்தோடு ஒப்பாரும்‌ 

மிக்காருமின்றி விளங்கினார்‌. 

பலவற்றில்‌ முதன்மையும்‌ தனிச்சிறப்பும்‌ 

முற்கூறியவாறு நூலாசிரியராய்‌,உரையாசிரியராய்‌, 

பதிப்பாசிரியராய்‌,பத்திரிகாசிரியராய்‌,போதகாசிரியராய்‌, 

ஞானாசிரியராய்‌, வியாக்கியானகர்த்தராய்‌, சித்த 

மருத்து வராய்‌, சீர்திருத்தவாதியாய்‌, அருட்கவிஞராய்‌, 

அருண்ஞானியாய்ப்‌ பன்முகஞானத்தோடு விளங்கிய 



24 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

பெருமானார்‌ பலவற்றில்‌ முதல்வராயும்‌ தனிச்சிறப்‌ 

புடையராயும்‌ திகழ்ந்தார்‌. 

பலவற்றில்‌ முதன்மை 

தமிழ்நாட்டில்‌ பொது மக்களுக்கு முதன்முதலாகத்‌ 

திருக்குறள்‌ வகுப்பு நடத்தியவர்‌ வள்ளற்பெருமானாரே. 

தமிழ்நாட்டில்‌ முதன்முதலாக முதியோர்‌ கல்வியை 

ஏற்படுத்தியவர்‌ வள்ளற்பெருமானாரே. 

தமிழ்நாட்டில்‌ முதன்‌ முதலில்‌ மும்மொழிப்‌ 

பாடசாலை (தமிழ்‌, வடமொழி, ஆங்கிலம்‌) நிறுவி யவர்‌ 

வள்ளற்‌ பெருமானாரே. 

தமிழ்‌ நாட்டின்‌ முதல்‌ கல்வெட்டாராய்ச்சியாளர்‌ 

வள்ளற்பெருமானாரே. 

வள்ளற்பெருமானாரின்‌ தனிச்சிறப்புகள்‌ 

தமது கொள்கைக்‌ கென்று ஒரு தனி மார்க்கத்தைக்‌ 

கண்டவர்‌. 

தமது மார்க்கத்திற்‌ கென்று ஒரு தனிச்‌ சங்கத்தை 

நிறுவி யவர்‌. 

தமது மார்க்கத்திற்‌ கென்று ஒரு தனிக்‌ கொடி கண்டவர்‌. 

தமது மார்க்கத்திற்‌ கென்று ஒரு தனி மந்திரம்‌ கண்டவர்‌. 

தமது மார்க்கத்திற்‌ கென்று ஒரு தனிச்‌ சபையையும்‌ 

கட்டியவர்‌ ஆவார்‌. 



திரு அருட்பிரகாச வள்ளற்பெருமானார்‌ 

குறித்து | 

சென்னையிலுள்ள பிரமஞான சங்கத்திற்குத்‌ 

தொழுவூர்‌ வேலாயுதனார்‌ கொடுத்த 

வாக்குமூலம்‌ 

சென்னை மாகாணத்தில்‌, தென்னார்க்காடு மாவட்‌ 

டத்தில்‌, சிதம்பரம்‌ வட்டம்‌ திருமருதூர்‌ என்னும்‌ கிராமத்தில்‌ 

அவதரித்தவர்‌ வள்ளற்பெருமானார்‌. அவர்‌ தம்‌ இளம்பி ராயத்‌ 

திலேயே சென்னைக்கு வந்து அங்கு வெகுகாலம்‌ வசித்திருந்தார்‌. 

வள்ளலார்‌ தம்‌ ஒன்பதாம்‌ வயதிலேயே, ஆரியர்களாலும்‌ 

திராவிடர்களாலும்‌ சரிசமானமாய்‌ அபி மானித்தவர்‌. 

அகத்தியர்‌ முதலிய முனிவர்களால்‌ எழுதப்பெற்ற பாக்களை 

ஓதாமலேயே மனப்பாடமாய்ப்‌ பாடும்‌ நாவளத்தைப்‌ 

பெற்றிருந்தார்‌. 

நான்‌ 1849-ஆம்‌ வருடம்‌ இவரது சீடனானேன்‌. இவர்‌ 

எவ்வி டமிருந்து ஞானதீட்சை பெற்றார்‌ என்பது யாருக்கும்‌ 

தெரியமாட்டாது. என்றாலும்‌, சில வருடங்‌ களானதும்‌, இவரை 

அநேக சீடர்களடுத்துச்‌ சூழ்ந்து கொண்‌ டிருந்தனர்‌. இவர்‌. 

சிறந்த ஒரு ஏமசித்தர்‌. இவருக்கு மாமிசம்‌ உண்பவர்களை 

மாற்றும்‌ அற்புத சித்தி இருந்ததென்பது அனேகருக்குக்‌ 
கண்கூடாம்‌. 

இவருடைய பார்வை ஒன்றே, மாமிச உணவின்‌ 

விருப்பத்தை யொழிக்கப்‌ போதுமானதாயிருந்தது. 

இவர்‌, பிறருடைய மனதில்‌ நிகழுபவைகளைப்‌ பார்க்கவல்லவர்‌. 

இவர்‌, 1855-ஆம்‌ ஆண்டில்‌ சென்னையை விட்டுச்‌ 

சிதம்பரத்திற்குப்‌ போனார்‌. அங்கிருந்து வடலூர்‌, கருங்குழி 



26 வரலாற்றுக்‌ குறிப்புகள்‌ 

என்ற இடங்களுக்குச்‌ சென்று, அங்கு நீண்ட காலம்‌ இருந்தார்‌. 

அங்கிருக்கும்போது, இவர்‌ அடிக்கடி தம்‌ சீடர்கள்‌ 

அறியாவண்ணம்‌ மறைந்திருப்பதுண்டு. இவர்‌ எங்குச்‌ 

சென்றாரென்பதை அறிவோர்‌ எவருமிலர்‌. இப்படி வெகுநாள்‌ 

மறைந்திருப்பார்‌. 

இவர்‌, உருவத்தில்‌ சாதாரண உயரமுள்ளவர்‌. மெலிந்த 

சரீரமுடையவர்‌. எலும்புகள்‌ தெரியும்‌. ஆயினும்‌ வீரிய 

பலமுள்ளவர்‌. நிமிர்ந்த தேகம்‌. தெளிந்த மாநிற (சாதாரண 

சிவப்பு) மேனியர்‌. நீண்ட மெல்லிய நாசியுடையவர்‌. பரந்த 

பொறி பறக்குங்‌ கண்களை உடையவர்‌. இவருடைய முகத்தில்‌, 

சதா சற்று விசனக்குறி காணப்பட்டி ருந்தது. 

இவர்‌, யோகிகளுக்கு வழக்கமில்லாத பாதரட்சையைத்‌ 

(ஆற்காட்டு சோடு) தரித்திருந்தார்‌. 

இவருடைய உடை, இரண்டு வெள்ளையாடையைத்‌ தவிர 

வேறில்லை. (ஒரே ஆடையை உடுத்திருந்ததாகவும்‌ கேள்வி ) 

இவர்‌ கடும்‌ நிராகாரத்‌ தபசி போலிருந்தார்‌. இவர்‌ 

இளைப்பாறினதாக எவரும்‌ அறியமாட்டார்‌. இரண்டு அல்லது 

மூன்று நாளைக்‌ கொருமுறை உண்பார்‌. 

அப்பொழுதும்‌ சில கவளத்தோடு திருப்தியடைவார்‌. 

இரண்டு மூன்று மாத காலம்வரை உபவாசவி ரதம்‌ எடுப்பார்‌. 

அப்போது கொஞ்சம்‌ சர்க்கரை கலந்த பானத்தைத்‌ தவிர 

வேறொன்றும்‌ உட்கொள்ளார்‌. 

இவர்‌ சாதிவேற்றுமை பாராட்டலாகாது என்று போதித்த 

தால்‌, ஜனங்கள்‌ அதில்‌ பிரியப்பட்டார்களிலர்‌. எனினும்‌, பல 

சாதியாரும்‌ இவரைச்‌ சுற்றிப்‌ பெருங்‌ கூட்டமாய்க்‌ கூடினர்‌. 

அவர்கள்‌ இவருடைய போதனைக்காக வந்திலர்‌. ஆயினும்‌, 

அவர்‌ அற்புத சித்திகளைப்‌ பெற்றவர்‌ என்று கேள்வியுற்று, 

அவ்வற்புதங்களைப்‌ பார்க்க வந்தவர்களாவர்‌. 



வரலாற்றுக்‌ குறிப்புகள்‌ af 

இவர்‌, அவர்களுக்கும்‌ அவ்வி தமானது ஒன்றும்‌ 

இல்லையென்றும்‌ எமது கொள்கை “சமரச சுத்த சன்மார்க்கம்‌” 

என்றும்‌ அடிக்கடி வற்புறுத்திச்‌ சொல்லுவார்‌. 

சுவாமிகளால்‌ ஸ்தாபிக்கப்பட்ட “சமறச சுத்த சன்மார்க்க 

சங்கம்‌” ஐந்தாறு வருடந்தான்‌ அங்கு இருந்தது. தருமச்‌ 

சாலையில்‌ அநேக ஏழைகளுக்கும்‌ தேகந்தளர்ந்த பலவீனர்‌ 

களுக்கும்‌ அன்னமும்‌ உடையும்‌ அளிக்கப்பட்டு வந்தது. 

பெருமானார்‌, ஐம்பத்தொரு வயதையடைந்தபோது, 

தாம்‌, உலகை விட்டுப்போவதாகச்‌ சொல்லி, சீடர்களுடைய 

மனதை ஒருவகை ஆறுதலுக்குக்‌ கொண்டு வர ஆரம்பித்தார்‌. 

சிலகாலம்‌ நிட்டையில்‌ ௮மரப்‌ போவதாகத்‌ தமது விருப்பைக்‌ 

காட்டினார்‌. 1872 ல்‌ சாதி மத சமய பேதமற்று வழிபட, பொது 

வான சத்திய ஞான சபையை வடலூரில்‌ நிறுவி யருளினார்‌. 

இவர்‌, 7873 ஆம்‌ ஆண்டில்‌ ஆறுமாத காலமாக மன்பதை 

உலகுக்குள்ள சகோதர ஒற்றுமையைப்‌ பற்றி வெகு விமரிசை 

யாகப்‌ போதித்தார்‌. 

1874-ஆம்‌ ஆண்டில்‌ ஜனவரிமாதக்‌ கடைசியில்‌ பேசத்‌ 

தொடங்கி இனி நடக்கப்போகும்‌ விஷயங்களை எச்சரிக்கை 

யாகக்‌ கொடுத்தார்‌. 

இவர்‌ ஞான திருஷ்டியில்‌ கண்டு சொன்ன விஷயங்கள்‌ 

யாவும்‌ தவறாமல்‌ நிறைவேறின. 



28 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

திருஅருட்பிரகாச வள்ளலார்‌ 

வரலாற்றுக்‌ குறிப்பு 
(தென்னார்க்காடு மாவட்ட அரசு ஆணை வெளியீடு. 

1878-ஆம்‌ ஆண்டில்‌ வெளியானது... கார்ஸ்டின்‌ 1..5. தென்‌ 

னார்க்காடு மாவட்ட ஆட்சித்‌ தலைவர்‌ அவர்களால்‌ வெளி 

மிடப்பட்டது. 

இரண்டாம்‌ பதிப்பானது 1906-இல்‌ 14. பிரான்சிஸ்‌ 

தென்னார்க்காடு மாவட்ட ஆட்சித்‌ தலைவர்‌ அவர்களால்‌ 

வெளியிடப்பட்டது. தென்னார்க்காடு மாவட்ட அரசு ஆணை 

பக்கம்‌ 316, 817 ல்‌ வெளியானது. ) 

பார்வதிபுரம்‌ 

மேற்படி இவ்வுரானது விருத்தாசலம்‌ நெடுஞ்‌ 

சாலையில்‌, கடலூரிலிருந்து தென்மேற்கில்‌ 28மைலில்‌ 

அமைந்துள்ளது. சுமார்‌ 1189 மக்களைக்‌ கொண்டது. 

(அப்போதைய மக்கள்‌ தொகை) 

மேற்படி இவ்வுரானது இராமலிங்க சுவாமிகளுக்குத்‌ 

தொடர்பு உடையதாகும்‌. அவர்‌ தற்கால அருளாளர்கள்‌ 

வரிசையில்‌ ஓர்‌ அற்புதமான முன்னோடியாவார்‌. மேலும்‌ 

அவருடைய அடியவர்கள்‌ (அபிமானிகள்‌) அவரைக்‌ கடவுளாக 

மதித்தார்கள்‌. அவர்‌ சிதம்பரம்‌ வட்டம்‌ மருதூரில்‌ 1823 இல்‌ 
வேளாளர்‌ குடும்பத்தில்‌ பிறந்து எளிய சூழ்நிலையில்‌ 

வாழ்ந்தார்‌. அவர்‌ சிறுவயதிலேயே பாடல்களை இயற்றக்கூடிய 

அற்புதமான ஆற்றலைப்‌ பெற்றிருந்தார்‌. அவருடைய 

பாடல்களே அவரைப்‌ பிரசித்தி பெற்றவராய்‌ வெளிக்‌ 

காட்டியது. அப்பாடல்கள்‌ அனைத்தும்‌ அருள்நெறியைப்‌ 

போதிப்பனவாகவே இருந்தன. ஒரு சில பாடல்கள்‌ பண்டைய 

சைவ சமய அருளாளர்களால்‌ பிரசித்தமாகப்‌ பாடப்பட்ட 

(தேவாரம்‌ திருவாசகம்‌ போன்றவை) சைவத்தலங்களாகிய 

சென்னைக்கு அருகிலுள்ள திருத்தணி, திருவொற்றியூர்‌ முதலிய 



“வரலாற்றுக்‌ குறிப்புகள்‌ 29 

வற்றில்‌ கோயில்‌ கொண்டிருக்கும்‌ தெய்வங்களின்‌ அருட்‌ 

புகழைப்‌ பற்றியதாகும்‌. இன்னும்‌ மற்ற பாடல்கள்‌ மேலான 

அருளனுபவ வாழ்க்கையின்‌ விளக்கங்களைக்‌ கொண்டன 

வாகும்‌. இப்பாடல்களே அவரைக்‌ காலப்‌ போக்கில்‌ அருளியல்‌ 

வழிகாட்டியாகவும்‌ அருட்குருவாகவும்‌ கருதும்படிச்‌ செய்தன. 

அவர்‌ தெற்கிலுள்ள பிரசித்தமான பல திருத்‌ தலங்களைத்‌ 

தரிசித்து வழிபட்டபின்‌ பார்வதிபுரத்திற்கு அருகிலுள்ள 

கருங்குழியில்‌ நிரந்தரமாக உறையத்‌ தொடங்கினார்‌. 

உண்மையிலேயே அவருடைய செல்வாக்கு உச்சநிலைக்கு 

சென்றதற்குச்‌ சான்று அவரைப்போற்றி வாழ்ந்தவர்களும்‌ 

அவருடைய அடியவர்களும்‌ மேலான தரத்திலிருந்த அரசு உயர்‌ 

அதிகாரிகளும்‌ அவரை எப்போதும்‌ பிரியாமல்‌ உடன்‌ 

இருப்பதற்காகவே தங்களுடைய இருப்பிடத்தை அவருடைய 

நெருங்கிய சமீபத்தில்‌ அமைத்துக்கொண்டனர்‌ என்பதாம்‌. 

சுமார்‌ 1872- இல்‌ பார்வதிபுரம்‌ எனும்‌ வடலூரில்‌ ஓர்‌ 

அற்புதமான எண்‌ கோணவடிவில்‌ ஞானசபையை மேல்கவி ந்த 

செப்புத்‌ தகட்டினால்‌ கூடாரம்‌ போன்ற கூரையுடன்‌ 

அன்பர்களின்‌ முயற்சியால்‌ அமைத்தார்‌. இங்கிருந்து 

பார்த்தால்‌ சிதம்பரம்‌ தில்லை நடராஜர்‌ கோயில்‌ நான்கு 

கோபுரங்களும்‌ தெரியும்‌ என்பதற்காகவே இவ்விடம்‌ 

தேர்ந்தெடுக்கப்பட்டது என்று கூறப்படுகிறது. 

இது ஒரு சாதாரணக்‌ கோயில்‌ அல்ல. ஏனெனில்‌ அதன்‌ . 

வழிபாட்டு முறைகள்‌ வழக்கமான வழிபாட்டு முறைக்கு 

அப்பாற்பட்டது. மேலும்‌ இராமலிங்க சுவாமிகள்‌ தம்முடைய 

அடியவர்களுக்கு, உபதேசித்ததாவது: இறந்தவர்கள்‌ திரும்பவும்‌ 

எழுந்து நம்முடன்‌ இருக்கப்‌ பார்ப்போம்‌. ஆகையால்‌ 

இறந்தவர்களை எரிக்காமல்‌ சமாதியில்‌ வைக்கவேண்டும்‌ 

என்றார்‌? இதை மீண்டும்‌ மீண்டும்‌ வலியுறுத்தினார்‌. இந்த 

நம்பிக்கையில்‌ பல பிராமணர்களும்கூட இறந்தவர்களை 

எரிக்காமல்‌ புதைக்கத்‌ தொடங்கினார்கள்‌. மற்றும்‌ மற்ற 



30 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

கிராமங்களில்‌ இறந்தவர்களை எரிக்காமல்‌ வடலூருக்குக்‌ 

கொண்டு வந்து சமாதி வைத்தார்கள்‌. 

இராமலிங்க சுவாமிகள்‌ 1874-இல்‌ மேட்டுக்குப்பம்‌ சித்தி 

வளாகத்‌ திருமாளிகையில்‌ உள்ள ஓர்‌ அறையில்‌ திருக்காப்‌ 

பிட்டுக்‌ கொண்டார்‌. அவ்வறையில்‌ சுவாமிகள்‌ சிவானுபவ 

நிஷ்டையில்‌ இருப்பது வழக்கம்‌. அதனால்‌ தன்னுடைய 

தொண்டர்களை இவ்வறையைக்‌ கொஞ்ச காலம்‌ திறக்க 

வேண்டாம்‌ என்று கட்டளை இட்டார்‌. அதன்பிறகு அங்கு அவ்‌ 

வறையில்‌ அவர்‌ காணப்படவில்லை. அவ்வறை இன்றுவரை 

பூட்டியுள்ளது. அவர்‌ தன்னுடைய ஆண்டவராகிய அருட்‌ 

பெருஞ்‌ ஜோதியுடன்‌ அற்புதமாகக்‌ கலந்து விட்டார்‌ என்றும்‌ 

பக்குவப்பட்ட காலத்தில்‌ மீண்டும்‌ அன்பர்களுக்கு வெளிப்பட்டு 

அருள்புரிவார்‌ என்றும்‌ சொல்லப்படுகிறது. 

இராமலிங்க சுவாமிகள்‌ அருளாளர்கள்‌ மரபில்‌ திருக்‌ 

கூட்டத்தலைவர்‌ என்று அவரே உரிமை கொண்டாடுவது 

பற்றிய சிந்தனை எப்படியாயினும்‌ சரியே ... அவரால்‌ பாடப்‌ 

பட்டு வெளியிடப்பட்ட பல பாடல்களைப்‌ படித்துணர்ந்து 

அதன்‌ தரத்தின்‌ உண்மையறிந்த உயர்‌ நீதியுடைய 

பெரியோர்கள்‌ பலரும்‌ பொதுவாகவே இவ்வுண்மையை 

ஒப்புக்கொண்டுள்ளனர்‌. அன்றியும்‌ இயல்பாகவே 

அப்பாடல்கள்‌ மிக உயர்ந்த தரத்திலும்‌ மேலான அருள்‌ 

தன்மையையும்‌ உடையன வாகும்‌. 

வள்ளலார்‌ ஸ்ரீ இராமலிங்க சுவாமிகளின்‌ சரித்திர 

மானது இனி வருங்கால அருள்நெறி வளர்ச்சிக்கு வழிகாட்டும்‌ 

என்பது மதிப்புடன்‌ குறிப்பிடத்‌ தக்கதாகும்‌. 

இப்படிக்கு 

4.14. கார்ஸ்டின்‌ |.C.5., 

மாவட்ட ஆட்சித்தலைவர்‌, 

தென்னார்க்காடு. 



உ 

சிவமயம்‌ 

கிருச்சிற்றம்பஸம்‌ 

1. மனு முறைகண்ட வாசகம்‌ 

காப்பு 
நேரிசை வெண்பா 

அன்ன வயல்சூ ழணியாரூர்‌ வாழ்மனுவாம்‌ 

மன்னன்‌ முறைகண்ட வாசகத்தைப்‌-பன்னுதற்கு 

நேய மிகத்தா னினைப்போர்க்‌ கருள்புழைக்கைத்‌ 

தூய முகத்தான்‌ துணை. 

கங்கைச்‌ சடையான்முக்‌ கண்ணுடையா னன்பர்தம்முள்‌ 

அங்கைக்‌ கனிபோ லமர்ந்திருந்தா-னங்கை 

முகத்தான்‌ கணங்கட்கு முன்னின்றான்‌ மூவாச்‌ 

சுகத்தான்‌ பதமே துணை, 

1. சோழநாட்டுச்‌ சீர்மை 

கடல்‌ சூழ்ந்த உலகத்திலுள்ள எல்லாத்‌ தேசங்களிலுஞ்‌ 

சிறப்புடையதாய்‌, - காவிரி யென்னுந்‌ தெய்வத்‌ தன்மையுள்ள 

நதியினால்‌ எந்தக்‌ காலத்திலுங்‌ குறைவுபடாத நீர்வளப்ப 

முள்ளதாய்‌, - வாழைச்சோலை, பலாச்‌ சோலை, மாஞ்‌ 

சோலை, தென்னஞ்சோலை, கமுகஞ்‌ சோலை, கருப்பஞ்‌ 

சோலை முதலிய பலனுள்ள சோலைகள்‌ அணியணியாக . 

ஒன்றையொன்று தழ்ந்தோங்க, அசோகு , குருக்கத்தி, 

சண்பகம்‌, பாதிரி முதலான விருக்ஷங்களால்‌ நெருங்கப்பெற்று 

வண்டுகள்‌ பாடுகின்ற மலர்ச்‌ சோலைகளும்‌, தாமரைத்‌ 

தடாகங்களும்‌, அல்லி, நீலம்‌ முதலான புட்பங்கள்‌ மலர்கின்ற 

ஓடைகளும்‌, பொய்கைகளும்‌, ஏரிகளும்‌,. குளங்களும்‌ . 

பலவி டங்களிலு முள்ளதாய்‌,- செந்நெல்‌ முதலாகிய பயிர்கள்‌ 

மாறாது முப்போகமும்‌ விளைகின்ற குறைவற்ற 

விளைவையுடைய வயல்கள்‌ நெருங்கி யுள்ளதாய்‌ ,- 

சிதம்பரம்‌, பஞ்சநதம்‌, மத்தியார்ச்சுனம்‌, சம்புகேச்சுரம்‌ 



32 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

முதலான திவ்விய க்ஷேத்திரங்கள்‌ இடையிடையி லுள்ளதாய்‌ - 

இல்லற தருமத்தில்‌ எள்ளளவும்‌ பிழைபடாது செல்வத்திலும்‌ 

கல்வியிலும்‌ நிறைவுள்ள குடிகளுக்‌ கிடமானதாய்‌, - பல 

வளப்பங்களுங்‌ கொண்டு - பூமிதேவிக்கு முகம்போல 

விளங்குகின்ற சோழ தேசத்தில்‌. 

2. திருவாரூர்ச்‌ சிறப்பு 

பாதாள லோகத்தைப்‌ பார்த்திருக்கின்ற ஆழமுள்ள 

அகழியினால்‌ சூழப்பட்டு இந்திரலோகத்தை எட்டிப்‌ 

பார்க்கின்ற உன்னதமுள்ள கோபுரங்களையுடைய மதிலும்‌, 

உய்யானம்‌, நந்தவனம்‌, பூஞ்சோலை முதலானவைகளும்‌, 

தெய்வதீர்த்தம்‌, பிரம்மதீர்த்தம்‌, வசந்த வோடை, செங்குவளை 

யோடை முதலான நீர்நிலைகளு முள்ளதாய்‌:. 

தேர்‌ நிலைகள்‌, யானைக்‌ கூடங்கள்‌, குதிரைப்‌ பந்திகள்‌, 
சசனையிடங்கள்‌, ஆஸ்தான மண்டபம்‌, அரச மண்டபம்‌, 

வினோத மண்டபம்‌, நியாயமண்டபம்‌, கல்வி மண்டபம்‌, 

பாடல்‌ மண்டபம்‌, பரிசன மண்டபம்‌, சித்திர மண்டபம்‌, 

நிருத்த மண்டபம்‌, விசித்திர மண்டபம்‌, கணக்கறி மண்டபம்‌, 

தேவா சிரிய மண்டபம்‌, சித்திரத்‌ தெற்றி, சிலம்பக்கூடம்‌, 

ஆயுதச்சாலை, அமுதச்சாலை, அறச்சாலைகளுடையதாய்‌ 

இரத்னப்‌ பீடிகை களும்‌ கனக மாளிகைகளும்‌, பளிங்கு 

மாடங்களும்‌, மணிப்‌ பந்தல்களும்‌, மகர தோரணங்களும்‌, 

மங்கல கோஷங்களுமுள்ள கடைவீதி, கணிகையர்‌ வீதி, 

சைவர்வீதி, சைவியர்‌ வீதி, அரசர்‌ வீதி, அந்தணர்‌ வீதி, ஆதி 

சைவர்‌ வீதி, சூத்திரர்‌ வீதி, வைசியர்‌ வீதி, தபோனர்‌ இருக்கை, 

சைவ முனிவர்‌ மடம்‌, உட்சமயத்‌ தாருறையுள்‌ முதலான 

வளப்பங்களையுடையதாய்‌. 

தியாகராஜப்‌ பெருமான்‌ எழுந்தருளிய கமலாலய 

மென்னுந்‌ திருக்கோயிலை உள்ளேயுடைதாய்‌, சோழ ராஜர்கள்‌ 

பரம்பரையாக அரசாட்சி செய்வதற்குரிய ராஐ தானியாய்‌, 

நிலமகள்‌ திருமுகத்திலிட்ட திலகம்போல்‌ விளங்கியது 

திருவாரூர்‌ என்கின்ற நகரம்‌. 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 33 

3. மனுச்சோழர்‌ மாண்பு 

மூன்று சுடர்களிலும்‌ முதற்‌ கடராகிய மேன்மை யடைந்த 

சூரிய குலத்திற்‌ பிறந்து அரசாட்சி செய்துவந்த சோழ 

ராஜர்களில்‌ சிறந்தவராய்‌:- அறுபத்து நான்கு கலைகளிலும்‌ 

வல்லவராய்‌. உயிருக்குறுதியைத்‌ தருகின்ற நல்ல கேள்வி களை 

யுடையவராரம்‌:. எல்லா உயிர்களுக்கும்‌ இதஞ்செய்கின்றவராய்‌ 

வேதமோதுதலும்‌, யாகம்‌ செய்தலும்‌, இரப்பவர்க்‌ கீதலும்‌, 

பிரஜைகளைக்‌ காத்தலும்‌, ஆயுதவி த்தையில்‌ பழகுதலும்‌, 

பகைவரை அழித்தலு மென்னும்‌ ஆறு தொழில்களும்‌,- 

வீரமுள்ள சேனைகளும்‌, செல்வமுள்ள குடிகளும்‌, மாறாத 

பொருள்களும்‌, மதிநுட்பமுள்ள மந்திரியும்‌, அன்புள்ள நட்பும்‌, 

பகைவரால்‌ அழிக்கப்படாத கோட்டையு முடையவராய்‌,- 

வழக்கை அறிவி ப்பவரையும்‌, தங்களுக்குள்ள குறையைச்‌ 

சொல்லிக்‌ கொள்பவரையும்‌, இலேசிலே தமது சமுகத்துக்கு 

அழைப்பித்து அந்த வழக்கைத்‌ தீர்த்தும்‌ அக்குறையை 
முடித்துங்‌ கொடுப்பவராய்‌- பாலொடு பழஞ்சேர்ந்தாற்போல 

முகமலர்ச்சியோடு இனிய வசனஞ்‌ சொல்லுகின்றவராய்‌. 

பின்‌ வருவதை முன்னே அறிந்து கொள்வதும்‌, உ.றவினர்‌, 

அயலார்‌, சினேகர்‌, பகைவர்‌, இழிந்தோர்‌, உயர்ந்தோர்‌ முதலான 

யாவரிடத்தும்‌ - கால வேற்றுமையாலும்‌ குண வேற்றுமையாலும்‌ 

உண்டாகின்ற நன்மை தீமைகளை உள்ளபடி அறிந்து கொள்வது 

மாகிய விவேகமுள்ளவராய்‌:. அகங்காரம்‌, காமம்‌, கோபம்‌, 

லோபம்‌, மோகம்‌, பொறாமை, வஞ்சகம்‌, டம்பம்‌, வீண்செய்கை 

முதலான குற்றங்களைத்‌ தினையளவுங்‌ கனவிலும்‌ காணாத 

வராய்‌, துற்குணங்களையுடைய சிறியோர்களைச்‌ சேர்த்துக்‌ 

கொள்வதை மறந்தாயினும்‌ நினையாமல்‌ நற்குணங்களில்‌ 

நிறைந்து செய்வதற்கு அரிதான செய்கைகளையும்‌ செய்து 

முடிக்கவல்ல பெரியோர்களைச்‌ சகாயமாகக்‌ கொண்டு செய்யத்‌ 

தக்க காரியங்களைத்‌ தெரிந்து செய்தும்‌, செய்யத்தகாத காரியங்‌ 

களைத்‌ தெரிந்து விடுத்தலும்‌, பகைவலியும்‌, தன்வலியும்‌, துணை 

வலியும்‌, கால நிலைமையும்‌, இட நிலைமையும்‌ அறிந்து 



34 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

காரியங்களை நடத்தியும்‌ அடுத்தவர்களது குணம்‌, வல்லமை, 

ஊக்கம்‌ முதலான தன்மைகளை, ஆராய்ந்து, தெளிந்து அவரவர்‌ 

தரங்களுக்குத்தக்க உத்தியோகங்களை அவரவர்களுக்குக்‌ 

கொடுத்தும்‌: பழமை பாராட்டியும்‌: சுற்றந்‌ தழுவியும்‌; 

கண்ணோட்டம்‌ வைத்தும்‌: ஜாதி இயற்கை, ஆசிரம இயற்கை, 

சமய இயற்கை, தேச இயற்கை, கால இயற்கை முதலான 

உலகியற்கைகளை அறிந்து அவ்வவற்றிற்குத்‌ தக்கபடி. ஆராய்ந்து 
செய்தும்‌,-நல்லொழுக்கத்துடன்‌ நடப்பவராய்‌:- 

குடிகளுக்கு அணுவளவு துன்பம்‌ நேரிடினும்‌ அதை 

மலையளவாக எண்ணித்‌ தமக்கு வந்ததுபோல்‌ இரக்கங்‌ 

கொண்டு மன முருகுவதனால்‌ தாயை யொத்தவராய்‌,- அத்‌ 

துன்பத்தைவி ட்டு இன்பத்தை அடையத்தக்க நல்வழியை அறியும்‌ 

படி செய்வி ப்பதனால்‌ தந்தையையொத்தவராய்‌, அவர்களுக்கு 

அந்த நல்வழியைப்‌ போதித்துஅதிலே நடத்துகின்றபடியால்‌ 

குருவை யொத்தவராரய்‌,- அந்தக்‌ குடிகளுக்கு இகபர சுகத்தைக்‌ 

கொடுப்பதற்கு முன்னின்று, அதுபற்றி முயற்சி செய்யும்போது 

வரும்‌ இடையூறுகளை நீக்குகின்றபடியாலும்‌அந்த ஒழுக்க 

வழியிலிருந்து தவறினால்‌, அந்தக்‌ குற்றத்துக்குத்தக்க 
தண்டனை விதித்து அவ்வழியில்‌ பின்னும்‌ நடத்துகின்ற 

படியாலுந்‌ தெய்வத்தை யொத்தவராய்‌:. குடிகளுக்கு ஆபத்து 
நேரிடும்‌ போது “கட்டிய வஸ்திரம்‌ அவி ழ்ந்தவன்‌ கைபோல்‌” 

உடனே அந்த ஆபத்திலிருந்து நீங்கும்படி. கை கொடுப்‌ பதனால்‌ 

சினேகனை யொத்தவராய்‌:- 

நல்ல காரியமிது, கெட்ட காரியமிது வென்று காட்டுகின்ற 

படியால்‌ கண்‌ போன்றவராய்‌; ஆ களுக்கு அச்சம்‌, அவலம்‌ 

முதலானவை நேரிடாமல்‌ காத்து” வருதலால்‌ உயிர்‌ போன்ற 

வராய்‌: குடிகள்‌ தம்மை நினைக்குந்தோறும்‌ “இப்படிப்பட்ட 

நற்குண நற்செய்கைகளையுடைய புண்ணிய மூர்த்தியை 

அரசனாகப்‌ பெற்ற நமக்குக்‌ குறையொன்று மில்லை” என்று 
களிக்கின்றபடியால்‌ பொன்‌ புதையலை யொத்தவராய்‌? 

கைம்மாறு வேண்டாது கொடுத்தலால்‌ மேகத்தையொத்த வராய்‌: 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 35 

அறிவே ஆயிரங்‌ கண்களாகவும்‌ கைகளே கற்பக மாகவும்‌ 

கண்களே காமதேனுவாகவும்‌ திருமுகமே சிந்தாமணியாகவும்‌ 

மனோதிடமே வச்சிராயுதமாகவுங்‌ கொண்ட படியால்‌ 

இந்திரனை யொத்தவராய்‌, சிங்காதனமே செந்தாமரையாகவும்‌ 

அறம்பொருள்‌ இன்பம்‌ வீடென்னும்‌ நான்கு பொருளும்‌ அடைதற்‌ 

குரிய நான்கு மார்க்கமே நான்கு முகமாகவுங்‌ கொண்டு அந்தந்த 

மார்க்கங்களில்‌ அந்தந்தப்‌ பொருள்களை விருத்தி பண்ணுகிற 

படியால்‌ பிரமனை யொத்தவராய்‌, ஆக்கினா சக்கரமே 

சக்கராயுத மாகவும்‌ செங்கோலே திருமக சாகவும்‌ சிறந்த பெரும்‌ 

புகழே திருப்பாற்கடலாகவும்‌ யுக்த மல்லாத காரியங்களை 

யொழிந்திருப்பதே யோக நித்திரையாகவுங்‌ கொண்டு மண்ணுல 

கிலுள்ள உயிர்களைக்‌ காத்து வானுலகிலுள்ள தேவர்களுக்கு 

யாகங்களால்‌ அமுது கொடுத்து வருகின்றபடியால்‌ திருமாலை 

யொத்தவராய்‌, சோர்வில்லாமை தூய்மை வாய்மை என்னும்‌ 

மூன்றுமே மூன்று கண்களாகவும்‌, துணிவுடைமையே 

சூலமாகவுங்‌ கொண்டு பாவங்களை யெல்லாம்‌ நிக்கிரகஞ்‌ செய்து 

வருகின்ற படியால்‌ உருத்திரமூர்த்தியை யொத்தவராய்‌, 

வாட்டத்தை நீக்கி மகிழ்ச்சி செய்கின்ற அருளுள்ளபடியால்‌ 

அமிர்தத்தை யொத்தவராய்‌:. சிவபக்தியில்‌ மிகுந்தவராய்‌,- 

பொறுமையில்‌ பூமியை யொத்தவராய்‌- தருமமே உருவாகக்‌ 

கொண்டு நடு நிலையிலிருந்து மனுநீதி தவறாது விளங்கிய 

மனுச்சோழ ரென்னும்‌ பெயரையுடைய சக்ரவர்த்தியானவர்‌:. 

_ கலிங்கர்‌, குலிங்கர்‌, வங்கர்‌, கொங்கர்‌, அச்சியர்‌, 

கொச்சியர்‌, தெங்கணர்‌, கொங்கணர்‌, தெலுங்கர்‌ முதலான 

தேசத்தரசர்களெல்லாம்‌, திறைகட்டி வணங்க, உலக 

முழுவதையும்‌ ஒருகுடைநிழலில்‌ வைத்துச்‌ செங்கோல்‌ செலுத்தி 

அரசாட்சி செய்யுங்காலத்தில்‌, உலகமெங்கும்‌,- புலியும்‌ பசுவும்‌ 

கூடிப்போய்‌ ஒரு துறையில்‌ நீர்குடித்‌ துலாவியும்‌,. சிங்கமும்‌ 

யானையும்‌ சேர்ந்து திரிந்தும்‌,- பருந்துங்‌ கிளியும்‌ பழகி 

மகிழ்ந்தும்‌,- கூகையுங்‌ காகமும்‌ கூடிப்பறந்தும்‌,. புனையும்‌ 

எலியும்‌ பொருந்தியிருந்தும்‌, இந்தப்படி மற்றுமுள்ள விரோத 



36 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

மாகிய உயிர்களும்‌ ஒன்றுக்கொன்று விரோதமில்லாமல்‌ 

சினேகஞ்செய்து வாழ்ந்திருக்கவும்‌:- மரங்கள்‌ புல்லுகள்‌ 

முதலான நடையில்லாத உயிர்களும்‌,- வாடுதல்‌, உலர்தல்‌, 

உதிர்தல்‌, வெட்டுண்ணல்‌ முதலான குறைகளில்லாமல்‌ வளர்ந்‌ 

தோங்கி வாழ்ந்திருக்கவும்‌ பெருங்காற்று, பெருவெள்ளம்‌, 

பெருமழை, தீப்பற்றல்‌, இடிவி முதல்‌ முதலான உற்பாதங்கள்‌ 

சிறிதுமில்லாமல்‌, சுகுணமான காற்றும்‌,-மிதமான வெள்ளமும்‌, 

- பருவமழையும்‌,- தவறாமலுண்டா யிருக்கவும்‌,- பசிநோய்‌, 

உடம்பு நோய்‌, அவமிருத்து, உயிரச்ச முதலான துக்கங்க 

ளொன்றுஞ்‌ சேராமல்‌ சுகமே சூழ்ந்திருக்கவும்‌ 5 பிரம, 

க்ஷத்திரிய, வைசிய, சூத்திர ரென்கின்ற ஜாதியாரும்‌, 

பிரமசாரி, கிரகஸ்தன்‌, வானப்‌ பி ரஸ்தன்‌, சந்நியாசி என்கின்ற 

ஆசிரமத்தாரும்‌,- சைவர்‌, வைணவர்‌, வைதிகர்‌ என்கின்ற 

சமயத்தாரும்‌, தங்கள்‌ தங்களுக்குரிய ஆசாரங்களில்‌ குறைவு 

படாமல்‌ வாழ்ந்திருக்கவும்‌:. 

அன்னதானம்‌, சொர்ணதானம்‌, கோதானம்‌, பூதானம்‌ 

முதலான தானங்களும்‌, - தேவாலயங்‌ கட்டு வித்தல்‌, திருக்குள 

மெடுத்தல்‌, செழுஞ்சோலை வைத்தல்‌, தண்ணீர்ப்‌ பந்தல்‌ 
வைத்தல்‌, சத்திரங்‌ கட்டுவித்தல்‌ முதலான தருமங்களும்‌, - 

சாந்திராயண முதலான விரதங்களும்‌, - தியானஞ்‌ செய்தல்‌, 

ஜெபஞ்‌ செய்தல்‌ முதலான தவங்களும்‌- தவறுபாடமல்‌ 

ஓங்கியிருக்கவும்‌, தியாகேசப்‌ பெருமானுக்கும்‌,-மற்றுமுள்ள 

தெய்வங்‌ களுக்கும்‌, திரிகால பூசைகளும்‌, திருப்பணிகளும்‌, திரு 

விழா முதலான சிறப்புக்களும்‌ குறைவில்லாமல்‌ நடக்கவும்‌ - 

அவர்‌ ஆளுகைக்கு உட்பட்ட உலகங்களில்‌, ஆக்கினையே 

செய்வித்து வந்தது. ்‌ 

அவரது ஒப்புயர்வில்லா௮ரசாட்சியிலே, பூவே 

பறிபடுவது:. புனலே சிறைபடுவது:. காற்றே அலைபடுவது: 

கல்லே கடினமுடையது:. மாவே வடுபடுவது:-வாழையே 

குலை: நுவது- வண்டே மதுவுண்பது:. பந்தே அடி. படுவது:- 

பரியே கட்டுண்பது: - நெல்லே குத்துண்பது:.நெற்கதிரே 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 37 

போர்படுவது- வயலே வளைபடுவது:- மாதரிடையே 

குறைபடுவது- தரித்திரமே தரித்திரப்படுவது. துக்கமே 
துக்கப்படுவது: - பொய்யே பொய்படுவது்‌ இவையல்லாமல்‌ 

பொருள்‌ பறிக்கப்படுவோரும்‌, சிறைச்‌ சாலையில்‌ வைக்கப்‌ 

படுவோரும்‌, - பகைவரால்‌ அலைக்கப்படுவோரும்‌,- கடின 

மனமுள்ளவர்களும்‌,- வடுப்படுவோரும்‌,. குலைபடு வோரும்‌, - 

மதுவுண்போரும்‌,- அடிபடுவோரும்‌,. கட்டுண்‌ போரும்‌, 

குத்துண்போரும்‌,- போரிற்படுவோரும்‌, - வளை படுவோரும்‌,- 

குறைபடுவோரும்‌, தரித்திரப்‌ படுவோரும்‌,-துக்கப்படுவோரும்‌,- 

பொய்படுவோரும்‌,- வேறேயில்லாமல்‌ மேன்மையே 

விளங்கியிருந்தது. 

4. பிள்ளைப்‌ பேறு கருதிப்‌ பெருநோன்பாற்றல்‌ 

இந்தப்‌ பிரகாரமாக மந்திரி முதலான உறுதிச்‌ சுற்றங்‌ 

களுடன்‌ உலகாண்டிருந்த அம்‌ மனுச்சோழ ரென்னும்‌ 

சக்கரவர்த்தியானவர்‌ புத்திரப்பேறில்லாமல்‌ மனம்‌ வருந்தி, 

அதுபற்றியும்‌ அறுபது வருஷ காலமாக அனேக தானங்களும்‌, 

தருமங்களும்‌, யாகங்களும்‌, வி ரதங்களும்‌ செய்தும்‌ புத்திரோற்‌ 

பத்தி யில்லாமையால்‌, “புத்திரச்‌ செல்வம்‌ பெறாதவர்‌ பொருட்‌ 

செல்வம்‌ பெற்றும்‌ பயனில்லையே,-புத்திரன்போல்‌ நமக்கு இந்த 

அரசச்‌ செல்வம்‌ இம்மை மறுமை யின்பங்களைக்‌ கொடாதேஃ 

சந்ததியில்லாவிட்டால்‌ பிற்காலத்தில்‌ - கண்களில்லாத 

முகமும்‌, -சூரியனில்லாத பகலும்போல-அரசனில்லாது 

இவ்வுலகந்‌ தலை தடுமாறிப்போமே, - ஆதலால்‌, இனிப்‌ 

புத்திரனைப்‌ பெற்றுக்கொள்வதற்குத்‌ தக்க முயற்சி நமது 

ஆண்டவனாகிய தியாகராஜப்‌ பெருமானை வழிபடுவதே 

யல்லது வேறொன்று மில்லை :. ஆனால்‌ மோக்ஷப்‌ பேறு குறித்து 

நிஷ்காமியமாக இத்தனை நாளும்‌ வழிபட்டு வந்த நாம்‌, 

இப்போது புத்திரப்பேறு குறித்துக்‌ காமியமாக 

நமதாண்டவனை வழிபடுவது தகுதியல்லவாயினும்‌, “தீராக்‌ 

குறைக்குத்‌ தெய்வமே முடிவு” என்கிறபடி எவ்வி தத்திலும்‌ 

தீராத புத்திரனில்லாக்‌ குறையைச சிவபெருமானது 



38 “ திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

திருவருளாலேதான்‌ தீர்த்துக்‌ கொள்ள வேண்டும்‌,” என்று 

ஆலோசித்துத்‌ துணிவகொண்டு, தமது மனைவியாருடன்‌ 

ஆகம விதிப்படிக்‌ கமலாலய மென்னும்‌ புண்ணிய தீர்த்தத்தில்‌ 

ஸ்நானஞ்‌ செய்து, பயபக்தியுடன்‌ பூங்கோயிலைப்‌ பஞ்சா 

வரண வலமும்செய்து உட்புகுந்து, தியாகராஜப்‌ பெருமானது 

சந்நிதித்கெதிரே அஷ்டாங்க பஞ்சாங்கமாக நமஸ்கரித்து, 

வணங்கிய முடியும்‌, மலர்ந்த முகமும்‌, நீர்‌ பொழிகின்ற 
கண்ணும்‌, துதிக்கின்ற நாவும்‌, கூப்புகின்ற கையும்‌, 

புளகமெழும்புகின்ற உடம்புங்கொண்டு நின்று,. “புத்திரப்‌ 

பேறில்லாத குறையைத்‌ தீர்த்தருளல்‌ வேண்டும்‌,” என்று 

விண்ணப்பித்துப்‌ பலவிதமாகத்‌ தோத்திரஞ்செய்து தமது 

அரண்மனைக்குச்‌ சென்று, இந்தப்‌ பிரகாரமே நாள்தோறும்‌ 

போய்‌ வழிபட்டுப்‌ பிரார்த்தித்துக்‌ கொண்டே வந்தார்‌. 

5. பிள்ளையைப்‌ பெற்றுப்‌ பெருவிழா செய்தல்‌ 

அவர்‌ செய்யும்‌ வழிபாட்டுக்கும்‌ வந்தனைக்கும்‌ இரங்கித்‌ 

தியாகராஜஐப்‌ பெருமான்‌, - புத்திரப்‌ பேறுண்டாகும்படி 

அனுக்கிரகஞ்‌ செய்ய, அந்த அனுக்கிரகத்தால்‌ மகாராஜனுக்கு 

மகிழ்ச்சியுண்‌ டாகும்படு, வலம்‌ புரிச்‌ சங்கு விலையுயர்ந்த 

வெண்‌ முத்தினைக்‌ கருப்பங்‌ கொண்டது போலத்‌ தேவியார்‌ 

தமது திருவற்றில்‌ கருப்பங்கொண்டு, பத்து மாதமுஞ்‌ சென்று 

சுபதினத்தில்‌,- தர்மதேவதை தாண்டவமாடவும்‌, வானகத்தார்‌ 

மலர்‌ சொரிந்து வாழ்த்தவும்‌,வையகத்தார்‌ மனங்களிக்கவும்‌,- 

அதிதியாரானவர்‌ ஆதித்தனைப்‌ பெற்றது போலவும்‌,- 

மல்லிகைக்‌ கொடி மணமுள்ள மலரைப்‌ பூத்தது போலவும்‌, 

எவ்வெவர்களும்‌ அதிசயிக்கத்‌ தக்க சர்வ லக்ஷ்ணங்களும்‌ 

நிறைந்த வடிவுள்ள ஒரு புத்திரனைப்‌ பெற்றார்‌. 

புத்திரன்‌ பிறந்த சந்தோஷமான சமாசாரத்தைப்‌ 

பாங்கிகள்‌, அதிசீக்கிரமாக வந்து தம்மை மறந்த மனக்களிப்‌ 

புள்ளவர்களாக எதிர்‌ நின்று, “ஆண்டவனே! எங்கள்‌ 

தலைவியார்‌ திருவயிற்றிலிருந்து, தேவரீர்‌ புகழே வடி வாகவும்‌, 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 39 

புண்ணியமே உயிராகவுங்‌ கொண்டு பொன்னுலகத்தைக்‌ 
காக்கின்ற புரந்தரனும்‌ நாணமடையப்‌ பூவுலகத்தைக்‌ காக்கத்‌ 

தக்க வல்லமையுள்ள புத்திர சிகாமணி உதயஞ்‌ செய்தது” என்று 
விண்ணப்பஞ்‌ செய்யக்‌ கேட்ட மனுச்‌ சக்கரவர்த்தியானவர்‌ 

தூரதேசத்திற்‌ போயிருந்த கப்பல்‌ துறைமுகத்தில்‌ வந்ததென்று 
சொல்லக்‌ கேட்ட வர்த்தகனைப்‌ போலவும்‌ கூடிப்பிரிந்த 

மங்கையின்‌ குரலோசையைக்‌ கேட்ட நாயகனைப்‌ போலவும்‌, 
தாகங்‌ கொண்டு தவிக்குங்‌ காலத்தில்‌ சமீபத்தே 

தண்ணீருண்டென்று சொல்லக்கேட்ட தேச சஞ்சாரியைப்‌ 

போலவும்‌, மனங்‌ குளிர்ந்து உடல்‌ பூரித்து அளவிடப்படாத 
களிப்புடையவராய்‌, அந்தப்‌ பாங்கிகளுக்கு, விலையுயர்ந்த 

. ஆடையாபரணங்களை வெறுப்படையும்படி பரிசு 
கொடுத்துத்‌ தாம்‌ நீராடி நியமங்கள்‌ முடித்து. 

வேத வித்துக்களாகிய பிராமணர்களுக்கு.விதை தானம்‌, 

சொர்ண தானம்‌, கன்னிகாதானம்‌, அசுவதானம்‌, கஜதானம்‌, 

பூதானம்‌, கோதான முதலான தானங்களைக்‌ கொடுத்து,- 

புத்திரன்‌ பிறந்த நாள்தொட்டுப்‌ பன்னிரண்டு வருஷ மட்டுங்‌ 

குடிகள்‌ வரி கொடாமல்‌ சர்வ மானியமாகத்‌ தாமே 

அனுபவித்துக்‌ கொள்ளவும்‌, திறை கட்டிவரும்‌ அரசர்கள்‌ ஏழு 

வருஷ மட்டும்‌ அந்தத்‌ திறைகளைக்‌ கட்டாமல்‌ தாங்களே 

எடுத்துக்‌ கொள்ளவும்‌, சிறைச்‌ சாலையிலிருந்து சத்துருக்களை 

விட்டுவிடவும்‌, பொக்கிஷ சாலையைத்‌ திறந்துவி ட்டு, நகரிலும்‌ 

நாட்டிலுமுள்ளோர்‌ யாவரும்‌ தங்கள்‌ தங்களுக்கு வேண்டிய 

மட்டில்‌ ஏழுநாள்‌ வரையில்‌ எடுத்துக்‌ கொண்டு போகவும்‌, - 

தேவாலயங்களி லெல்லாம்‌ புதிதாகத்‌ திருப்பணிகளும்‌, 

திருவிழா முதலான சிறப்புக்களும்‌ செய்விக்கவும்‌ கட்டளை 

யிட்டு, பின்பு தாம்‌ முன்‌ தேடி வைத்த திரவியத்தைக்‌ தெரியக்‌ 

கண்டுகொண்டவனைப்போலத்‌.திரைமறைவிலிருந்து அச்‌ 

செல்வக்‌ குழந்தையை வெளிப்படக்‌ கண்டு மனமகிழ்ச்சி 

யடைந்து, இளஞ்‌ சூரியோதயம்‌ போல இந்தப்‌ புத்திரன்‌, 

இவ்வி டத்தில்‌ உதயஞ்செய்தது சிவானுக்கிரகமே யல்லது 

வேறல்லவென்று வியப்படைந்து, 



40 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

சோதிட சாஸ்திரங்களில்‌ வல்லமையுள்ள பெரியோர்‌ 

களைக்‌ கொண்டு ஒப்பற்ற செல்வம்‌. கல்வி, வெற்றி முதலிய 

அதிர்ஷ்டங்கள்‌ நடனஞ்‌ செய்கின்ற சாதக பலனைக்‌ குறித்துத்‌ 

தியாகராஜப்‌ பெருமானது திருவருளால்‌ வந்ததுபற்றி 

அக்கடவுளின்திருப்பெயர்‌ கொண்டு, வீதிவி டங்கன்‌ என்னும்‌ 

நாமகரணமும்‌, அன்னப்‌ பிராசனம்‌, செளளம்‌ முதலான 

சடங்குகளும்‌, மிகுந்த விபவமாகவும்‌ வேத யுக்தமாகவும்‌, அதது 

செய்யத்தக்க பருவங்களில்‌ செய்வித்தும்‌, அந்தப்‌ புதல்வனை 

வாச நீராட்டுவித்தும்‌,. இனிய உணவுகளை எட்டுவித்தும்‌,- 

பொன்னாலும்‌, இரத்தினங்களாலுஞ்‌ செய்த பூணங்களைப்‌ 

பூட்டு வித்தும்‌, மார்மேலும்‌ தோள்மேலும்‌ மடிமேலும்‌ வைத்து 

வைத்து முத்தாடியும்‌,. திருந்தாத குதலைச்‌ சொற்களைக்‌ கேட்டு 
மகிழ்ந்தும்‌, கற்பக விருக்ஷத்தின்‌ கனியைக்‌ கேட்பினும்‌ அந்தக்‌ 

கணமே தருவித்துக்‌ கொடுத்தும்‌- சிறிய விளையாடல்களைச்‌ 

செய்யக்கண்டு, களித்தும்‌, கற்புள்ளவள்‌ கணவனை உபசரிப்பது 

போல உபசரித்தும்‌, - படி.ப்பில்‌ அசைவைத்தவன்‌ பாடத்தைப்‌ 

பாராட்டுவது போலப்‌ பாறாட்டியும்‌, தன்னை உயர்ந்தவனாக்க 

நினைத்தவன்‌ தருமத்தை வளர்ப்பதுபோல வளர்த்தும்‌, முன்‌ 

சிறுமை யடைந்து பின்‌ செல்வத்தைப்‌ பெற்றவன்‌ 

அச்செல்வத்தைப்‌ பாதுகாப்பது போலப்‌ பாதுகாத்தும்‌, -புத்திர 

சம்பத்தினால்‌ வரும்‌ பயனை அடைந்தவ ராயிருந்தார்‌. 

6. வீதி விடங்கனுக்கு வித்தை கற்பித்தல்‌ 

இந்தப்படி இணையில்லாத செல்வப்‌ பெருக்கத்தினால்‌ 

வளர்க்க, வாழை யிளங்குருத்துப்‌ போல, வளர்ந்து வருகின்ற 

புத்திரனுக்கு, ஐந்தாம்‌ வயதில்‌ அக்ஷராப்பியாசம்‌ செய்வித்து - 

ஏழாம்‌ வயதில்‌ சகல தேசத்தரசர்களுக்குந்‌ தெரிவித்து - நகரை 

அலங்காரஞ்்‌ செய்வித்து, -பத்மராகம்‌, கோமேதகம்‌, வயிரம்‌, 

வைடூரியம்‌, முதலான இரத்தின கசிதமான கல்யாண மண்ட 

பத்தில்‌, வேத வேதாந்தங்களில்‌ வல்லவரான 

பிராமணர்களும்‌, சுபானுக்‌ கிரக சாமர்த்திய முள்ள 

தபோதனர்களும்‌ ஆசீர்‌ வதிக்கவும்‌, - மன்னர்‌, மண்டலீகர்‌, 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 41 

பட்டவர்த்தனர்‌, மகுட வர்த்தனர்‌, அமைச்சர்‌, உறவினர்‌, 

சினேகர்‌ முதலானவர்கள்‌ கண்டு களிக்கவும்‌, சுமங்கலப்‌ 

பெண்கள்‌ சோபனம்‌ பாடவும்‌, பேரி, சங்கம்‌, மிருதங்கம்‌ 

முதலான மங்கல வாத்தியங்கள்‌ முழங்கவும்‌,-நல்ல 

சுபமுகூர்த்தத்தில்‌ வேதவிதிப்பிரகாரம்‌ உபநயன கல்யாணம்‌ 

செய்வித்து, பலவகை தானங்களும்‌ செய்து - சகல வேதாகம 

சாஸ்திரங்களிலும்‌ வல்லமையுள்ள ஆசாரியரைக்‌ கொண்டு 

வித்தியாரம்பம்‌ செய்வித்தார்‌. சில நாள்களுக்குள்ளே 

வீதிவிடங்கனென்னும்‌ அப்புத்திரனானவன்‌ - வேதங்கள்‌, 

சாஸ்திரங்கள்‌, புராணங்கள்‌, ஸ்மிருதிகள்‌, இதிகாசங்கள்‌ 

முதலான கலைகளில்‌ ஆசாரியனைப்‌ பார்க்கிலும்‌ எண்‌ மடங்கு 

வல்லமை யுள்ளவனாகி . யானையேற்றம்‌, குதிரையேற்றம்‌, ரதா 

ரோகணம்‌, வில்வித்தை, வாள்வித்தை, இந்திரஜாலம்‌, 

மகேந்திரஜாலம்‌ முதலான சமஸ்த வித்தைகளையுங்‌ 

குறைவறக்கற்றுக்‌ கொண்டு,- 

ஆதிசேடனைப்போல்‌ அறிவும்‌, காமனைப்போல்‌ 

கட்டழகும்‌, - ஆண்‌ சிங்கம்‌ போல்‌ ஆண்மையும்‌,- மதயானை 

போல்‌ நடையும்‌, மார்த்தாண்டன்‌ போல்‌ வாய்மையும்‌,-கற்ப 

விருக்ஷம்‌ போல்‌ கொடையுமுடையவனாகி,- சிவபக்தி, ஜீவ 

காருண்யம்‌, பொறுமை, அன்பு, ஆசாரம்‌, ஒழுக்கம்‌, ஊக்கம்‌, 

சாந்தம்‌ சற்சனநேயம்‌ முதலான நற்குணங்‌ களுடன்‌ - உயிருக்கு 

முடிவு நேரிடுமானாலும்‌ உண்மையே பேசுவதும்‌, - உறுதியே 

சொல்வதும்‌,-கூறுவதும்‌, - இதமே செய்வதும்‌, - பயனுள்ள 

காரியங்களையே பாராட்டுவதும்‌, - பிராமணர்‌., தவத்தோர்‌ 

முதலான பெரியோர்களைக்‌ கண்டால்‌ அன்போடும்‌, அச்சத்‌ 

தோடும்‌, எதிர்கொண்டு தலையால்‌ வணங்கி வாயால்‌ வாழ்த்து 

வதுமாயை நற்செய்கைகளைப்‌ பெற்று, மாதா பிதாக்களது மனக்‌ 

குறிப்‌ பறிந்து அவரிச்சையின்‌ வழி நடந்து மகிழும்படி. செய்‌ 

வித்து, - இளமைப்‌ பருவத்திற்றானே எல்லாம்‌ அறிந்த வனாகி 

கண்டோர்‌ கொண்டாடவும்‌, கேட்டோர்‌ மனங்‌ களிக்கவும்‌, 

இளவரசு பட்டத்துக்குத்‌ தகுந்த பருவத்துடன்‌ இருந்தான்‌. 



42 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

7. அரசிளங்குமரன்‌ ஆலயம்‌ போதற்கு அனுமதி பெறல்‌ 

அப்படியிருந்த நாள்களில்‌ ஒருநாள்‌, அவ்வீதிவி டங்க 

னென்னும்‌ இராஜபுத்திரன்‌, தன்‌ பருவத்துக்‌ கொத்த இராஜ 
குமாரர்களும்‌, மந்திரிகுமாரர்களும்‌ தழ்ந்துவர தன்‌ பிதா 

வாகிய மனுச்சோழருடைய சமூகத்துக்கு வந்து, பிதாவினது 

திருவடிகளுக்கு அஷ்டாங்க பஞ்சாங்கமாகத்‌ தெண்டனிட்‌ 

டெழுந்து, - தூசொதுக்கியும்‌, உடம்‌ பொடுக்கியும்‌, கைகட்டியும்‌, 

வாய்புதைத்தும்‌ எதிரே நிற்க அப்போது மனுச்‌ சக்கரவர்த்தி 

யானவர்‌, - நெடுநாள்‌ பிரிந்திருந்த கன்றினைக்‌ கண்ட பசுவைப்‌ 

போலவும்‌, - இடந்தெரியாதிருந்த புதையலை எதிர்ப்படக்‌ 

கண்டவனைப்‌ போலவும்‌, - கண்கள்‌ களிகூரக்‌ கண்டு, 

உள்ளமும்‌ உடலும்‌ பூரித்துத்‌ தமது இரண்டு கைகளாலுந்தழுவி , 

அணைத்‌ தெடுத்து மடிமேல்‌ வைத்து, உச்சி மோந்து, முதுகைத்‌ 

தடவி,- “எனக்கு நெடு நாளாக இருந்த மனக்குறையைத்‌ 

தவிர்த்து இம்மை மறுமைப்‌ பயனைக்‌ கொடுக்கும்படி பிறந்த 

அருமையாகிய ௮மிர்தத்தையொத்த என்‌ புத்திரனே! உன்‌ 

மனதில்‌ ஏதோவொரு எண்ண முண்டானதாகத்‌ தோன்று 

கின்றது: ௮வ்வெண்ணம்‌ இன்ன தென்று வெளிப்படுத்த 

வேண்டும்‌”. என்று கேட்டார்‌. 

அதுகேட்ட வீதிவிடங்கன்‌, “மூன்றுலகத்திலுங்‌ கேடில்‌ 

லாத கீர்த்தியை நாட்டிய பெருந்தன்மையுடைய தேவரீரைப்‌ 

பிதாவாகப்‌ பெற்ற அடியேனுக்கு எண்ணங்‌ கொள்வதற்கு 

என்ன குறையிருக்கின்றது? நமது குலதெய்வ மாயும்‌, - இஷ்ட 

தெய்வமாகியும்‌, - கமலாலயத்தி லெழுந்தருளிய தியாகராஜப்‌ 

பெருமானைத்‌ தரிசித்து வரவேண்டு மென்னும்‌ எண்ண 

மொன்று மாத்திரமுண்டு. இவ்‌ வெண்ணம்‌ இடையுறில்லாமல்‌ 

நிறைவேறும்படி தேவரீர்‌ திருவுள்ளங்‌ கொள்ளவேண்டும்‌” 

என்று விண்ணப்பஞ்‌ செய்தான்‌. 

அதுகேட்டு, அரசரானவர்‌, “சர்வ வல்லமையுள்ள சுயம்பு 

வாகியும்‌, - கருணைக்‌ கடலாகிய கடவுளாகியும்‌, பிள்ளைக்கலி 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 43 

தீர்த்த பெருமானாகியும்‌ விளங்கிய, தியாகராஜப்பெருமானைச்‌ 
சேவிப்பதற்குத்‌ தடையுண்டோ? தனக்கிணையில்லாத 
தருமமூர்த்தியைத்‌ தரிசிக்க வேண்டுமானால்‌ தடுப்பவர்‌ யார்‌? 
புண்ணியந்‌ தேடப்‌ புத்திரன்‌ தொடங்கினால்‌, தந்தை தடை 
செய்வானோ? நானே கற்பிக்கவேண்டிய௰ நல்‌ விஷயத்தை நீயே 
தெரிந்து செய்யத்‌ தொடங்குவது நான்‌ பூர்வஞ்‌ செய்த 
புண்ணியமல்லவோ? பின்ளை தேடும்‌ புண்ணியம்‌ பிதாவுக்கும்‌ 
உண்டென்து பெரியோர்‌ சொல்வது பிழைபடாதென்பதை 
நானறியேனோ? நெல்முதலான பயிருக்கு நீர்விடுவோரையும்‌, 
குருடர்க்குக்‌ கோல்‌ கொடுப்போரையும்‌, இரவில்‌ வந்தவர்க்கு 
இடங்கொடுப்‌ போரையும்‌, அஞ்சி வந்தடுத்தவர்க்கு அபயங்‌ 
கொடுப்‌ போரையும்‌, - தாகங்‌ கொண்டோர்க்குத்‌ தண்ணீர்‌ 
கொடுப்போரையும்‌, பசி கொண்டு பரிதபிப்போர்க்கு அன்னங்‌ 
கொடுப்போரையும்‌, - சேற்றில்‌ விழுந்து திகைக்கின்றோர்க்குக்‌ கை 
கொடுப்போரையும்‌, - அற்று வெள்ளத்தில்‌ - அகப்பட்டோரைக்‌ 
கரையேற்றுவோரையும்‌, சத்திரங்‌ கட்டித்‌ தருமஞ்‌ செய்வோ ரையும்‌ 
தடுத்தாலும்‌, - குருதரிசனம்‌, சிவஞானி தரிசனம்‌, சிவதரிசனம்‌ 
செய்வோரை ஒருக்காலும்‌ தடுக்கப்படாது: ஆதலால்‌, புத்திரனே! 
உனக்கு வேண்டிய சிறப்புகளுடன்‌ சுகமாகப்போய்‌ ஆண்டவனைத்‌ 

தரிசனஞ்‌ செய்து, சிவஞானமுந்‌ தீர்க்காயுளும்‌ பெற்று வருவாய்‌” 
என்று கட்டளையிட்டார்‌. 

அந்தக்‌ கட்டளையை அன்புடன்‌ தலைமேற்‌ கொண்டு 
வணங்கி விடைபெற்று மாதாவினிடத்திற்போய்‌ பக்தியடனே 
பணிந்தெழுந்து கைகூப்பி நின்று “அனேக விரதங்களை 
அனுஷ்டித்து அடியேனைப்‌ பெற்றெடுத்து கண்களை இமைகள்‌ 
காப்பதுபோல்‌ காத்து வளர்த்த தாயே! அடியேன்‌ தெய்வ 
சிகாமணியாகிய தியாகராஜப்‌ பெருமானை தரிசனம்‌ செய்ய 
வேண்டும்‌; இதற்குத்‌ தந்தையாருடைய சம்மதம்‌ பெற்றுக்‌ 
கொண்டேன்‌: இனி உமது உள்ளமும்‌ ஒருமித்தருள்‌ வேண்டும்‌.” 
என்று குறையிரந்து கொண்டான்‌. 

அதுகேட்ட தாயானவர்‌, உருக்கத்துடன்‌ மன 
மகிழ்ச்சி கொண்டு, முகமலர்ந்து, முலைகளிலிருந்து பால்‌ 
பீரிடவும்‌, கண்களில்‌ அசை நீர்‌ அரும்பவும்‌, தன்னருமைத்‌ 
திருமகனை நோக்கி, இறைவனயைம்‌ என்னையும்‌ நற்கதியிற்‌ 
சேர்க்க வந்த நாயகமே! நாங்கள்‌ முன்செய்த தவப்‌ பயனாலே 
கிடைத்த முத்தமே! எங்கள்‌ வருத்தமெல்லாந்‌ தீர்க்கவந்த 
மாணிக்கமே! கல்வியிற்‌ சிறந்த கண்மணியே! சுந்தர வடிவமுள்ள 
சூரியனே! சாந்த குணமுள்ள சந்திரனே! பேரறிவுடைய பிள்ளாய்‌! 

நெடுநாளாகப்‌ பலவிதமான தருமம்‌, தானம்‌, தவம்‌ முதலான 



44 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

வைகளைச்‌ செய்தும்‌ பெற்றுக்கொள்ளாமல்‌, தியாகேசர்‌ 

சந்நிதிக்கு நடந்து அந்தக்கடவுளின்‌ அனுக்‌ கிரகத்தால்‌ 

உன்னைப்‌ பெற்றுக்‌ கொண்டோம்‌. அப்படிப்பட்ட பெருங்‌ 

கருணையுள்ள பெருமானை நீ தரிசிக்க வேண்டுவது அடுத்த 

காரியந்தான்‌ ஆதலால்‌ நீ போய்க்‌ கண்‌ குளிரக்‌ கண்டு 

தரிசித்து, உபநயன முதலான மங்கலக்‌ கோலங்கண்ட நமது 

கண்கள்‌ மணக்‌ கோலமுங்கண்டு களிப்படைய வேண்டு 

மென்று எண்ணி யிருக்கிற என்னெண்ணம்‌ விரைவில்‌ 

முடியும்படி ஒரு வரத்தையும்‌ பெற்றுவரக்‌ கடவாய்‌" என்று 

விடை கொடுத்தாள்‌. 

8. தானை புடைசூழத்‌ தலைவன்‌ வெளிப்படுதல்‌ 

அவ்விடையைப்‌ பெற்றுக்கொண்ட வீதிவி டங்கன்‌ தன்‌ 

அரண்மனைக்கு வந்து தயிலம்‌, சந்தனம்‌, கஸ்தூரி, பால்‌, 

தயிர்‌, நெய்‌, பழம்‌ முதலான அபிஷேக திரவியங்களும்‌?- 

மாணிக்கமாலை, மரகதமாலை, முத்துமாலை, பவளமாலை, 

பொன்மாலை, வஜ்திரமுடி, ரத்தின குண்டலம்‌ முதலான திரு 

ஆபரணங்களும்‌, கொன்றை மாலை, தும்பைமாலை, வில்வ 

மாலை, சண்பகமாலை, முல்லைமாலை, மல்லிகைமாலை 

முதலான திருமாலைகளும்‌: வெண்பட்டு, கோசிகப்பட்டு, 

பீதாம்பரம்‌ முதலான திருஆடைகளும்‌ மற்றும்‌ வேண்டிய 

திரவியங்களெல்லாமுந்‌ தியாகேசர்‌ கோவிலுக்குக்‌ காரியக்‌ 

காரர்கள்‌ வசத்தில்‌ முன்னதாக அனுப்புவித்து - பின்பு தான்‌, 

மஞ்சனச்‌ சாலையில்‌ வாசநீராடி, வெண்பட்டுடுத்திச்‌ சிவத்‌ 

தியானத்துடன்‌ திருநீறு தரித்துத்‌ திலகமணிந்து: கிரீடம்‌, 

குண்டலம்‌, கண்டசரம்‌, வாகுவலயம்‌, பதக்கம்‌, சரப்பளி, கடகம்‌, 

ஆழி, பொற்பூணூல்‌, பொன்னரைஞாண்‌, உதர பந்தனம்‌, 

வீரகண்டை முதலான புஷணங்களும்‌ பூண்டு கொண்டு, ஜோதி 

மயமான பீதாம்பரவுத்தரியம்‌ மேலே. தரித்துக்‌ கொண்டு 

நவரத்தினமிழைத்தவொரு பொற்‌ பிரம்பைக்‌ கையிற்‌ பிடித்துக்‌ 

கொண்டு: அரண்மனை வாசலை விட்டு வெளியே புறப்பட்டு, 

வேத பாரகராகிய வேதியர்‌ முதலானவர்களுக்குப்‌ பலபல 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 45 

தானங்கள்‌ செய்து மனோ வேகமும்‌ பின்னடையத்தக்க 

வேகமான நடையுள்ள நான்கு குதிரைகளைக்‌ கட்டிய மகா 

மேருவைப்‌ போல உயர்வுள்ள ரத்தின கசிதமாகிய 

ரதத்தின்மேல்‌ ஆரோகணித்துக்‌ கொண்டனன்‌. 

அப்போது, வேத வேதியர்‌, மீமாம்சகர்‌, தார்க்கசர்‌, 

வையாகரணர்‌, சோதிடர்‌, ஆயுள்வேதியர்‌, வேதாந்தியர்‌, ஆகம 

சித்தாந்தர்‌, புராணிகர்‌, சமயசாத்திரப்‌ பிரசங்கிகள்‌ முதலான 

வித்தியா வல்லவர்களும்‌. மந்திரிபிரதானி, தானாதிபதி 

முதலான காரியத்‌ தலைவர்களும்‌, சிநேகர்‌, உறவினர்‌, 

புரோகிதர்‌ முதலானவர்களும்‌, மன்னர்‌, மண்டலீகர்‌, பட்ட 

வர்த்தனர்‌. மகுடவர்த்தனர்‌ முதலான அரசர்களும்‌ தங்கள்‌ 

தங்கள்‌ பெருமைக்குத்‌ தக்க வாகனங்களில்‌ ஏறிச்‌ சூழ்ந்து 

வரவும்‌; நெற்றிப்பட்டம்‌, கிம்புரி, முதலான அணிகளை 

அணிந்து அலங்காரம்‌ செய்த மதயானைகள்‌ கர்ச்சித்து வரவும்‌; 

முத்துக்‌ குஞ்சம்‌; முத்துவடம்‌, முத்துவாளி, கிண்கிணிமாலை, 

பொற்கலணை முதலான அணிகளால்‌ அலங்கரித்த வலியுள்ள 

குதிரைகள்‌ கனைத்து வரவும்‌; வீரபட்டம்‌, வீரசங்கிலி, வீர 

கண்டை - முதலான அணிகளையணிந்த வீரர்கள்‌ ஆரவாரித்து 

வரவும்‌; மங்கலப்‌ பாடகர்‌ பாடவும்‌, வந்தியர்‌ மாகதர்‌ புகழவும்‌, 

மங்கல மங்கையர்‌ வாழ்த்தவும்‌, நாடகக்‌ கணிகையர்‌ நடனஞ்‌ 

செய்யவும்‌, பட்டாங்கு படிக்கவும்‌, கட்டியங்‌ கூறவும்‌, அஷ்ட 

மங்கலங்களை யேந்திச்‌ சுமங்கலிகள்‌ சூழ்ந்து போகவும்‌, 

வெள்ளை வட்டக்‌ குடைகள்‌ நிழல்‌ தரவும்‌, வெண்சாமரை 

வீசவும்‌ - மயிற்‌ குஞ்சங்கள்‌ சுழற்றவும்‌ - பூந்தட்டேந்தவும்‌, - 

பேரிகை; தம்பட்டம்‌, தக்கை, உடுக்கை, சச்சேரி, தாளம்‌, 

மத்தளம்‌, தாரை, சின்னம்‌, மல்லரி, சங்கம்‌, எக்காளம்‌, 

ருத்திரவீணை, நாரதவீணை, தும்புருவீணை, இராவணாஸ்தம்‌, 

கின்னரி, புல்லாங்குழல்‌ முதலான தோற்கருவி, துளைக்கருவி, 

கஞ்சக்கருவி, மிடற்றுக்கருவி, நரம்புக்‌ கருவி என்கின்ற 

ஐவகையான, முப்பத்திரண்டு வாத்தியங்களும்‌ முழங்கின. 



46 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

தேரிற்கட்டிய மணிகளினோசை கணீர்‌ கணீரென்று 

சத்திக்கவும்‌, - ஆடுகின்ற மாதரது, அடிகளிற்பூண்ட சிலம்‌ 

போசை. கலீர்‌ கலீரென்று ஒலிக்கவும்‌ - சகல மங்கல சம்பிரம 
ஆடம்பரங்களுடன்‌, மாளிகைகளின்‌ வாயில்கள்‌ தோறும்‌ 

மலர்ப்பந்தரிட்டு - மணிமாலைகள்‌ தூக்கி, - வாழை கமுகுகள்‌ 

நாட்டி, - மெழுகிக்‌, கோலமிட்ட திண்ணைகனிற்‌ பூரண 

கலசங்களும்‌, - பொற்பாவைகளும்‌, - முளைப்பாவிகைகளும்‌ - 

முகவிளக்குகளும்‌ - வெண்‌ சாமரைகளும்‌ - இணைக்‌ கயல்‌ 

களும்‌, - கண்ணாடிகளும்‌, - பூந்தட்டுகளும்‌, - மங்கலமாக 

வைத்து அலங்கரித்தும்‌, பரிமள திரவியங்களைக்‌ கலந்த பன்‌ 

நீர்‌ தெளித்துத்‌ தூளி எழும்பாமல்‌ களஞ்செய்து, - ஆடல்‌ பாடல்‌ 

முதலான விநோதங்களைக்‌ கொண்டு விளங்கிய 

வீதியினிடத்துத்‌ தேவேந்திரன்‌ தியாகராஜ தரிசனஞ்‌ செய்யப்‌ 

போவது போல - அவ்வீதிவி டங்கனென்னும்‌ இராஜகுமாரன்‌ 

தேரை நடத்தினான்‌. 

9. மைந்தன்‌ எழில்‌ கண்டு மங்கையர்‌ மையல்‌ 
கொளல்‌ 

அப்பொழுது இரதி, இந்திராணி முதலான தேவ 

மாதர்களையொத்த அவ்வீதியிலுள்ள ஸ்த்ரீ ஜனங்களெல்லாம்‌ 

அப்புத்திரானைக்‌ கண்டு, - மணமுள்ள மலரை வண்டுகள்‌ 

சூழ்ந்தது போலவும்‌, - இனிய சுவையுள்ள தேனை ஈக்கள்‌ 

சுற்றியது போலவுஞ்‌ - சூழ்ந்து கொண்டு கலை நெகிழ்ந்தும்‌, - 

கைவளை சோர்ந்தும்‌, - கண்ணீர்‌ ததும்பியும்‌, - குழலவி ழ்ந்தும்‌, 

-கொங்கைகள்‌ விம்மியும்‌, - பசலை போர்த்தும்‌, - மையலடைந்த 

மனத்தவர்களாய்‌, “கரும்பை வில்லாகவுடைய காமனைப்‌ 

பார்க்கிலும்‌ எண்‌ மடங்கு அழகுடைய இளவரசே! கன்னிகைப்‌ 

பருவ முள்ளவளே நான்‌ என்மேற்‌ கடைக்கண்‌ செய்யாயோ?” 

என்றும்‌, - “எழுதப்‌ படாத சுந்தரவடிவமுள்ள இளங்‌ காளையே! 

புருஷர்‌ முகம்‌ பாராத பூவையே நான்‌, என்னைப்‌ புணர்ந்து 

போகாயோ?” என்றும்‌, “கண்களுக்கு நிறைந்த கட்டழகனே! 

காவலழியாத காரிகையே நான்‌, என்னைக்‌ கலந்து 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 47 

போகாயோ?” என்றும்‌,- “சுபலக்ஷ ணங்கள்‌ நிறைந்த 

சுந்தரவடி வனே! கல்யாணமில்லாத கன்னிகையே நான்‌, 

என்மேற்‌ கருணை செய்யாயோ?” என்றும்‌,. “மனுச்சக்கர 

வர்த்தி பெற்ற மதயானையே! சிறு வயதுள்ளவளே நான்‌, 

என்னைத்‌ திரும்பிப்‌ பாராயோ?” என்றும்‌, “அதிசயிக்கத்தக்க 

அழகனே!, நிறையழியாத நேரிழையே நான்‌: சற்றே நின்று 

போகாயோ?” என்றும்‌, இந்த “இராஜபுத்திரனுக்கு வீதி 

விடங்கனென்று பெயரிட்ட பெரியோர்க்கு அனந்தந்தரம்‌ 

அடிக்கடி தெண்டனிட்டாலும்‌ போதாதே” என்றும்‌.. 

“வாசமுள்ள தயிலம்புசி மணமுள்ள மலர்மாலை கழ்ந்து, 

வாழைப்புவிதழ்போல்‌ வகிர்ந்து, குயில்‌ முகம்போல முடியிட்டுப்‌ 

பளிங்குச்‌ சிமிழ்க்குள்ளிருந்து தோன்றுகின்ற பருத்த 

நீலக்கல்போல்‌ தாவள்யமான 'தலைச்சாத்துக்‌ குள்ளிருந்து 

சிறுகித்‌ தோன்றுகின்ற குடுமியும்‌, பார்க்கன்றவரது பார்வைக்கு 

இன்பந்‌ தருகின்ற தோற்றமும்‌, மாறாத மலர்ச்சியும்‌, 

மனோரஞ்சிதமான அழகும்‌, - குளிர்ச்சியும்‌ ஒளியும்‌ பெற்றுச்‌ 

செந்தாமரை மலர்போல்‌ விளங்கும்‌ முகமும்‌,- கருமை மிகுந்து 

செம்மை கலந்து காருணியந்‌ ததும்பி இங்கித மறிந்து சிறிதே 

இமைத்து மனோரம்மியமாய்‌ மலர்‌ போன்று நீண்ட கண்களும்‌, - 

ஒளிகொண்டு உயர்ந்த நீண்ட நாசியும்‌, - குண்டல மணிந்து 

நீண்டு அகன்ற செவியும்‌ :. திரிபுண்டரந்‌ தரித்துத்‌ திலகந்தட்டி 
அழகு பெற்று அகன்று உயர்ந்த நெற்றியும்‌,- பவளம்‌ போற்‌ சிவந்து 

திரண்ட உதடும்‌, முல்லை யரும்புகள்‌ போலச்‌ சிறுகி நெருங்கி 

ஒளிவீசும்‌ பற்களும்‌, - குறுகி மென்மையாகச்‌ சிவப்பேறிய நாவும்‌, 

கண்டசர முதலான ஆபரணங்களை யணிந்து வலம்புரிச்‌ 

சங்குபோல்‌ திரண்ட கண்டமும்‌, மத்தளம்‌ போலத்‌ திரண்டு, 

மந்தர மலைபோல்‌ உயர்ந்து, கண்டோர்‌ கண்களையுங்‌ 

கருத்தையுங்‌ கட்டுகின்ற சுகந்த மாலையணிந்த வெற்றியுள்ள 

தோள்களும்‌, - வீணைத்‌ தண்டுபோல நீண்டு தாழ்ந்து கடக 

மணிந்த கையும்‌, - தாமரை மலர்போற்‌ சிவந்து மிருதுவாகி 

மழைபோற்‌ சொர்ணம்‌ பொழிகின்ற முன்கையும்‌, விளக்க 



48 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

மிகுந்து பதக்க முதலானவை அணிந்து களபகஸ்தூரிகள்‌ பூசி 

கண்ணாடி போல அகன்று மலைபோல உயர்ந்த மார்பும்‌, 

சிறுத்துயர்ந்த வயிறும்‌, - ஆழ்ந்து அழகுபெற்ற உந்தியும்‌- யானைத்‌ 
துதிக்கை போன்று திரண்ட தொடையும்‌, - வட்டந்தோன்றாது 

தசை கொண்டு செழிப்புள்ள முழங்காலும்‌, - திரண்ட நீண்ட 

கணைக்காலும்‌, - தாமரை மலர்போன்று வீரகண்டையணிந்த 

கால்களும்‌, வரம்பு கடவாத வடிப்ப முள்ள வடி வமுடைய இந்த 

இராஜஐபுத்திரனைக்‌ கண்டு களிப்பதற்கு நானென்ன தவஞ்‌ 

செய்தேனோ! என்றும்‌: 

“இராஜ சிங்கமாகிய இந்தக்‌ குமரனைச்‌ சிருஷ்டித்‌ தவன்‌ 

பிரமதேவனேயானால்‌, இவனழகுக்குத்‌ தக்க மாதினை இனி 

எங்கே உண்டு பண்ணுவானோ!”.என்றும்‌, “இவ்வழகனது 

வடிவைக்‌ கண்டால்‌ உருகாத கருங்கல்லும்‌ உருகுமானால்‌ 

பேதைமையுள்ள பெண்கள்‌ மனம்‌ உருகா திருக்குமே!” என்றும்‌, 
“இவனது பூரண சந்திர பிம்பம்‌ போன்ற புன்னகை ஒன்றுமே 

மூன்றுலகத்திலுமுள்ள பெண்களுக்கெல்லாம்‌ பி த்தேற்றுமே!” 
என்றும்‌ பல விதமாகத்‌ தனித்தனிச்‌ சொல்லி மோகங்கொண்டு 

நின்றார்கள்‌. 

10. அரசிளஞ்‌ சேயை ஆடவர்‌ போற்றல்‌ 

அவ்வீ தியிலுள்ள வாலிபர்‌, வார்த்திபர்‌ முதலான புருஷ 

ஜனங்களெல்லாம்‌ கண்டு, “அ! அ! இந்தப்‌ புத்திரனே இராஜ 

புத்திரன்‌, இவனுக்கு முன்‌ மற்ற இராஜபுத்திர ரெல்லாம்‌, - 
இராக்ஷ்ஸ புத்திரரே” என்றும்‌ - “இவன்‌ வடிவே வடிவு, இவன்‌ 

வடிவுக்குமுன்‌ மற்றவர்‌ வடி வெல்லாம்‌ - மர வடிவே யென்றும்‌”, 

"இவன்‌ கற்ற வித்தையே வித்தை, இவனுக்கு முன்‌ மற்றவர்‌ கற்ற 
வித்தை யெல்லாம்‌ - மாய வித்தையே” என்றும்‌, - “இவன்‌ 

குணமே குணம்‌, இவனுக்கு முன்‌ மற்றவர்‌ குணமெல்லாம்‌ - 

வில்லின்‌ குணமே” என்றும்‌, - “இவனே இளவரசு. இவனுக்கு 

முன்‌ மற்ற இளவரசெல்லாம்‌ - புவரசே” என்றும்‌, - “இவனே 

சீமான்‌, இவனுக்கு முன்‌ மற்ற ச மான்களெல்லாம்‌ - கலை 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 49 

மான்களே” என்றும்‌ - பேசி வியந்தோர்‌ பலர்‌. “ இவன்‌ வீரமே 
வீரம்‌, இவன்‌ வீரத்துக்கு முன்‌ மற்றவர்‌ வீரமெல்லாஞ்‌, 

சவ்வீரமே” என்றும்‌, - “இவன்‌ யெளவனமே யெளவனம்‌: இவன்‌ 

யெளவனத்தினுக்கு முன்‌ மற்றவர்‌ யெளவனமெல்லாம்‌ 

வெவ்வனவாம்‌” என்றும்‌, - “இவன்‌ பாக்கியமே பாக்கியம்‌, 

மற்றவர்‌ பாக்கியமெல்லாம்‌ - நிர்ப்பாக்கியமே” என்றும்‌, 

“இவனைப்‌ பெற்றவரே பெற்றவர்‌, மற்றவரெல்லாம்‌ - பெண்‌ 

பெற்றவரே” என்றும்‌ - பேசினோர்‌ சிலர்‌. 

“இந்தக்‌ குணரத்தினமான புதல்வனைப்‌ பெறுவதற்கு 

நமது மகாராஜனும்‌ அவரது மனைவியாரும்‌ என்ன நோன்பு 

நோற்றாரோ” என்றும்‌, “வெற்றியையுடைய வீரசிங்கம்‌ 

போன்ற இந்தப்‌ புத்திரனது திருமுக மண்டலத்தில்‌ சாந்தந்‌ 
ததும்புகின்றதே'' என்றும்‌, “இவனது கண்கள்‌ கருணை பொழி 

கின்றனவே'” என்றும்‌, “இவனது வடிவில்‌ அழகு 

ஒழுகுகின்றதே” என்றும்‌, “நெடுநாளாகக்‌ கண்டுகளிக்க 

வேண்டு மென்று எண்ணி எதிர்பார்த்திருந்த நமக்கு இன்று 

தியாகராஜப்‌ பெருமான்‌ திருவருளா லல்லவோ இந்த 

இராஜபுத்திரனை இவ்வீதியில்‌ வரும்படிச்‌ செய்தது! இனி, 

அவ்வருளுக்கு என்ன கைம்மாறு செய்வோம்‌?” என்றும்‌,. பேசி 

மகிழ்ந்தோர்‌ சிலர்‌. “ இந்த புத்திரன்‌ தியாகேசப்‌ பெருமான்‌ 

வரத்தினால்‌ தோன்றினான்‌ என்பதை இவனது அற்புதமான . 

வடிவமே காட்டுகின்றதே” என்றும்‌,- நமதரசனுக்குச்‌ சந்ததி 

இல்லாமையால்‌ பிற்காலத்தில்‌ உலகம்‌ என்ன பாடு படுமோ 

வென்று எண்ணி இளைத்திருந்த நமது துன்பத்தை யெல்லாம்‌ 

நீக்கி இன்பத்தைக்‌ கொடுத்த இப்புத்திரனுக்கு நாம்‌ செய்யும்‌ 

உபகாரம்‌ ஒன்றுமில்லையே” என்றும்‌,- “மனுச்சோழ 

மகாராஜனைப்போல நம்மையெல்லாம்‌ பாதுகாத்து 

டிவருவானென்பதற்கு வேறே அடையாளம்‌ வேண்டுமோ? 

இவனிடத்தில்‌ கருணை துளும்புகின்ற கடைக்‌ கண்களே 

காட்டுகின்றன” என்றும்‌ - பலர்‌ பலவி தமாகத்‌ தனித்தனிச்‌ 

சொல்லிக்கொண்டு சூழ்ந்து நின்றார்கள்‌. இந்தப்‌ பிரகாரம்‌ 



50 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

அவ்வவ்‌ வீதியிலுள்ள ஸ்திரி ஜனங்களும்‌ புருஷ ஜனங்களும்‌ 
பார்த்துப்‌ பார்த்துப்‌ பலவிதமாகப்‌ புகழ்ந்து நெருங்க 

வீதிவிடங்கள்‌ தேரிலேறிச்‌ சென்றனன்‌. 

11. வீதிவிடங்கன்‌ தேர்க்கீழ்‌ இளங்கன்றரைபடல்‌ 

அரசகுமாரன்‌ செல்லும்போது, ஒரு வீதியில்‌ தேரிலே 

கட்டிய குதிரைகள்‌ தேர்ப்பாகன்‌ வசத்தைக்‌ கடந்து தெய்வத்தின்‌ 

வசமாகி, அதிவேகமாக அத்தேரை இழுத்துக்‌ கொண்டு 

சென்றன. அத்தருணத்தில்‌ தாய்ப்‌ பசுவானது பின்னேவர, 

முன்னே வந்த அழகுள்ள ஒரு பசுங்கன்றானது “இளங்கன்று 

பயமறியாது”, என்கிற மொழிப்படியே துள்ளிக்‌ குதித்துக்‌ 

கொண்டு எதிர்‌ வந்து இராஜகுமாரனைச்‌ சூழ்ந்து வருகிற ஜனத்‌ 

திரள்களுக்குள்ளே ஒருவருமறிந்து கொள்ளாதபடி ஊழ்‌ 

வினையாற்‌ கண்‌ மயக்கம்‌ செய்வித்து, உட்புகுந்து, அதிவேக 

மாகச்‌ செல்கின்ற தேர்ச்‌ சக்கரத்தில்‌ அகப்பட்டு அரைபட்டு, 

உடல்‌ முறிந்து, குடல்சரிந்து, உயிர்‌ விட்டுக்‌ கிடந்தது. 

12. இளவேந்து உற்றதுன்னி இறைவனை 
இறைஞ்சுதல்‌ 

உடனே, அந்தப்‌ பசுங்கன்று, தனது தேர்ச்‌ சக்கரத்தில்‌ 

அகப்பட்டதைக்‌ கேட்ட வீதிவி டங்கன்‌, - “இடி யோசை கேட்ட 

நாகம்‌ போலத்‌” . திடுக்கிட்டு, நடுநடுங்கித்‌ தேரிலிருந்து கழே 

விழுந்து எண்ணப்படாத துன்பத்‌ தோடும்‌ பயத்தோடும்‌ 

எழுந்துபோய்‌ அப்பசுங்கன்று இறந்து கிடப்பதைக்‌ கண்டு 

மதிமயங்கி, - மனம்‌ பதைத்துக்‌ - கையுங்காலும்‌ நடுக்கெடுத்துப்‌ 

பெருமூச்சு விட்டு உடம்பு வியர்த்துச்‌ சோபமடைந்து விழுந்து 

சிறிதே தெளிந்‌ தெழுந்து, கண்களிலே நீர்‌ ஆறாகப்‌ பெருக 

நின்று, “சிவசிவ! சிவசிவ !! சங்கரா ! சங்கரா !! சம்புவே! 

சம்புவே!! மஹாதேவா ! மஹாதேவா !! தியாகராஜப்‌ பிரபு! 

தியாகராஜப்பிரபு!! தேவரீரைத்‌ தரிசிக்க வேண்டுமென்று வந்த 

அடியேனுக்கு இப்படிப்பட்ட இடரும்‌ வரலாமா? நன்று அறியாத 

பாவி இவன்‌, நம்மைத்‌ தரிசிக்கத்‌ தக்கவனல்லவென்று 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 51 

திருவுளங்கொண்டுதானோ என்னை இந்தப்‌ பழிக்கு 

ஆளாக்கியது? தேவரீரைத்‌ தரிசனஞ்‌ செய்ய எண்ணி வந்த 

அடியேன்‌, கால்வருந்த நடந்து பயபக்தியுடனே வந்து தரிசிக்க 

வேண்டும்‌: அவ்வாறு செய்யாமல்‌, செல்வச்‌ செருக்கினால்‌ 

தேரிலேறிக்‌ கொண்டு ஆடம்பரங்களுடன்‌ பக்தியில்லாது, - 

பகல்வேஷக்காரன்‌ போல டம்ப வேஷங்‌ காட்டி வந்த 

அன்பில்லாத பாவியாகிய என்‌ பிழையைக்‌ குறித்து நோவ 

தல்லது, எம்‌ பெருமானிடத்துக்குறை சொல்லத்‌ தகுமோ? 

இப்படிப்பட்ட பெரும்பாதகஞ்‌ செய்யத்தானோ பிள்ளை 

யாகப்‌ பிறந்தேன்‌ விரிந்த பாற்கடவில்‌ விஷம்‌ பிறந்தது போல்‌ 

மறைநெறி தவறாத மனுவின்‌ வம்சத்தில்‌ எதிரற்ற பாவியாகிய 

நான்‌ ஏன்‌ பிறந்தேன்‌? பழி பாவங்களைக்‌ கனவிலுங்‌ கண்‌ 

டறியாத மனுச்சோழராகிய என்‌ பிதாவுக்குப்‌ பெரும்பழியைச்‌ 

சுமத்தத்தானோ பிறந்தேன்‌? சிவபெருமானைத்‌ தரிசித்துச்‌ 

சீர்பெறலா மென்றெண்ணி வந்த எனக்குச்‌ சிவதரிசனங்‌ 

கிடையாது தீராப்பழி கிடைத்ததே! ஓகோ! “எண்ணம்‌ பொய்‌ 

யாகும்‌, ஏனிதம்‌ மெய்யாகும்‌”, என்ற வார்த்தைகள்‌ என்‌ 

னிடத்தில்‌ இன்று அனுபவப்‌ பட்டனவே ஐயோ! நான்‌ கற்ற 

கல்வியெல்லாம்‌ கதையாய்‌ முடிந்தனவே நான்‌ கேட்ட கேள்வி 

யெல்லாம்‌ கேடாய்‌ முடிந்தனவே நான்‌ அறிந்த அறிவெல்லாம்‌ 

அவலமாய்‌ விட்டனவே! நான்‌ தெளிந்த தெளிவெல்லாந்‌. 

தங்காய்‌ விட்டனவே! அரகரா! இப்படிப்பட்ட தீங்கு வரு 

மென்று அறிந்தால்‌ தேரிலேறேனே: பசுவைக்‌ கொலை 

செய்வதே பாவங்களிலெல்லாம்‌ பெரும்பாவம்‌: அதைப்‌ 

பார்க்கிலும்‌ பசுங்கன்றைக்‌ கொலை செய்வது பஞ்சமா 

பாதகத்தினும்‌ பதின்‌ மடங்கு அதிக மென்று பெரியோர்‌ 

சொல்லக்‌ கேட்டறிந்திருக்கிற நான்‌ இன்று அந்தப்‌ பாதகத்துக்கு 

ஆளாகயும்‌ உயிரை விடாமல்‌ உடலைச்‌ சுமந்திருக்கிறேனே! 

“இளங்கன்று எதிரே வரவும்‌, அதைப்பாராமல்‌ அதன்‌ 

மேல்‌ தேரை: நடத்தியது செல்வச்‌ செருக்கல்லவோ' என்று 

உலகத்தார்‌ பழிக்கும்‌ பழிக்குத்தான்‌ உடம்‌ பெடுத்தேன்‌: நான்‌ 



52 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

புத்தி பூர்வமாக எள்ளளவாயினும்‌ அறிந்திருப்பேனானால்‌ 

இப்படிப்பட்ட்‌ அபாயம்‌ நேரிட வொட்டேன்‌ என்ன செய்வேன்‌! 

என்ன செய்வேன்‌! மனுச்‌ சோழர்‌ காலத்தில்‌ அவர்‌ புத்திரன்‌ ஒரு 

பசுங்கன்றை - கொன்றானென்னும்‌ பழி மொழியை உலகத்தில்‌ 

நிலைபெற நாட்டினேனே: நீதி தவறாது உலகத்தையெல்லாம்‌ 

ஆளுகின்ற மனுச்சக்கரவர்த்தி யென்னும்‌ மகாராஜனுக்குப்‌ 

பிள்ளையாகப்‌ பிறக்கும்படியிருந்த நல்வினை இப்போது 

பேயாகப்‌ பிறப்பதற்குத்‌ தக்க தீவினையாய்‌ விட்டதே. இந்தப்‌ 

பிறப்பிலே இப்பழியை ஏற்றுக்‌ கொள்வதற்கு முன்பிறப்பில்‌ 

என்ன பாவஞ்‌ செய்தேனோ! தூய்மையுள்ள சூரிய குலத்திற்கு 

ஆதியாகிய மனுவென்பவரும்‌ அவர்‌ வழிக்குப்‌ பின்‌ வழியாகத்‌ 

தோன்றிய குலோத்துங்க சோழர்‌, திருநீற்றுச்‌ சோழர்‌, காவிரி 

கரைகண்ட சோழர்‌, மனுநீதிச்‌ சோழர்‌, இராஜேந்திர சோழர்‌, 

இராஜசூடாமணிச்‌ சோழர்‌, உறையூர்ச்‌ சோழர்‌, மண்ணளந்த 

சோழர்‌, கங்கை கொண்ட சோழர்‌, தேவர்‌ சிறைமீட்ட சோழர்‌, 

மரபுநிலை கண்ட சோழர்‌, எமனை வென்ற சோழர்‌, சுந்தரச்‌ 

சோழர்‌, மெய்ந்நெறிச்‌ சோழர்‌ முதலான என்‌ மூதாதைகளான 

முன்னோர்களெல்லாம்‌ தீமையைச்‌ சேராது செங்கோல்‌ 

நடத்தியடைந்த ர்த்தி இக்காலத்தில்‌ எடுக்கப்படாத பழியைச்‌ 

சுமந்த என்னால்‌ மறைந்து போகும்‌ படி நேரிட்டதே! ஜயோ! 

இதை எண்ணும்‌ போது நான்‌ - குலத்தைக்‌ கெடுக்கவந்த 

கோடாரிக்காம்பானேனே'”- “மரபழிக்க வந்த வச்சிராயுத 

மானேனே' கன்றுக்குப்‌ பாலூட்டாதவனைக்‌ கண்டாலும்‌ 

பாவமென்று சொல்லுகிற பெரியோர்கள்‌, சேங்கன்றைத்‌ 

தேர்க்காலி லிட்ட என்னைக்‌ குறித்து என்ன சொல்வார்கள்‌? 

இந்தக்கன்று எங்கே பிறந்ததோ? எங்கே வளர்ந்ததோ? 

எங்கே போகஎண்ணியதோ? இங்கே வந்து இறக்க நேரிட்டதே! 

சுந்தரமுள்ள இக்கன்று இறந்ததைக்‌ கண்ட எனக்கே இவ்வளவு. 

துக்கமுண்டா யிருக்கின்றதே! இதை ஈன்ற தாய்ப்பசு கண்டால்‌ 

என்ன பாடு படுமோ! இச்சேதியை என்‌ பிதாவானவர்‌ 

கேட்பாரானால்‌ ஏதாய்‌ முடியுமோ! வார்த்தை மாத்திரத்திலே 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 53 

பழியென்று சரசஞ்‌ செய்கின்றவர்களையுந்‌ தண்டிக்கின்ற 

தந்தையார்‌ திருமுகத்தில்‌ தகுதியல்லாத பழியைச்‌ சுமந்து 

தண்டனைக்‌ காளாகிய நான்‌ எவ்வாறு விழிப்பேன்‌? இனி 

இவ்வுலகில்‌ பழிக்காளாகி உண்டுடுத்து உலாவி உயிர்‌ 

வைத்திருக்க மாட்டேன்‌. இன்றே என்னுயிரை இழந்து 

விடுகிறேன்‌” என்று பலவிதமாகப்‌ பரிதபித்து, துக்க 

சமுத்திரத்திலழுந்திக்‌ கரைகாணாதவனாகி நின்றனன்‌. 

13. சோர்வுடைச்‌ செல்வனைச்‌ சூழ்ந்தோர்‌ தேற்றல்‌ 

உடன்‌ சூழ்ந்துவந்த அந்தணர்‌, அமைச்சர்‌ முதலானோர்‌ 

இராஜகுமாரனைப்‌ பார்த்துத்‌ தாங்களும்‌ விசனமடைந்‌ 

தவர்களாய்‌. “ஓ விவேகமுள்ள வீதிவிடங்கனே! நீர்‌ என்ன 

கெடுதி நேரிட்டதென்று இப்படிப்‌ பிரலாபிக்கின்றீர்‌! அந்தப்‌ 

பசுவின்‌ கன்றை நீர்‌ கொல்ல வேண்டுமென்று கொன்றீரோ! 

அல்லது அந்தக்‌ கன்று தேர்க்காலில்‌ அகப்படுவதை அறிந்தும்‌ 

அஜாக்கிரதையா யிருந்தீரோ! அக்கன்று ஓடிவந்ததைச்‌ 

சூழ்ந்திருந்த நாங்கள்‌ ஒருவரும்‌ அறியோமே: நீரெப்படி 
யறிவீர்‌? அது கர்மவசத்தாலே எல்லார்‌ கண்களிலும்‌ 

மண்ணைத்‌ தூவி வலிய வந்து மடிந்ததே அதற்கு நீர்‌ என்ன 

செய்வீர்‌? மிருக ஜாதிகளிலே உயர்வுள்ள பசுவின்‌ கன்று இறக்க 

நேரிட்டதே யென்று எண்ணியெண்ணிச்‌ சோர்ந்து 

போகின்றீர்‌: ஆனால்‌ அதற்கென்ன செய்வோம்‌? பொன்கத்தி 

யென்று கழுத்தரிந்து கொள்ளலாமோ? இதனால்‌ நமக்குப்‌ பழி 

பாவம்‌ ஒன்றுமில்லை: ஆயினும்‌, இதுபற்றி உமது . மனது 

அலைபாய்ந்து அவலங்‌ கொள்ளுகின்ற படியால்‌ வேதத்தில்‌ 

விதித்திருக்கின்ற பிராயச்‌ சித்தங்களுள்‌ இதற்குத்‌ தக்கது 
எதுவோ அதைக்‌ கேட்டறிந்து செய்து கொள்ளலாம்‌. நீர்‌ சித்தங்‌ 

கலங்காமல்‌ தேரிலேறும்‌” என்று சொன்னார்கள்‌. 

14. கோமகன்‌ குடும்ப கதை கூறல்‌ 

அது கேட்ட வீதிவிடங்கன்‌, அமைச்சர்‌ முதலியோரைப்‌ 

பார்த்து, “நடுவாகப்‌ பேசுகின்ற நல்லோர்களாக இருந்தும்‌, 



54 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

காலவேற்றுமையால்‌ கருத்து வேறுபட்டு முகநட்பாகப்‌ பேசி 

முகந்துடைக்கின்றவர்கள்போற்‌ சொன்னீர்கள்‌: இதென்ன 

ஆச்சரியம்‌ ! பூர்வம்‌ எங்கள்‌ வம்சத்தில்‌, சிபிச்‌ சக்கரவர்த்தி 

என்பவர்‌ ஒருவர்‌, ஒரு வேடன்‌ துரத்திக்கொண்டு வரப்‌ பயந்து 

அடைக்கலமாகப்‌ புகுந்த புறாவுக்கு அபயஸ்தஞ்‌ செய்து, பின்பு 

அவ்வேடன்‌ வந்து புறாவைக்‌ கேட்டு வழக்கிட்டபோது, அந்தப்‌ 

புறாவுக்கு ஈடாகத்‌ தமது சரீரத்திலுள்ள மாமிசத்தை யெல்லாம்‌ 

அரிந்தரிந்து ,தராசில்‌ வைத்தும்‌ நிறைகாணாமவிருக்க அது 

கண்டு தாமும்‌ அந்தத்‌ தராசிலேறினார்‌. அவர்‌ பட்சி 

ஜாதிகளின்‌ சாமானியப்‌ பிறவியாகிய புறாவின்‌ உயிர்க்‌ 

கொலைக்கே அஞ்சித்‌ தம்முடம்பைக்‌ கொடுத்ததுமன்றி 

உயிரையுங்‌ கொடுத்தாரானால்‌, அப்பட்சி ஜாதிகளில்‌ விசேடப்‌ 

பிறப்பாயெ கருடன்‌ முதலான உயிர்களினிடத்து எப்படிப்‌ பட்ட 

காருண்யமுள்ளவராயிருக்க வேண்டும்‌? அதனினும்‌ உயர்ந்த 

மிருக ஜாதிகளில்‌ எவ்வகைப்பட்ட கிருபை யுடையவரா 

யிருக்கவேண்டும்‌? அதனினும்‌ அம்மிருக ஜாதிகளில்‌ விசேட 

மாகிய பசுக்களிடத்தில்‌ எப்படிப்பட்ட இரக்கமுள்ளவரா 

யிருக்கவேண்டும்‌? அதனினும்‌ பசுவின்‌ கன்றுகளிடத்தில்‌ 

எவ்வகைப்பட்ட தயையுள்ளவரா யிருக்க வேண்டும்‌? அப்படிப்‌ 

பட்டவருடைய வம்சத்தில்‌ நான்‌ பிறந்தும்‌, இன்று வீ தியில்‌ 

வரும்போது யாரோ பயங்காட்டித்‌ துரத்த, அதனால்‌ நடுங்கி 

என்னெதிரே அடைக்கலமாகத்‌ துள்ளியோடி வந்த இந்தப்‌ 

பசுங்கன்றை அபயஸ்தங்‌ கொடாமல்‌ அநியாயமாகத்‌ தேர்க்‌ 

காலில்‌ அகப்பட்டிறந்து போகச்‌ செய்தேனே! இப்படிப்‌ பட்ட 

என்னை என்ன செய்தால்‌ தீரும்‌? என்னை இதற்குத்‌ தக்க 

பிராயச்‌ சித்தஞ்‌ செய்துகொள்ளும்படி சொன்னீர்கள்‌: எங்கள்‌ 

வம்சத்திலிருந்த அரசர்கள்‌ இரக்கத்துடன்‌ நீதி தவறாது அரசு 

செலுத்திவந்த கிரமத்தையும்‌, என்‌ பிதா வாகிய மனுச்சோழர்‌ 

நடுநிலை தவறாமல்‌ எவ்வுயிர்‌ களையும்‌ தம்முயிர்போலப்‌ பாது 

காத்து வருகின்ற முறைமையையும்‌, அரசர்க்குக்‌ கோபூஜை 

செய்வது கடனென்ற வேதவாக்கியத்தையும்‌, அரசர்‌ 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ $5 

பசுக்களுக்கு யாதொரு குறைவும்‌ நேரிடவொட்டாமல்‌ மிகுந்த 

ஜாக்கிரதையுடன்‌ விருத்தி செய்விக்க வேண்டுமென்ற 

பெரியோர்‌ வாக்கியத்தையும்‌, ஐயோ! எங்கே அனுப்பிவிட்டு 

இங்கே பிராயச்சித்தஞ்‌ செய்துகொள்வேன்‌!!” . என்று 

துயரத்துடன்‌ சொல்லினான்‌. 

15. இளங்கன்று இறந்தது விதியெனத்‌ தேற்றல்‌ 

அது கேட்ட அவ்வந்தணர்‌ முதலானவர்கள்‌ (அக்‌ 

குமாரனை நோக்கி), “வாராய்‌ இராஜபுத்திரனே! நாங்கள்‌ 

முகத்துக்கிச்சையாக முன்னொன்று பேசிப்‌ பின்னொன்று 

சொல்லுகிறவர்கள்‌ அல்ல; நெடுநாளாக எங்களுடன்‌ பழகி 

யிருந்தும்‌ எங்கள்‌ சுபாவம்‌ இன்னும்‌ உமக்கு நன்றாகப்‌ புலப்பட 

வில்லையென்று தோன்றுகிறது. உலகம்‌ தலைகீழாகு 

மானாலும்‌ உள்ளபடி சொல்லுவோமேயல்லது புதிதாகத்‌ 

தொடுத்துப்‌ பொய்‌ பேச மாட்டோம்‌. நாங்கள்‌ சொல்லும்‌ 

வார்த்தையில்‌ நம்பிக்கை வைத்துக்‌ கேட்கக்‌ கடவீர்‌. அந்தப்‌ 

பசுங்கன்று, ஒருவர்‌ துரத்த அதனால்‌ பயந்து அடைக்‌ கலமாக 

வேண்டுமென்கிற அறிவோடு உமக்‌ கெதிரே ஓடி வந்ததல்ல? 

அல்லது தானே துள்ளிக்‌ குதித்து ஓடி வந்ததுமல்ல: அதை இன்ன 
விடத்தில்‌ இன்ன காலத்தில்‌ இன்னபடி இறக்கு மென்று விதித்‌ 

திருந்த அதன்‌ தலைவி தியே அதனைத்‌ துரத்திக்‌ கொண்டு வந்து 
தேர்க்காலில்‌ அகப்படுத்திச்‌ சிதைத்து விட்டது: அதன்‌ விதி 

அப்படியிருக்க நீர்‌ வீணாக விசனப்‌ படுவதில்‌ என்ன பயன்‌? 
“கும்பகோணத்துப்‌ பள்ளன்‌ கொள்ளை கொண்டு போகத்‌ 

தஞ்சாவூர்ப்‌ பார்ப்பான்‌ தண்டங்‌ கொடுத்தான்‌” என்னும்‌ 

பழமொழிபோல அதனுயிரை விதி கொள்ளை கொள்ள 

உம்முயிரைத்‌ தண்டங்‌ கொடுப்பதேன்‌? நீர்‌ ஒன்றுக்கும்‌ 

அஞ்சாமல்‌ தேரிலேறும்‌,” என்று சொன்னார்கள்‌. 

76. பிராயச்‌ சித்தத்திற்குப்‌ பெரியோரை நாடல்‌ 

அதுகேட்டு இராஜபுத்திரன்‌. “சிவதரிசனஞ்‌ செய்ய 

எண்ணித்‌ தேரிலேறும்போதே கால்தவறியும்‌ இடது தோளும்‌ 



56 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

இடது கண்ணும்‌ துடித்தும்‌ காட்டிய உற்பாதங்களை 

ஆலோசியாமல்‌ புறப்பட்ட என்மதியை நினைத்துத்தான்‌ 

துயரப்படுவேனோ! - அரசர்‌ குலத்திற்‌ பிறந்தும்‌ என்னை 
இழிகுலத்தார்‌ செய்யும்‌ செய்கையைச்‌ செய்வித்த என்‌ விதியை 

நினைத்துத்தான்‌ துயரப்‌ படுவேனோ! - மாசில்லாத சூரிய 
குலத்துக்கு மாசுண்டாகும்‌ படிச்செய்ததைக்‌ குறித்துத்‌ 
துயரப்படுவேனோ! - பிதாவுக்குப்‌ பழிசுமத்தப்‌ பிள்ளையாகப்‌ 

பிறந்ததைக்‌ குறித்துத்‌ துயரப்படுவேனோ! - இந்தக்கன்று 
இறந்ததை நினைத்துத்தான்‌ துயரப்படுவேனோ! - இக்கன்றின்‌ 
இறப்பைக்‌ கண்ட தாய்ப்பசு துக்கப்படுமென்பதை நினைத்துத்‌ 

துயரப்படுவேனோ! நான்‌ ஒருவன்‌ எதற்கென்று 

துயரப்படுவேன்‌! என்ன செய்வேன்‌! செய்யத்தக்க தொன்றும்‌ 
இன்னதென்று அறியேனே! ஆயினும்‌, “முற்றும்‌ நனைந்தார்க்கு 
ஈரமில்லை” என்பது போல, முழுவதும்‌ பழிபட்ட எனக்கு 
இனியென்ன துக்கமிருக்கின்றது! - இனிப்‌ பெரியோர்‌ சொல்‌ 

கடக்கப்படா தென்பதுபற்றி உமது சொற்படியே இதோ 
இரதத்தில்‌ ஏறுகின்றேன்‌; என்னை எப்படிப்‌ புனிதனாக்க 
வேண்டுமோ அப்படிச்‌ செய்து கடைத்‌ தேற்றுவது 

உங்களுக்கே கடன்‌” - என்று சொல்லி யேறி, இரதத்தை வந்த 
வழியே திருப்பி விட்டுப்‌ பிராயச்‌ சித்தம்‌ அறிந்து செய்விக்கத்‌ 

தக்க பெரியோர்‌ களிடத்துக்குப்‌ போயினான்‌. 

இந்தப்‌ பிரகாரம்‌ இராஜகுமாரன்‌ போனபின்பு, 

இறந்துவிட்ட அக்கன்றை ஈன்ற தலையீற்றுப்‌ பசுவானது 

தன்கன்று துள்ளிக்குதித்தோடிய வழியேபோய்‌, அந்தக்‌ கன்று 

கிழே விழுந்து கிடப்பதைத்‌ தூரத்தே கண்டவளவில்‌ குலை 

குலைந்து, நடுநடுங்கி, புத்தி மயங்கி, ஒன்றுந்‌ தெரியாமற்‌, 
சூரைக்காற்றில்‌ அகப்பட்ட துரும்பைப்‌ போல்‌ சுழன்று சுழன்று 

ஓடி. ச்சமீபத்தில்‌ வந்து, உடல்‌ சிதைந்துங்‌' குடல்‌ சரிந்தும்‌ 

உயிர்விட்டுக்‌ கிடப்பதைப்‌ பார்த்துச்‌ சோர்ந்து விழுந்து, 

பிரக்கினை தப்பிப்‌ பிணம்போற்‌ கிடந்து, பின்பு சற்றே தெனிந்‌ 

தெழுந்து, பெருமூச்சு விட்டு அந்தக்‌ கன்றைச்‌ சுற்றிச்‌ சுற்றிக்‌ 

கோவென்று அலறியலறி அதனுடம்பை முகர்ந்து முகர்ந்து, 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 57 

“இதென்ன தவினையோ: இதென்ன இந்திரசாலமோ! இதென்ன 

விபரீதமோ! வாலசைத்துக்‌ கால்விசைத்து எனக்கு முன்‌ 

துள்ளியோட இப்போது பார்த்தேனே! இத்தனை விரைவில்‌ 

இப்படிப்பட்ட இடியிடிக்கும்‌ என்று எள்ளளவும்‌ அறியேனே! 

காவிரி முதலான தீர்த்த யாத்திரை செய்தும்‌, - சிதம்பரம்‌ 

- முதலான ஸ்தலயாத்திரை செய்தும்‌, திருக்‌ கோயில்‌ களிலும்‌ 

திருவீ திகளிலுமுள்ள புல்‌ முதலான வைகளை வாயினாற்‌ 

களைந்து திருப்பணி செய்தும்‌, - புல்‌ மேயாமலும்‌ நீர்‌ குடி யாமலும்‌ 

நெடுநாள்‌ விரதங்‌ காத்தும்‌, - உன்னைப்‌ பெறப்பட்ட பாடு 

தெய்வம்‌ அறியுமே, - அவ்வளவு பாட்டையும்‌ அவலமாக்கிப்‌ 

போட்டு, சேங்கன்றே! - என்னைத்தெருவில்‌ விட்டாயே! 

உன்னைப்‌ பெறுகிறதற்கு நோற்ற நோன்புகளால்‌ வந்த இளைப்பு 

இன்னும்‌ ஆறவில்லையே! இதற்குள்‌ இப்படிப்பட்ட ஆறாத 

பெருநெருப்பை அடிவயிற்றில்‌ வைத்தாயே! இந்தத்‌ துக்கத்தை 

இனி எந்த விதத்தினாற்‌ சகித்துக்‌ கொள்ளுவேன்‌! 'பாவிக்குப்‌ 

பாக்கியந்‌ தங்காது' என்பதற்குச்‌ சரியாக பளிங்கு போன்ற 

நிறமும்‌, - பால்‌ வடிகின்ற முகமும்‌,- சிறுகித்‌ திரண்ட திமிலும்‌, - 

கடைந்‌ தெடுத்தது போன்ற கால்களும்‌, வாழைச்‌ சுருள்‌ போன்று 

வளர்ந்த வாலும்‌, - சித்திரக்கன்று போன்று சுபலக்ஷணங்்‌ களைப்‌ 

பெற்ற வடிவு முடைய நீ, நிர்ப்பாக்கியமுள்ள எனக்குத்‌ தக்காமற்‌ 

போய்‌ விட்டாயே. உன்னுடைய சுந்தர முள்ள வடிவத்தைக்‌ 

கண்டாற்‌ காமதேனுவுங்‌ கட்டி. யணைத்து முகங்‌ குளிர்ந்து முத்தங்‌ 

கொள்ளுமே! நான்‌ உன்னைப்‌ பற்றியல்ல வோ உயிர்‌ தரித்து 

உலகத்தில்‌ உலாவியிருந்தேன்‌! இன்னும்‌ ஒருதரம்‌ உன்னழகிய 

முகத்தைக்கண்டு, என்மடி சுரந்து, பால்‌ சொரியக்‌ 

காண்பேனோ! ஐயோ! உன்னை 'ஆயிரங்கன்றுகளிலும்‌ அழ 

குள்ள கன்று” என்று கண்டோர்‌ சொல்லக்‌ களிப்புடன்‌ கேட்ட என்‌ 

காதுகளால்‌, இன்று 'இளங்கன்றை இறக்கவிட்டு மலட்டுப்‌ பசுப்‌ 

போல வருந்துகின்றதே” என்று, பலபேரும்‌ பழித்துப்‌ பேசுகின்ற 

வார்த்தையை எவ்வாறு கேட்பேன்‌?” என்று எண்ணி எண்ணி 

மனமமுங்கி, இளைப்படைந்து, மூர்ச்சித்து ,- மறுபடி யுந்தெளிந்து, 
இறந்து கிடக்கின்ற கன்றி னுடம்பை உற்றுப்பார்த்து, இரதத்தின்‌ 



58 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

- சக்கரம்‌ ஏறுண்டு இரத்தஞ்‌ சொரிய அழுந்திக்‌ கிடக்கின்ற 

வடுவைக்‌ கண்டு - “ ஓகோ! என்‌ ஏழை மதியால்‌ ஏதோ 

ஒரு சொற்பமான அபாயத்தால்‌ விழுந்‌ திறந்ததென்று எண்ணி 

இரங்கினேனே! இவ்வடுவைப்‌ பார்க்கும்போது தேர்ச்‌ சக்கரம்‌ 

ஏறுண்டு உடல்‌ சின்னப்பட்டு இறந்ததாகத்‌ தெரிய வருகின்றதே! 

ஆ! ஆ!! உனக்கு இப்படிப்‌ பட்ட பெரிய அபாயம்‌ வந்து 

சம்பவிக்கும்படி நானென்ன பாவஞ்‌ செய்தேனோ! குழந்தாய்‌! ' 

நீ தேர்க்காலில்‌ அகப்பட்ட போது எப்படிப்‌ பயந்தாயோ! என்ன 

நினைத்தாயோ! எவ்வாறு பதைத்தாயோ? உயிர்போய்‌ உடல்‌ 

குழம்பிக்‌ கிடக்கின்ற உன்னைப்‌ பார்க்கப்‌ பார்க்க பெற்ற வயிறு 

பற்றி எரிகின்றதே' என்று கண்ணீர்‌ விட்டுக்‌ கதறிக்‌ கதறி, அழு 

தழுது, புரண்டு புரண்டு, விம்மி விம்மி, வெதும்பி வெதும்பிப்‌ 

பெருமூச்சு விட்டுக்‌ கீழேவிழுந்து: மெய்மறந்து கிடந்து பின்பு 

எழுந்து, “என்‌ கன்றினைத்‌ தேர்க்காலில்‌ அழுத்திக்கொன்ற 

காருண்யமில்லாத கண்மூடியைக்‌ கண்டால்‌ என்னிரண்டு 

கொம்புக்கும்‌ இரையாக்காது விடுவேனோ! மைந்தரைப்‌ பெறாத 

மலட்டுத்தன முள்ளவர்களும்‌ இப்படிச்‌ செய்யத்‌ துணிவு கொள்‌ 

ளார்களே! ௮! இது செய்யத்‌ துணிந்தவன்‌ இன்னுமென்ன செய்யத்‌ 

துணியான்‌-என்று வெம்பியும்‌, “துன்பஞ்‌ செய்விக்குந்‌ 

துஷ்டர்களுக்கும்‌, கொலை செய்கின்ற கொடுந்தொழிலோர்க்கும்‌ 

இடங்கொடாத இந்நகரம்‌, இன்று வலியற்ற உயிர்களையும்‌ 

மாய்த்து விடுகின்ற வஞ்சகர்க்கும்‌ இடங்கொடுத்ததே! ஐயோ? 

இதில்‌ அரசனில்லையோ - ! நீதி யில்லையோ! நெறியில்லையோ! 

இதென்ன அநியாயமோ!”- என்று முறையிட்டும்‌, தன்‌ கன்றை 

இழந்ததனால்‌ உண்டாக்கிய துக்கத்தை சகிக்க மாட்டாததாய்‌ 

வருந்தி, “நமக்கு நேரிட்ட துக்கத்தைச்‌ நமது இறைவராகிய மனுச்‌ 
சோழரிடத்திற்‌ சென்று குறிப்பித்து நிவர்த்தி செய்து 

கொள்ளுவோம்‌”. என்றெண்ணி, அக்கன்றைப்‌ பசுந்‌ தழைகளால்‌ 

மூடிவைத்துக்‌ கண்ணீர்‌ சொரிந்து கதறிக்‌ கொண்டே 

மனுச்சக்கரவர்த்தியின்‌ வாயிலில்‌ வந்து, குடிகளுக்குக்‌ குறைவு 

நேரிட்டால்‌ அதை அரசனுக்கு அறிவிக்கும்‌ படி ௮வ்வரண்‌ மனை 
வாயிலில்‌ கட்டியிருக்கிற - ஆராய்ச்சி மணியைத்‌ தன்‌ 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 59 

கொம்பினால்‌ மிகுந்தவி சையோடும்‌ வலியோடும்‌ 

அடித்தசைத்தது அப்படி அசைத்த போது, அந்த நகரத்திலுள்ள 
ஜனங்க ளெல்லாம்‌, ஒரு காலத்திலாயினுங்‌ கேட்டறியாத 

ஆராய்ச்சி மணியனைது ஓசையை இன்று நாதனமாகக்‌ கேட்டோம்‌: 

என்ன விபரீதமோ!''. என்று ஒருவர்க்கொருவர்‌ பேசிக்‌ கொள்ள, 

அந்த மணியிலிருந்து காதமட்டுங்‌ கேட்கக்‌ கணீரேன்று 

ஒசையுண்டாயிற்று. | 
18. இளவரசால்‌ வந்த இடரென்றறிந்து 

ஆற்றொணாத்‌ துயரில்‌ அரசன்‌ ஆழ்தல்‌ 

அவ்வோசையைச்‌ சபா மண்டபத்தில்‌ மந்திரி 

முதலானவர்கள்‌ சூழச்‌ சிங்காதனத்தின்‌ மேல்‌ வீ ற்றிருந்த மனுச்‌ 

சக்கரவர்த்தியானவர்‌ கேட்டு,-மாதர்கள்‌ காலிலணிந்த 

சிலம்போசை கேட்ட மாதவர்‌ போலவும்‌,- அழுகுரலோசை 

கேட்ட அந்தணர்‌ போலவும்‌, சண்டை இரைச்‌ சலைக்‌ கேட்ட 

சற்சனர்‌ போலவும்‌, புலி முழக்கங்‌ கேட்ட புல்வாய்‌ போலவுந்‌- 

திடுக்கிட்டு, திகைப்படைந்து,. சிங்காசனத்திலிருந்து பெருங்‌ 

காற்றால்‌ அடியற விழுந்த பனை மரம்‌ போலக்‌ கீழே விழுந்து,. 

மூர்ச்சை யடைந்து,-சிறிது நேரஞ்‌ சென்று தெளிந்‌ தெழுந்து, - 

உடல்‌ நடுங்கி,உள்ளம்‌ பதைத்து, - உயிர்‌ சோர்ந்து,-நாவுலர்ந்து, 

கண்கலங்கி,-நடை தள்ளாடி, - அதிவேகமாக அரண்மனை 

வாசலுக்கு வருமுன்‌ ,-வாயிற்‌ காப்போர்‌ அரசனுக்கெதிரே 

அஞ்சி யஞ்சி வந்து, அடியில்‌ விழுந்‌ தெழுந்து, “ஆண்டவரே! 
அரண்மனை வாயிலில்‌ கட்டி யிருக்கிற ஆராய்ச்சி மணியை 

ஒரு தலையீற்றுப்‌ பசுவானது தன்‌ கொம்பினால்‌ அடித்து 

ஓசையுண்டாக்யெது”. என்று விண்ணப்பஞ்‌ செய்ய, - 

அதுகேட்டு அரசன்‌ விரைவில்‌ வந்து, அவ்வாராய்ச்சி 

மணியின்‌ அருகே உடல்‌ மெலிந்து, - முகஞ்சோர்ந்து, - கண்ணீர்‌ 

சொரிந்து, - கதறி நிற்கன்ற பசுவைக்‌ கண்டு, - சாவியாய்ப்‌ 

போன தன்‌ பயிரைக்‌ கண்ட தரித்திரனைப்‌ போல்‌ மனம்‌ 

நைந்து நைந்துருகி, நொந்து நொந்து வருந்தி,- “ஐயோ 



60 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

சாதுவான இந்தப்‌ பசுவுக்கு என்ன துன்பம்‌ நேரிட்டதோ! இதன்‌ 

குறையை இன்னதென்று மதித்தறிந்து கொள்ள வல்லமை 

இல்லாதவனாக இருக்கிறேனே”. என்று பதைத்துத்‌ தம்மருகில்‌ 

அச்சத்துடன்‌ நிற்கின்ற அமைச்சர்களைப்‌ பார்த்து,- “எனக்கு 

புகழும்‌ புண்ணியமும்‌ மேன்மேலும்‌ வருவிக்கின்ற உங்கள்‌ 

மந்திரித்‌ துவம்‌ நன்றாக இருந்தது! உங்கள்‌ அஜாக்கிரதையினா 

லல்லவோ இந்தப்‌ பசுவுக்கு ஏதோ ஒரு குறை நேரிட்டது!” என்று 

கோபித்துப்‌ பார்க்க, அது கண்டு அ௮ச்சங்கொண்ட 

மந்திரிகளுள்‌ ,- அப்பசு துயரப்படுவதற்குக்‌ காரணம்‌ இன்ன 

தென்று முன்னே அறிந்தும்‌ அரசனிடத்திற்‌ சொல்வதற்கு 

அஞ்சியிருந்த ஒரு மந்திரியானவன்‌.. “இனி இதை நாம்‌ மறைத்து 

வைத்தாலும்‌ வேறொருவரால்‌ வெளிப்படுமாதலால்‌, நாமே 

அறிந்தமட்டில்‌ அறிவிப்போம்‌, - என்றெண்ணி, அரசனை 

வணங்கி, “தலைவனே! உமது புத்திரன்‌ இன்று ஏறிப்போன 

இரதத்தின்‌ சக்கரத்தில்‌ இளங்கன்று ஒன்று எதிரே குதித்து வந்து 
அகப்பட்டு இறந்துவிட்டது: அந்தக்கன்றை ஈன்ற இந்தப்‌ 
பசுவானது ஆறாத்துயர்கொண்டு ஆராய்ச்சி மணியை 

௮அசைத்தது”.என்று சொன்னான்‌. 

அச்சொல்லானது,. வெந்த புண்ணில்‌ வேலுருவியது 

போல்‌”. மணி ஒலி கேட்டு வருந்தி யிருந்த செவிகளி னுள்ளே 

சென்றுருவிச்‌ சுறுக்கிட்டு வெதுப்பவி முந்து, விஷந்தலைக்‌ 

கேறினாற்‌ போல வேதனையடைந்து அஞ்சு புலனும்‌ அறிவுங்‌ 

கலங்கிப்‌ பஞ்சப்‌ பிராணனும்‌ பதைபதைத்‌ தொடுங்க, பேச்சு 

மூச்சில்லாமற்‌ சோர்ந்து கிடந்து, அருகிலிருந்த அமைச்சர்கள்‌ 

செய்த சாந்தோப சாரத்தினால்‌ சோர்வு நீங்கி அப்பசுவை 

அடிக்கடி பார்த்துப்‌ பார்த்து, கண்ணீர்‌, கடல்‌ வெள்ளம்‌ போல்‌ 

பெருகவும்‌, நெருப்பில்‌ விட்ட நெய்யைப்போல, நெஞ்சம்‌ 

உருகவும்‌,. “ஐயோ! இந்தப்‌ பசுவுக்கு இப்படிப்பட்ட துக்க 

மூண்டாவதற்கு நானே முக்கிய காரணமாக இருந்தேனே! தன்‌ 

கன்றுக்கு ௮பாயமொன்று மில்லாதிருக்கினுஞ்‌ சுபாவத்திலே 

காணுந்தோறுங்‌ கதறி உருகுகின்ற அன்பையுடைய இந்தப்‌ 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 61 

பசுவானது தன்‌ கன்று இறந்து கிடக்கின்றதைக்‌ கண்டபோது 

எப்படியுருகியதோ! என்ன பாடுபட்டதோ! கன்று சமீபத்தி 

லிராமல்‌ சற்றே துூரரத்திலிருக்கினும்‌ பார்த்துப்‌ பார்த்துப்‌ 

பதைக்கின்றதும்‌, அம்மா! அம்மா! என்று அலறுகின்றதுமாகிய 

சுபாவச்‌ செய்கைகளையுடைய பசுவானது, கன்றிறந்து கண்‌ 

மறைவிற் கிடக்‌ கின்றதை எண்ணி எண்ணி, எப்படிப்‌ பதைக்‌ 

கின்றதோ! ஐயோ! அடிக்கடி அலறுகின்றதே புலி முதலான 

துஷ்ட மிருகங்களிலொன்று எதிர்படுமானால்‌ முன்சென்று 

தன்னுயிறைக்‌ கொடுத்தாயினுங்‌ கன்றினுயிறைக்‌ காக்க 

வேண்டுமென்னுங்‌ கருத்துள்ள பசுவுக்கு இறந்த கன்றை எதிர்‌ 

கண்டபோது எப்படி உயிர்‌ பதறியதோ!சிவசிவ! சிறுகன்று 

தேர்க்காலில்‌ அகப்பட்ட போது எப்படித்‌ துடித்ததோ வென்று 

எண்ணுந்தோறும்‌ என்னுள்ளம்‌ பகீரென்று பதைக்கின்றதே! 

இந்தப்‌ பசுவானது,- குள்ளனைக்கொண்டு ஆழம்‌ பார்க்க 

வந்தது போலவும்‌,'- பேயைத்தெய்வமென்று பிள்ளைவரம்‌ 

கேட்கவந்தது போலவும்‌,'-கொல்லை ஆள்காட்டியைக்‌ கூலி 

கேட்கவந்தது போலவும்‌,'.“வி ழலினிடத்து நிழலுக்கு வந்தது 

போலவும்‌”,-என்னைக்கொண்டு தன்‌ துயரைத்‌ தீர்த்துக்‌ 

கொள்ள எண்ணியல்லவோ இவ்வாராய்ச்சி மணியை 

அசைத்து இவ்வி டத்து நிற்கின்றது! இதற்கு என்ன செய்வேன்‌! 

எமன்‌ கையில்‌ அகப்பட்ட உயிர்‌ எந்தவிதத்தாலுந்‌ 

திரும்பாதென்று உலகத்தார்‌ சொல்லும்‌ உறுதியான வார்த்தை 

வீண்போக.முன்னொரு காலத்தில்‌ நமது நகரத்தில்‌ ஓர்‌ 

அந்தணன்‌ ஈன்ற சிறுவன்‌, அகாலத்தில்‌ மரணமடைய, 

அதுபற்றி அல்வந்தணன்‌ துயர்கொண்டு தமதுசமூகத்தில்‌ வந்து 
- சிவநெறி திறம்பாமற்‌ செங்கோல்‌ செலுத்துகிற உமது 

காவலைக்‌ கடந்துஅகாலத்திலே அந்தகன்‌ வந்து, இரவும்‌ பகலுந்‌ 

தவம்செய்து யான்‌ அருமையாகப்‌ பெற்ற ஒரு பேறான 

புத்திரனை உயிர்‌ கொண்டு போனானே: தலைவனே இது ' 

தகுமோ! - என்று முகமும்‌ மனமுஞ்‌ சோர்ந்து முறையிட்டுக்‌ 

கொள்ள - அதுகேட்டு மனமுருகி நொந்து, - சிவபெருமான்‌ 



62 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பருதி : 

திருவடியன்றி மற்றொன்றிலும்‌ மனம்‌ வையாத தமது 

வல்லமையால்‌ எமலோகத்தில்‌ இருந்த உயிரை மீட்டுக்‌ கொண்டு 

வந்து, முன்னிருந்த உடலில்‌ விட்டு, அவ்வந்தணனை மகிழ்ச்சி 

செய்வித்து, அன்று தொட்டு எமனைத்‌ தாமுள்ள வரையிலுந்‌ 

தமது நகரத்திலும்‌ நாட்டிலும்‌ வர வொட்டாமற்‌ செய்த என்‌ 

குல முதல்வராகிய சைவச்‌ சோழரைப்‌ போல, -அவ்வளவு 

பெரிதான காரியஞ்‌ செய்யாவிடினும்‌ - இப்‌ பசுங்கன்றின்‌ 

உயிரொன்றை மாத்திரமானாலும்‌ மீட்டுக்‌ கொடுக்க 

வலியற்றவனாக இருக்கின்றேனே! அவமிருத்து நேரிட்டபோது 

சஞ்சிவகரணி யென்னும்‌ தெய்வத்‌ தன்மை யுள்ள மருந்தைக்‌ 

கொடுத்துப்‌ பிழைப்பிக்கச்‌ செய்த என்‌ குலத்‌ தலைவர்களிற்‌ 

சிலர்போல்‌ அம்மருந்தையாயினும்‌ பெற்றுக்‌ கொள்ளத்தக்க 

தவஞ்‌ ' செய்தேனோ! தமது அஜாக்கிரதையினால்‌ பிற 

உயிர்களுக்குக்‌ கெடுதி நேரிட்ட போது, அது பொறாமல்‌ தம்‌ 

உயிரைவிட்ட சில அரசர்களைப்போல, என்‌ அஜாக்கிரதை 

யினால்‌ நேரிட்ட இப்‌ பசுங்கன்றின்‌ முடிவைக்‌ கேட்டறிந்த 

நான்‌, உயிரை யாயினும்‌ விட்டேனோ! -அன்னிய தேசத்தறசர்‌ 

குற்றஞ்‌ செய்தோரைக்‌ கொலை செய்தாரென்று கேட்டாலுங்‌ 

“குற்றம்‌ வந்ததென்ன! கொலை செய்ததென்ன என்று குலை 

நடுங்குகின்ற நல்லோர்கள்‌ மரபிற்‌ பிறந்த நான்‌, குற்றம்‌ வரவும்‌ 
கொலை செய்யவும்‌ அரசு செலுத்தி அந்த நல்லோர்களியல்புக்கு 

நாண முண்டாகத்‌ தானோ, வீட்டின்‌ வாயிலில்‌ 

வெள்ளெருக்குப்‌ புத்தது போல தோன்றினேன்‌! 

நாம்‌ அரசாட்சி செய்ய ஏற்பட்டநாள்‌ தொட்டு இந்நாள்‌ 

வரையிலும்‌, எவ்வுயிரும்‌ எவ்வி தத்திலும்‌ யாதொரு குறையும்‌ 

இல்லாமல்‌ வாழ்ந்து மகிழ்ந்திருக்க நீதியுடன்‌ முறைதவறாது 

செங்கோல்‌ செலுத்திவரும்படி சிவானுக்கிரகம்‌ பெற்றோமே 

யென்று ஒரு நாழிகைக்கு முன்‌ வரையிலும்‌ எனக்கு உண்டா 

யிருந்த மனக்களிப்பை யெல்லாம்‌ மண்ணிற்‌ கவிழ்த்தேனே! 

நாமும்‌ பழிபாவங்களுக்குப்‌ பயந்தே அறநெறி தவறாது அரசு 

செலுத்தி வருகிறோம்‌: பழைய தரித்திரனுக்குப்‌ பணங்‌ 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 63 

கிடைத்தது போல்‌” நமக்கும்‌ சிவானுக்‌ கிரகத்தால்‌ ஒரு சிறுவன்‌ 

பிறந்தான்‌? அவனும்‌ கற்றவர்‌ மகிழக்‌ கல்வி கேள்விகளில்‌ 

நிறைந்து பண்பும்‌ பருவமும்‌ உடையவனானான்‌?: இனி 

நமக்கென்ன குறை என்று எண்ணி எண்ணி இறுமாப்‌ 

படைந்தேனே! புத்திரப்பேறு பெற்றுப்‌ புனிதனானோ மென்று 

பூரித்திருந்தேனே! நமது புத்திரன்‌ இளவரசுப்‌ பட்டத்திற்கு 
ஏற்றவனானான்‌ இனிக்கல்யாணஞ்‌ செய்விப்‌ போமென்று 

கனவு கண்டிருந்தேனே! நமது புத்திரன்‌ நற்குணங்களை 

உடையவனாக இருக்கிறான்‌ பெற்றெடுத்த நமது பேர்‌ கொண்டு 

வருவானென்று மனோராச்சியம்‌ பண்ணி மகிழ்ந்திருந்தேனே! 

இளங்கன்று எதிர்‌ வரவுங்‌ கண்கெட்டுக்‌ கருத்தழிந்‌ தவன்‌ 

"போலத்‌ தேரை நடத்தித்‌ தீராப்‌ பழி புண்டானே! ஐயோ இவன்‌ 

என்‌ செங்கோலைப்‌ பிடிக்கத்தக்க செல்வப்‌ பிள்ளையாகாமல்‌ 

- தென்னம்பிள்ளை யானானே! சிவதரி சனஞ்‌ செய்யப்‌ 

போகிறவன்‌ தேரூர்ந்தே போகப்படாது! அவ்வாறு போயினும்‌ 

நாற்புறத்திலும்‌ நடப்போர்களை விலக்கும்படி ஆள்‌ 

விலக்கிகளை விட்டு, முன்னே பரிக்காரர்‌ வரவு குறித்துப்‌ 

போகப்‌ பின்னே மெல்லெனத்தேரை விட வேண்டும்‌. அப்படிச்‌ 

செய்யாமல்‌ பாலியப்‌ பருவம்‌ பயமறியாதென்பதற்குச்‌ சரியாகப்‌ 

பரபரப்பாகத்‌ தேரை நடத்திப்‌ பசுங்கன்றைக்‌ கொன்றான்‌! 

ஐயோ! இவன்‌ கல்வியறிவுள்ளவனாக இருந்தும்‌ அறிவழிந்து, 

அரசன்‌ பிள்ளையாகாமல்‌ அணிற்‌ பிள்ளையானானே! 

கொடிய பாதகங்களிலெல்லாங்‌ கொலைப்பாதகமே தலைமை 

யென்று வேத முதலாகிய கலைகளில்‌ தானும்‌ படித்‌ தறிந்தான்‌:- 

சான்றோர்‌ சொல்லவுங்‌ கேட்டறிந்தான்‌.. அப்படி அறிந்‌ 

திருந்தும்‌ அப்பாதகஞ்‌ சேரவொட்டாமல்‌ தன்னைக்‌ காத்துக்‌ 

கொண்டு பட்டப்பிள்ளை யாகாமல்‌ பழிப்பிள்ளையானானே! 

ஐயோ! புதல்வனைப்‌ பெற்றால்‌ புண்ணியம்‌ பெறலாமென்‌ 

றெண்ணிய எனக்கு மலடா யிருந்தாலும்‌ வாழ்வுண்டென்று 

நினைக்கும்படி நேரிட்டதே! நான்‌ நெடுநாளாகத்‌ தியாகராஜப்‌ 

பெருமானை வேண்டிக்‌ கொண்டது இப்படிப்பட்ட பெரிய 



64 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

பழிக்காளாகிய பிள்ளையைப்‌ பெறத்தானோ! பிள்ளை என்ன 

செய்யும்‌,! பெருமான்‌ என்ன செய்வான்‌! “மாதா பிதாக்கள்‌ 

செய்தது மக்களுக்கு” என்னும்‌ பெரியோர்‌ வார்த்தையின்படி 

நான்‌-செய்த தீவினையே என்‌ புத்திரனுக்கு நேரிட்டதென்று 

நினைத்து, என்னை வெறுத்துக்‌ கொள்ளவேண்டு 

மென்றாலும்‌, இந்தப்‌ பிறப்பில்‌ என்‌ புத்தி யறிந்து ஒரு தீங்குஞ்‌ 

செய்ததில்லையே! இந்தப்‌ பிறப்பில்லா விட்டாலும்‌ 

முற்பிறப்பிலே, 

நல்லோர்‌ மனத்தை நடுங்கச்‌ செய்தேனோ! 

வலிய வழக்கிட்டு மானங்‌ கெடுத்தேனோ! 

தானங்‌ கொடுப்போரைத்‌ தடுத்து நின்றேனோ! 

கலந்த சினேகரைக்‌ கலகஞ்‌ செய்தேனோ! 

மனமொத்த நட்புக்கு வஞ்சகஞ்‌ செய்தேனோ! 

குடிவரி உயர்த்திக்‌ கொள்ளை கொண்டேனோ! 

ஏழைகள்‌ வயிறு எரியச்‌ செய்தேனோ! 

தருமம்‌ பாராது தண்டஞ்‌ செய்தேனோ! 

மண்ணோரம்‌ பேசி வாழ்வழித்‌ தேனோ! 

உயிர்க்கொலை செய்வோர்க்கு உபகாரஞ்‌ செய்தேனோ! 

களவு செய்வோர்க்கு உளவு சொன்னேனோ! 

பொருளை இச்சித்துப்‌ பொய்‌ சொன்னேனோ! 

ஆசை காட்டி மோசம்‌ செய்தேனோ! 

வரவுபோக்‌ கொழிய வழியடைத்‌ தேனோ! 

வேலை யிட்டுக்‌ கூலி குறைத்தேனோ! 

. பசித்தோர்‌ முகத்தைப்‌ பாரா திருந்தேனோ! 

இரப்போர்க்குப்‌ பிச்சை இல்லை யென்றேனோ! 

கோள்‌ சொல்லிக்‌ குடும்பங்‌ கலைத்தேனோ! 

நட்டாற்றில்‌ கையை நழுவ விட்டேனோ! 

கலங்கி ஒளிந்தோரைக்‌ காட்டிக்‌ கொடுத்தேனோ! 

கற்பழிந்‌ தவளைக்‌ கலந்திருந்‌ தேனோ! 

காவல்‌ கொண்டிருந்த கன்னியை யழித்தேனோ! 

கணவன்வழி நிற்போரைக்‌ கற்பழித்‌ தேனோ! 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 65 

கருப்ப மழித்துக்‌ களித்திருந்‌ தேனோ! 

குருவை வணங்கக்‌ கூசிநின்‌ றேனோ! 

குருவின்‌ காணிக்கை கொடுக்க மறந்தேனோ! 

கற்றவர்‌ தம்மைக்‌ கடுகடுத்‌ தேனோ! 

பெரியோர்‌ பாட்டிற்‌ பிழை சொன்னேனோ! 

பக்ஷியைக்‌ கூண்டில்‌ பதைக்க அடைத்தேனோ! 

கன்றுக்குப்‌ பாலூட்டாது கட்டிவைத்‌ தேனோ! 

ஊன்சுவை உண்டு உடல்‌ வளர்த்தேனோ! 

கல்லும்‌ நெல்லுங்‌ கலந்து விற்றேனோ! 

அன்புடை யவர்க்குத்‌ துன்பஞ்‌ செய்தேனோ! 

குடிக்கின்ற நீருள்ள குளந்‌ தூர்த்தேனோ! 

வெய்யிலுக்‌ கொதுங்கும்‌ விருக்ஷ மழித்தேனோ! 

பகைகொண்டு அயலோர்‌ பயி ரழித்தேனோ! 

பொது மண்ட்பத்தைப்‌ போயிடித்தேனோ! 

ஆலயக்‌ கதவை அடைத்துவைத்‌ தேனோ! 

சிவனடி யாரைச்‌ சீறி வைதேனோ! 

தவஞ்‌ செய்வோரைத்‌ தாழ்வு சொன்னேனோ! 

சுத்த ஞானிகளைத்‌ தூஷணஞ்‌ செய்தேனோ! 

தந்தைதாய்‌ மொழியைத்‌ தள்ளி நடந்தேனோ! 

தெய்வம்‌ இகழ்ந்து செருக்கடைந்‌ தேனோ! 

என்ன பாவஞ்‌ செய்தேனோ! இன்னதென்‌ றறியேனே! 

ஐயோ! இந்தப்பசுவின்‌ சோர்ந்த முகத்திற்‌ கண்ணீர்‌ 

ததும்புகன்றதைக்‌ கண்ட என்‌ கண்களை. நுங்கு சூன்‌ 

றெடுப்பது போலப்‌ பிடுங்கி எறியேனோ! இதன்‌ கன்றை உன்‌ 

புத்திரன்‌ தேர்க்காலில்‌ ஊர்ந்து கொன்றானென்று சொல்லக்‌ 

கேட்ட என்‌ செவிகளைச்‌ செம்பு நீருருக்கிவிட்டுச்‌ செவிடாக்‌ 

கேனோ! இந்தப்‌ பசு ஆராய்ச்சி மணியினால்‌ தன்‌ குறையை 

அறிவித்த நாழிகை தொட்டு இந்நாழிகை வரையிலும்‌ அக்‌ 

குறையைத்‌ தீர்ப்பதற்குவேண்டிய உறுதி மொழியைக்‌ கூறா 

திருக்கிற என்‌ நாவைச்‌ சூடுள்ள நெருப்பாற்‌ சுட்டு விடேனோ! 

இதற்குத்‌ துன்பமுண்டாக்‌ கனவன்‌ இன்னானென்று அறிந்தும்‌ 

அவனையே இன்னும்‌ தண்டனை செய்யாது தாழ்த்திருக்கின்ற 



66 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

என்‌ கைகளைக்‌ கத்தியைக்‌ கொண்டு கண்டித்து விடேனோ! 

இதன்‌ கன்றைப்‌ பிழைப்பதற்குத்‌ தக்க நன்முயற்சியைத்‌ தேடி 
நாலு திக்குகளிலும்‌ நடவாத என்காலைக்‌ கோடரி கொண்டு 

குறுக்கே வெட்டேனோ! இதன்மெலிவை அடிக்கடி கண்டும்‌ 

வற்றி ஒடுங்காத மலபாண்டமாகிய என்‌ உடம்பை வாளாயுதங்‌ 

கொண்டு மடித்துக்‌ கொள்ளேனோ! இதன்‌ பரிதாபத்தையைம்‌ 

நமக்கு நேரிட்ட பழியையும்‌ எண்ணி உருகி அழியாத 

உள்ளத்தை வலிய விஷத்தைவிட்டு மாய்த்து விடேனோ! 

நிலையிலா உயிர்க்கஞ்சி இவைகளில்‌ ஒன்றுஞ்‌ செய்யா துயிர்‌ 

வைத்திருக்கின்றேனே! என்ன செய்வேன்‌! “பாவிக்குத்‌ 

தீர்க்காயுள்‌” என்பதற்குச்‌ சரியாகப்‌ பெரும்‌ பாவியாகிய 

என்னுயிர்‌, தனக்குத்‌ தானேயும்‌ போகின்ற தில்லையே! 

“நல்ல பூஜாபலத்தினால்‌ தெய்வபக்தியுடன்‌ செங்கோல்‌ 

செலுத்தி வருகின்றான்‌ மனுச்சோழன்‌” என்று மண்‌ 
ணுலகத்தாரும்‌ விண்ணுலகத்தாரும்‌ புகழ்ந்த புகழெல்லாம்‌ 

பொய்யாய்ப்‌ போய்‌ விட்டனவே: நான்‌ அப்புகழை 

வேண்டியனவனல்ல. ஆதலால்‌, - அது போகட்டும்‌. உயிரினும்‌ 

ஒன்பது பங்கு அதிகமாகத்‌ தேடி வைத்த புண்ணியமும்‌ 

போகின்றதே! ஆ! நான்‌ நீதி தவறாது அரசு செய்கின்றே 

னென்பதை நினைத்தால்‌ எனக்கே ஏளனமாக இருக்கின்றதே 

சேங்கன்றைத்‌ தெருவில்‌ சிதைக்கவும்‌ ஒருமித்திருந்த என்‌ 

செங்கோலை, அளவுகோ லென்பேனோ! - அஞ்சனக்கோ 

லென்பேனோ! - எழுதுகோ லென்பேனோ! - ஏற்றக்கோ. 

லென்பேனோ! - கத்திரிக்கோ லென்பேனோ! - கன்னக்கோ 

லென்‌ பேனோ! - குருடன்கோ லென்பேனோ! - கொடுங்கோ 

லென்பேனோ! - துடைப்பக்கோ லென்பேனோ! - துலாக்கோ 

லென்பேனோ! - மரக்கோ லென்பேனோ! - வைக்கோ 

லென்பேனோ! - அல்லது இன்று இறந்த பசுங்‌ கன்றாகிய 

பிரேதத்தைப்‌ பரட்டிச்‌ சுடுகின்ற பிணக்கோ லென்பேனோ! - 

என்ன கோலென்றுதா னெண்ணுவேன்‌! - இளங்‌ கன்றைக்‌ 

கொலை செய்யச்‌ சம்மதித்திருந்த என்‌ ஆக்கினா சக்கரத்தைக்‌ 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 67 

கிரக சக்கர மென்பேனோ! வருஷ சக்கரமென்பேனா! தண்ட 

சக்கரமென்பேனா! - அல்லது இச்‌ சேங்கன்றைச்‌ சிதைத்த தேர்ச்‌ 

சக்கர மென்யேனோ! - என்ன சக்கரமென்‌ றெண்ணுவேன்‌! 

இந்தப்‌ பசுவின்‌ கன்றுக்கு அபாயம்‌ நேரிடக்‌ காத்திருந்த என்‌ 

காவலைச்‌ சிறுபெண்‌ காக்கின்ற தினைக்காவ லென்பேனோ! - 

குருடன்‌ காக்கின்ற கொல்லைக்காவ லென்பேனோ! - புல்லாற்‌ 

செய்த புருடன்‌ காக்கின்ற புன்செய்க்காவ லென்‌ பேனோ! - 

வரும்படி யில்லான்‌ காக்கின்ற வாயிற்காவ லென்பேனோ! . 

பயிரைக்‌ காக்க வைத்த பண்ணைக்காவ லென்பேனோ! - 

வேலை வேண்டிக்‌ காக்கின்ற வெருங்காவ லென்பேனோ! - 

அல்லது இக்கன்றை அடக்கஞ்செய்யக்‌ காத்திருக்கின்ற 

அரிச்சந்திரன்‌ காவலென்பேனோ! - என்ன காவலென்றுதான்‌ 

எண்ணுவேன்‌! என்ன செய்வேன்‌! ஐயோ இப்படிப்பட்ட 

பாவி.யாகிய என்னை மனுவென்று பேரிட்டழைப்பது, - 

காராட்டை வெள்ளாடென்றும்‌, - அமங்கள வாரத்தை மங்கள 

வாரமென்றும்‌,- நாகப்பாம்பை நல்ல பாம்பென்றும்‌, 

வழங்குகின்ற வழக்கம்‌ போன்றதல்லது உண்மையல்லவே! இனி 

இப்பசுங்‌ கன்று உயிர்‌ பெற்றெழுந்திருப்பதற்கு உபாயம்‌, என்‌ 

புத்திரனுயிரையன்றி என்‌ உயிரையும்‌, என்‌ மனையாள்‌ 

உயிரையும்‌, என்‌ அரசாட்சியையும்‌ எனக்கு உரித்தாகிய 

எல்லாப்‌ பொருள்களையும்‌ கொடுத்து விட்டால்‌ நேரிடுமென்று 

சொல்வோருண்டானால்‌, இதோ கொடுத்து விடுகிறேன்‌. 

அவ்வாறு சொல்வோருமில்லையே! இதற்கு நேரிட்ட துக்கமும்‌, 

எனக்கிதனாலுண்டாகிய துயரமும்‌ எப்படித்‌ தீருமோ! 

இப்படி யென்றறியேனே! என்ன செய்வேன்‌” என்று பல 
விதமாகப்‌ பரிதவி த்திருந்தார்‌. 

19. அரசனை வணங்கி அமைச்சர்கள்‌ கூறல்‌ 

இந்தப்‌ பிரகாரம்‌ பரிதபித்து வருந்துகின்ற மனுச்சக்கர 

வர்த்தியை அருகிலிருந்த அமைச்சர்கள்‌ நோக்கிக்‌ கைகுவித்துத்‌ 

தொழுது நின்று - “ஓ மனுநீதி தவறாத மகாராஜனே! 

வி திவசத்தாலே வலிய வந்து மடி. ந்த இளங்கன்றைக்‌ குறித்து நீர்‌ . 



68 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

துன்பப்படுவது உயிர்களிடத்து உமக்குள்ள காருண்ணியத்‌ 

திற்கு இயல்பே யென்று எண்ணி இது வரையும்‌ எதிரொன்றுஞ்‌ 

சொல்லாது சும்மா இருந்தோம்‌. இனிக்‌ 'காரியக்‌ கெடுதியில்‌ 

வாய்மூடிக்‌ கொண்டிருப்பது மந்திரிகளுக்கு அழகல்ல” 

என்றபடியால்‌, நாங்கள்‌ சொல்லும்‌ வார்த்தையைக்‌ 

கேட்டருளவேண்டும்‌, - உமது புத்திரன்‌ ஜீவகாருண்ணியமே 

தேகமாகக்‌ கொண்டவன்‌. தான்‌ பூமியதிராது எந்த ஐந்துக்கள்‌ 

எதிர்‌ வந்து அகப்பட்டுக்‌ கொள்ளுமோ வென்று, கீழ்நோக்கி 

அஞ்சி அஞ்சி மெல்லென நடக்கின்றபோது, வேறொரு 

அதிர்ச்சியினால்‌ நடுங்கிச்‌ சிற்றெறும்புகள்‌ விரைவாக ஊர்ந்து 

போகின்றதைப்‌ பார்த்து, திடுக்கிட்டு, - ஓகோ என்ன பாவம்‌! 

இந்த உயிர்களுக்கு நடுக்கம்‌ உண்டாக நடந்தோமே' - என்று 

எண்ணி, முகஞ்சோர்ந்து பிரமை கொண்டு நிற்க நாங்கள்‌ 

அநேகமுறை பார்த்திருக்‌ கின்றோம்‌. அப்படிப்பட்ட 

கிருபையுள்ளவன்‌, இந்தக்‌ கன்றை அஜாக்கிரதையினால்‌ 

கொன்றானென்று எண்ணுவதற்கு இடமில்லை. அன்றியும்‌ 

அவருடன்‌ சூழ்ந்து போன பிராமணர்‌ முதலானோர்களுக்கும்‌, 

தேரைச்‌ சூழ்ந்து போன எங்களுக்கும்‌, தேர்க்குமுன்‌ நடந்த 

ஜனங்களுக்கும்‌, தெருவில்‌ நின்று பார்த்திருந்த 
பிரஜைகளுக்கும்‌, இலேசமுந்‌ தெரியாதபடி அக்கன்று 

மாயமாகக்‌ குதித்து வந்து மடிந்தது; அன்றியும்‌ தேர்க்கு முன்னே 

யானைவீரர்‌ குதிரைவீரர்‌ முதலானோர்‌ அணியணியாக யுகம்‌ 

வகுத்தது போல நெருங்கிப்போக, விருது படிப்போர்‌, 

எச்சரிக்கை சொல்வோர்‌, கட்டியங்‌ கூறுவோர்‌, பட்டாங்கு 

படிப்போர்‌, சோர்வு பார்ப்போர்‌, ஆள்விலக்குவோர்‌ 

முதலானவர்கள்‌ நடக்க இத்தனைபேரையுங்‌ கடந்து, 

இத்தேர்க்குச்‌ சமீபத்தில்‌ சிங்கக்‌ குட்டியாயிருந்தாலும்‌ 

வரமாட்டாது. இதுவோ கோல்‌ பிடித்தவனைக்‌ கண்டால்‌ 

கூப்பிடு தூரம்‌ ஓடுகின்ற இயல்புடைய இளங்கன்று: இந்தக்‌ 

கன்று அந்தக்‌ காவலையெல்லாங்‌ கடந்து தேர்க்கு சமீபத்தில்‌ 

எதிரே துள்ளியோடி வந்ததென்றால்‌ இந்திர சாலமென்று 

எண்ண வேண்டுவதாக இருக்கின்றது! ஆதலால்‌, அக்கன்றை 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 69 

அதன்‌ விதியே இப்படிப்பட்ட ஆச்சரிய மரணஞ்‌ செய்வித்தது 

அன்றி உமது புத்திரன்‌ செய்வி த்ததல்ல. இந்தக்‌ காரியம்‌ இப்படி. 

யிருக்க, புத்திரன்‌ கொன்றானென்று அவனை நோவதும்‌ 

அவனைப்‌ பெற்றதனாற்‌ பழிவந்ததென்று உம்மை நீர்‌ நோவதும்‌, 

எய்தவன்‌ இருக்க அம்பை நோவது போலவும்‌, அம்பு செய்து 

கொடுத்த கருமானை நோவது போலவுமல்லவோ இருக்கின்றது, 

நீர்‌ சகல கலைகளையுங்‌ கற்று, கேள்வியில்‌ மிகுந்து, அரசர்க 

ளெல்லாம்‌ புகழ்ந்து கொண்டாடத்தக்கத்‌ தன்மையையுடையவர்‌. 

உமக்கு இது விஷயத்தில்‌ நாங்கள்‌ விரித்துச்‌ சொல்ல வேண்டுவ 

தென்ன? இனி துன்பப்படுவதை விட்டு, உயிர்க்கொலை 

தம்மையறியாது நேரிட்டாலும்‌, பிறர்‌ செய்யக்‌ கண்டாலும்‌, 

அதற்குத்‌ தக்க சாந்தி செய்துகொள்ள வேண்டு மென்றும்‌; 

விதிப்படி வினை வசத்தால்‌ நேரிட்டஇந்தக்‌ கன்றின்‌ கொலைக்கு 

முன்னிலையாக இருந்த உமது புத்திரனையும்‌ பெரியோர்களைக்‌ 

கொண்டு இதற்குத்‌ தக்க பிராயச்‌ சித்தத்தை அறிந்து செய்விக்க 

வேண்டுவதே உமக்கு முறை”. என்று சொன்னார்கள்‌. 

20. பழிக்குப்‌ பழி வாங்கப்‌ பார்த்திபன்‌ நினைத்தல்‌ 

அதுகேட்ட மனுச்சக்கரவர்த்தியானவர்‌, வியர்வு, 

துடிப்பு, நகை முதலான கோபக்‌ குறிகள்‌ தோன்ற மற்ற 

மந்திரிகளைப்‌ பார்த்து, - “அமைச்சர்களே! உங்கள்‌ நியாயம்‌ 
நன்றா யிருந்தது. நீங்கள்‌ சொல்லிய நீதி உங்களுக்கே ஒப்பாகு 
மல்லது தரும தேவதை சம்மதிக்குமோ! கன்றை யிழந்து 

வருந்துகின்ற இப்பசுவின்‌ சஞ்சலத்தையாவது சாந்தப்‌ 

படுத்துமோ! இப்படி நீங்கள்‌ சொல்லியது என்‌ முகத்தைக்‌ 
குறித்தோ, என்‌ புத்திரனுயிருக்கிரங்கியோ, அல்லது உங்கள்‌ 

சீவனத்தை எண்ணியோ, எது பற்றியோ? 

உலகத்தை யாளும்‌ அரசன்‌,- ஆசை பற்றியாவது வெகுளி 

பற்றியாவது: தாட்சண்யம்‌ பற்றியாவது, உறவு பற்றியாவது 
நடுநிலையாக நியாயங்‌ கண்டு சொல்லாமல்‌ மாறுபட்டால்‌, 
அதை மறுத்து இது விஷயத்தில்‌ அரசன்‌ நம்மைக்‌ கொல்லுவா 



70 _திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

னாயினுங்‌ கொல்லட்டும்‌, அவனுக்கு உறுதி கூறுவதே நமக்குக்‌ 

கடன்‌ என்று நிச்சயித்துக்‌ கொண்டு, நியாயங்கண்டு நடுநிலை 

யாகச்‌ சொல்வது மதியுடைய மந்திரிகளுக்குத்‌ தருமமாக 

விருக்க,- நீங்கள்‌ அதை நினையாமல்‌ இப்படிச்‌ சொல்லியது 
என்ன நினைத்தோ? சந்திர சூரியர்‌ திசை மாறினாலும்‌. 

சமுத்திரந்‌ தடை மீறினாலும்‌, மகா மேரு நிலை குலைந்தாலும்‌ - 
மனங்‌ கலங்காது, .விவகாரங்களிற்‌ பழுது வாராது பாது 

காக்கின்ற குணத்தையுடைய நீங்கள்‌ இன்று, நீதி இல்லாத. சில 

குறும்பரசரைக்‌ கூடி, இவ்வரசர்‌,. .தூளியென்றால்‌ நிர்த்தூளி 

யென்றும்‌: - கரும்பு கசப்பென்றால்‌ எட்டிக்காய்‌ போற்‌ 

கசப்பென்றும்‌: -. தாயைக்‌ கொலை செய்வது தக்க தென்றால்‌ - 

வேதத்தின்‌ முதற்காண்டத்தில்‌ விதித்திருக்கின்ற தென்றும்‌: - 
வெள்ளத்தில்‌ கல்‌ :மிதக்குமோ வென்றால்‌ ..ஆற்றில்‌ அம்மி 

மிதக்கக்‌ கண்டோமென்றும்‌ - காக்கை வெளுப்பென்றால்‌ - 

நேற்றைப்‌ பொழுதில்‌ நிற்கக்‌.கண்டோ மேன்றும்‌: -கல்லின்மேல்‌ 

நெல்‌ முளைக்குமென்றால்‌:கொத்தாலாயிரங்‌:குலையாலாயிர 

மென்றும்‌: கள்ளனைப்‌ பி.டிக்கலாமோ வென்றால்‌ -.பயிடி.த்தால்‌ 

பெரும்‌ பாவமல்லவே வென்றும்‌: - யொய்‌ -ஆயிறமட்டுஞ்‌ 

சொல்லலாமோ வென்றால்‌ - ஐயா, ஜயாயிரமட்டுஞ்‌ சொல்ல 

லாமென்று .விதியிருக்கிற தென்றும்‌: 'யெண்சாதியுள்ள 

வனுக்குப்‌ பிள்ளை கொடுப்பது யாரென்றால்‌ ஐயா! பெண்‌ 

கொடுத்தவனே .பிள்ளை கொடுக்க வேண்டு மென்றும்‌: - 

ஒருவன்‌ மனையாள்‌ மற்றொருவனைக்‌ கூடலாமோ வென்றால்‌, 

அடக்கத்தில்‌ ஆயிரம்பேரோடு கூடினாலும்‌ குற்றமில்லை 

யென்றும்‌: - இந்தக்‌ கழுவில்‌ இவனை ஏற்றலாமோ வென்றால்‌ - 

கழுவுக்குத்‌ தக்க கனமில்லை யென்றும்‌. என்‌ பிள்ளையும்‌ 
எச்சரிக்கைக்‌ காரன்‌ பிள்ளையும்‌ ஒருவனையொருவன்‌- 

உதாசினமாகத்‌ திட்டினாராம்‌, இதற்கென்ன செய்யலா 

மென்றால்‌ - உமது சற்புத்திரன்‌ வாய்க்குச்‌ சர்க்கரையிட 

வேண்டும்‌, மற்றவன்‌ வாய்க்கு மண்ணிட வேண்டும்‌ என்றும்‌ 

சொல்லுகின்ற துர்மந்திரிகளைப்‌ போல நியாயம்‌ பாராது 

நயிச்சிய வார்த்தைகளைச்‌ சொன்னீர்கள்‌. இது கால 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 71 

வேற்றுமை மென்றே எண்ணுகிறேன்‌. 

“தன்னைக்‌ கொடுத்தாவது தருமத்தைத்‌ தேடவேண்டும்‌” 
என்னும்‌ பெரியோர்‌ வார்த்தையைப்‌ பிடிப்பது சற்குணமுடை 

யோர்க்குத்‌ தகுதியென்றும்‌, தாய்‌ தந்தை யிடத்திலாயினுந்‌ 

தராசுக்கோல்‌ போலச்‌ செப்பமாக நின்று தீர்ப்புக்‌ கொடுக்க 

வேண்டுவது அரசர்க்கு அவசியம்‌ வேண்டிய சற்கரும 

மென்றும்‌, எனக்கு அடிக்கடி அறிக்கை யிட்ட நீங்கள்‌ இன்று 

அதோகதியில்‌ தள்ளிவிடத்தக்க அநியாயத்‌ தீர்ப்பை ௮ங்கி 

கரிக்கப்‌ போகின்‌ நீர்கள்‌. இது உங்களிடத்து நேரிட்ட அவஸ்தை 

வசமென்றே எண்ணுகிறேன்‌. ஒருவரிடத்துத்‌ தண்டனை 

விதிக்கும்போது, -எவ்வுயிர்களுந்‌ தன்னுயிர்போலெண்ணு 

வதும்‌, - எந்தப்‌ பொருள்‌ எந்தப்‌ பிரகாரமா யிருந்தாலும்‌ 

அந்தப்‌ பொருளின்‌ உண்மையை அறிந்து கொள்வதும்‌, - உருவு 

நோக்காது அறிவை நோக்குவதும்‌, ஊழ்வினை நோக்காது 

செய்வினை தோக்குவதுமாகிய இப்படிப்பட்ட இலக்கணங் 

களுக்குப்‌ பொருந்த விதிக்க வேண்டு மென்று எனக்கு 

அறிவித்து வந்த நீங்கள்‌, இன்று என்‌ புத்திரன்‌ இரக்க முள்ளவ 
னென்றும்‌, அவன்‌ அஜாக்கிரதையினால்‌ கொன்றதல்ல - 

வென்றும்‌, பழவினையாற்‌ பசுங்கன்று மடிந்ததென்றும்‌ - 

அதனால்‌ அதற்குத்‌ தக்க பிராயச்சித்தஞ்‌ செய்விக்க வேண்டு 

மென்றும்‌: - வாதியை மாத்திரம்‌ வரவழைத்துக்‌ கொண்டு 

நடுக்கொள்ளைக்காரன்‌ நியாயந்‌ தீர்த்தானென்பது போற்‌ 

சொல்லி நின்தீர்கள்‌. 

ஓகோ! அமைச்சர்களே! நீங்கள்‌ அந்தாளிருந்த அமைச்சர்‌ 

களல்ல: இந்நாளில்‌ என்னைக்‌ கெடுக்கநினைத்துக்‌ கொண்டு 

எங்கேயிருந்து வத்தவர்களோவென்று எண்ணு கிறேன்‌. ஐயோ! 

எனக்கு இப்படிப்பட்ட அநியாயத்தைக்‌ கற்பித்தோ இம்மை 

மறுமை யின்பங்களை வருவிப்பீர்கள்‌! என்றும்‌ மீளாத 
சிவகதியை அடையத்தக்க உறுதி வார்த்தை களைப்‌ பேசிய நீங்கள்‌, 
இன்று என்றும்‌. மீனாத அவகதியை அடையத்‌ தக்க இழிவுள்ள 



72 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

வார்த்தைகளைப்‌ பேச எங்கே கற்றுக்‌ கொண்டீர்களோ! அ! அ! 

இந்த ஓர வஞ்சனையை உற்று நினைக்கும்தோறும்‌ நெஞ்சம்‌ 

திடுக்கிடு கின்றதே! உங்கள்‌ சொற்படி இது காரியத்தில்‌ உடன்‌ 

பட்டேனானால்‌ தருமமும்‌ தவமும்‌ சலிப்படையுமே இக்‌ காலத்தில்‌ 

எனக்கு மேற்பட்டவர்‌ களில்லையென்று வழக்கழிவு செய்து 

வஞ்சித்துப்‌ பேசுவேனானால்காலம்‌ போகும்‌ வார்த்தை நிற்குமே 

மனுநூலில்‌ சொல்லிய நீதியின்படி நடத்துகின்ற படியால்‌, 

மனுச்சோழன்‌ மனுச்சோழனென்று, நெடுந்தூரம்‌ நீண்ட 

பெயரைச்‌ சுமந்த நான்‌, - இதற்குச்‌ சம்மதித்தேனானால்‌:.. எழுத்‌ 

தறியாதவன்‌ ஏட்டைச்‌ சுமந்தது போலவும்‌ - கண்ணில்‌ லாதவன்‌ 

கண்ணாடியைச்‌ சுமந்து கொண்டது போலவும்‌, வாசனை 

யறியாதவன்‌ மலரைச்‌ சுமந்தது போலவும்‌ வீணாகவே இந்தப்‌ 

பெயரை எடுத்துக்‌ கொண்டானென்று ஏழுலகத்தாரும்‌ இகழ்ந்து 

பேசுவார்களே! இன்றைக்கு என்‌ புத்திரன்‌ செய்த இந்தக்‌ கொடுங்‌ 

கொலையாகிய பாதகத்துக்குப்‌ பரிகாரம்‌ செய்து, இலேசாக 

விட்டு, நாளைக்கு மற்றொருவன்‌ இதைப்‌ பார்க்கினும்‌ சிறிய 

கொலையொன்று செய்யக்‌ கண்டு, அவனைக்‌ கொலை 

செய்விப்பேனானால்‌, “தருமம்‌ அறியாத இவ்வரசன்‌ தனக்‌ 

கொன்று பிறர்க்கொன்று செய்கின்றான்‌ என்று பார்த்தவர்‌ 

களெல்லாம்‌ பழித்துப்‌ பேசுவார்களே: அல்லது “தன்‌ வீட்டு 

விளக்கென்று முத்த மிட்டால்‌ சுடாது விடாது” என்பது போல 

என்‌ புத்திரன்‌ செய்த கொலையென்று ஆசையால்‌ அடக்கிக்‌ 

கொள்வேனானால்‌, அது பற்றிவரும்‌ பழி பாவங்கள்‌ என்னை 

அடையாமலிருக்குமோ? ஆதலால்‌, இப்பசுவானது அருமையான 

இளங்கன்றை இழந்து வருந்து கின்றதைத்‌ தவிர்க்க வலியில்லாத 

வனாகிய “நானும்‌ இந்தப்‌ பசுவைப்‌ போல நெடு நாளாக வருந்தி 

அருமையாகப்‌ பெற்ற என்‌ புத்திரனைப்‌ பழிக்குப்‌ பழியாகக்‌ 

கொன்று வருத்தங்‌ கொள்ளுவதே தகுதி” என்று சொல்வினார்‌. 

21. செய்யத்தகுவ திதுவெனக்‌ கூறல்‌ 

அதுகேட்டு மனங்கலங்கிய மந்திரிகளுள்‌ ஒரு மந்திரி 

யானவர்‌, அரசனை வணங்கி, “தருமநெறி தவறாத தலைவனே! 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 73 

சாவதானமாகத்‌ தயவு செய்து என்‌ வார்த்தையைக்‌ கேட்டருள 

வேண்டும்‌. “ஆன்மாக்களுக்கு அறிவின்‌ உயர்வு தாழ்வு பற்றியே 

புண்ணிய பாவங்களும்‌ ஏறிக்‌ குறைந்திருக்கும்‌ என்னுஞ்‌ சுருதி 

வாக்கியத்தின்படி, தர்மார்த்த காம மோஷங்‌ களைப்‌ 

பெறுவதற்கு யோக்கியமான அறிவுள்ள மனிதப்பிறவி யெடுத்த 

ஜீவர்களுக்குள்‌ “ஆனை மதப்பட்டு அடவியழித்தது” என்னும்‌ 

நியாயம்‌ போல - மதத்தினால்‌ காமக்‌ குரோதாதிகள்‌ 

காரணமாக ஒருவரை யொருவர்‌ கொலை செய்தாரானால்‌ 

அக்கொலைக்கு ஈடாகக்‌ கொன்றவரைக்‌ கொலை செய்வி க்கக்‌ 

கடவரென்றும்‌: - அப்படி யின்றிக்‌ “காக்கை யேறி பனம்பழம்‌ 

விழுந்தது, என்னும்‌ நியாயம்‌ போல்‌ வலிமை பகைமை 

முதலானவை யில்லாமல்‌ வி திவசத்தா 'லொருவர்‌ இறந்ததற்கு 

வியாஜமாக முன்னிட்டு, அவர்களை அவ்வாறு இனி முன்னிட 

வொட்டாம லிருக்கத்‌ தண்டித்து முன்னிட்டதனால்‌ வந்த 

பாவத்துக்குப்‌ பரிகாரஞ்‌ செய்யக்‌ கடவரென்றும்‌, 

அப்படியின்றி அமுத மூட்டுகின்றபோது அதுவே விஷமாகிக்‌ 

கொன்றதென்னும்‌ நியாயம்போல்‌, நல்ல வழியில்‌ நிறுத்தும்‌ 

பொருட்டு அச்ச முறுத்தித்‌ தண்டிக்கும்‌ போது அபாயம்‌ 

நேரிட்டிறந்ததற்கு வேறு காரணமாகியிருந்த தந்தை, குரு, 
அதிகாரி முதலானோர்களை அனசன முதலான அரிய 

- விரதங்கள்‌ தவங்கள்‌ செய்வி க்கக்‌ கடவரென்றும்‌? - 

மிருகம்‌ பக்ஷி முதலான மற்ற உயிர்களுக்கு மனிதர்களால்‌ 

கொலை நேரிட்டால்‌ அந்தந்த உயிர்களின்‌ தரத்துக்கும்‌, அவரவர்‌ 

குணா குணங்களுக்குஞ்‌ செய்கை களுக்குங்‌ காரணங் களுக்குந்‌ 

தக்கபடி யறிந்து பிராயச்சித்தஞ்‌ செய்வி க்கக்‌ கடவரென்றும்‌ - 

பொதுவாக அற நூல்களில்‌ விதித்திருக்கப்‌ பட்ட விதியை இன்று 

கன்றின்‌ கொலைபற்றி நீர்‌ செய்விக்க என்ணிய அபூர்வமான விதி 

விலக்குகின்றதே: இது தகுதியைக்‌ கடக்கின்ற குற்றமென்று 

சொல்வதற்கு இடமுண்டு பண்ணுமே” என்றார்‌. 

22. இளவரசரை இழக்க இறைவன்‌ துணிதல்‌ 

அதுகேட்ட அரசன்‌, மந்திரியே நீர்‌ பயனைத்‌ தரும்‌ 



74 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

விருக்ஷத்திலுள்ள பழத்தைப்‌ பாராது பிஞ்சைப்‌ பிடித்தது 

போல்‌ பிடித்தீர்‌. நன்றாயிருந்தது உமது வார்த்தை: அறிவின்‌ 

உயர்வு தாழ்வுகளைப்‌ பற்றிப்‌ புண்ணிய பாவங்கள்‌ ஏறிக்‌ 

குறையுமென்று பூர்வபாகத்திற்‌ சொல்லிய சுருதி, உத்திர 

பாகத்தில்‌, பரமேசுவரன்‌ ஆன்மாக்கள்‌ தோறும்‌ விகற்ப 

மில்லாமல்‌ நிறைந்திருக்கின்றபடியால்‌, மாயையின்‌ காரியமாகி 
வேறுபட்ட அறிவை நோக்காமல்‌, அப்பரமேசுவரனை நோக்கி, 

எல்லா உயிர்களையும்‌ சமமாக எண்ணி, நடக்க வேண்டும்‌, - 

என்ற உத்திர பாகத்தின்படி பிறப்பு, குணம்‌, சாதி, தொழில்‌ 

முதலான விகற்பங்களை நாடாது, உயிர்க்கொலை யினிடத்துச்‌ 

சமமாகத்‌ தண்டிப்பதே தகுதி: என்‌ புத்திரன்‌ தேரிலேறிக்‌ 

கொண்டு செல்வச்‌ செருக்கினால்‌ மறதிபற்றியே இப்பசுவின்‌ 

கன்றைக்‌ கொன்றான்‌ ஆதலால்‌, இவன்‌ “காக்கை யேறிப்‌ பனம்‌ 

பழம்‌ விழுந்தது' போல வியாஜமானவனு மல்லன்‌”, அமுத 

மூட்டி விஷமானது போல்‌ நன்மை செய்விக்கப்போய்க்‌ 

கொலைக்குக்‌ காரணமானவனுமல்லன்‌, “ஆனை மதப்பட்டு 

அடவியழித்தது” என்று நீர்‌ சொல்லிய நியாயத்துக்குச்‌ சரியாக 

இருக்கின்றான்‌, ஆதலால்‌ இவனைக்‌ கொல்வதே முடிவு” 

என்று சொன்னார்‌. 

23. மகனைக்‌ கொல்ல மந்திரியை ஏவல்‌ 

அது கேட்டு மற்றொரு மந்திரியானவர்‌, அரசனைத்‌ 

தொழுது , “மகாராஜனே! சுருதியில்‌ எல்லா உயிர்களையும்‌ 

உயர்வு தாழ்வு நோக்காது சமனாக நோக்க வேண்டு மென்று 

, உத்திரபாகத்தில்‌ வி தித்திருக்கின்றது, அந்தண ரொழுக்கத்துக்‌ 
கன்றி அரசரொழுக்கத்துக்குப்‌ பொருந்தாதே: அது பொருந்து 

மானால்‌,- பிராமணர்‌ முதலான குலாசாரமும்‌,- பிரமசாரி 

முதலான ஆசிரம ஆசாரமும்‌,- பெரியோர்‌, சிறியோர்‌, 

நல்லவர்‌, தீயவர்‌ என்கிற கிரமப்பாடுகளும்‌ வேறுபட்டு, உலக 

நிலைதவறி, அரசாட்சி மழுங்கிவிடுமே. இது ஒழுக்கத்தைக்‌ 

கடக்கின்ற குற்றமென்று சொல்வதற்கு இடங்‌ கொடுக்குமே. 

ஆதலால்‌ பூர்வ பாகத்தில்‌ விதித்த விதிப்படியே அறநூல்‌ களிற்‌ 

குறித்த நியாயங்களைக்‌ கொண்டு தீர்ப்பிடுவதே நெறியாகும்‌”. 



மனுமூறைகண்ட வாசகம்‌ 75 

என்று சொன்னார்‌. 

அதுகேட்டு மனுச்சோழர்‌ நகைத்து, “அமைச்சரே! நீர்‌ 

வழிக்குத்‌ துணையாக வருவான்‌ போல்‌ வந்து நடுகாட்டிற்‌ பயங்‌ 

காட்டிப்‌ பணம்‌ பறிக்கின்றவன்‌ போலப்‌ பயம்‌ காட்டுகின்றீர்‌. 

பரமேசுவரன்‌ அவ்வவ்வுயிர்களிடத்திலும்‌ வேறுபடாமல்‌ 

விளங்குகின்ற படியால்‌, 'எவ்வுயிர்களையும்‌ பொதுவாக 
நோக்க வேண்டும்‌” என்ற உத்தரபாகத்தின்‌ வி தியை நான்‌ அனு 

சரித்துக்கொண்டது உயிர்க்‌ கொலை யாகிய பாவ நிவர்த்திக்கு 

மாத்திரமே அல்லது மற்றொன்றிற்கு. மல்ல: இக்கருத்தை 

அறிந்து கொள்ளாமல்‌ “கருத்தறியாதவன்‌ சொன்னதே 

கொள்வான்‌” என்பது போலக்‌ கொண்டு ஒழுக்கங்கடந்த குற்றம்‌ 

வருமென்று கூறினீர்‌. 

ஆனால்‌ மற்றவை யெல்லாம்‌. நிற்க கொலைப்பாதக 

நிவர்த்திக்கு மாத்திரம்‌ எவ்வுயிர்களையும்‌ சமமாகக்‌ கொள்ள 

வேண்டும்‌ என்பது எவ்வகையாலென்பீரேல்‌: உயிர்க 

ளெல்லாஞ்‌ சிற்சத்தியின்‌ உருவமாகலானும்‌ எல்லா உயிர்களுக் 

கும்‌இறைவனே தனுகரணங்களைக்‌ கொடுத்தலாலும்‌, அவனது 
சிற்சத்தியாகிய உயிர்களை அவன்‌ கொடுத்தருளிய உடம்பி 

னின்றும்‌ நீக்குதல்‌ நினைக்கப்ப்டாத ௮பராதமாகலானும்‌,- 
எந்தெந்த உயிர்களும்‌ இயல்பினால்‌ அல்லாமல்‌ இம்சையினால்‌ 

உடம்பைவிட்டுப்‌ பிரியும்படி நேரிட்டால்‌ அந்தந்த உயிர்‌ 

களுக்கும்‌ அவ்வவ்வுடம்பைவிட்டு நீங்கும்போது உண்டாகும்‌ 
வருத்தம்‌ பெரிதாக இருக்குமாகலானும்‌,- அன்றியும்‌ கொலை 

செய்யுமிடத்துக்‌ கரும்பையும்‌ எள்ளையும்‌ ஆலையிலுஞ்‌ 

செக்கிலும்‌ வைத்தாட்டும்‌ போது நெருக்கிலகப்பட்டு அரை 

பட்டு நசுக்குண்டு சின்னா பின்னப்பட்ட அக்கரும்பிலும்‌ எள்ளி 

லுமிருந்து ரசமும்‌ நெய்யும்‌ எப்படிக்‌ கலங்கி வருமோ 

அப்படியே உடல்‌ நசுக்குண்டு அரைபட்டுச்‌ சின்னமாக 

அதிலிருந்து நடு நடுங்கி அறிவு கெட்டுத்‌ திகைப்படைந்து கலங்கி 
வருவது எவ்வுயிர்களுக்கும்‌ பொதுவாகலானும்‌, தமக்குக்‌ 

கொலை நேரிடுவதை அறிந்தபோது - உடம்பு நடுங்கியும்‌ - 

பதைத்தும்‌ - வியர்த்தும்‌ - தடதடத்தும்‌ தள்ளாடியும்‌ - கால்‌ 



76 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

சோர்ந்தும்‌ - கண்‌ கலங்கியும்‌ - இருளடைந்தும்‌ காதுகள்‌ 
கும்மென்று அடையட்டும்‌ - நாசி துவண்டும்‌ - வாய்‌ 
நீருலர்ந்தும்‌ - நாக்குழறியும்‌ வயிறு பகீரென்று திகிலடைந்தும்‌ 

மனந்‌ திகைத்துப்‌ பறையடித்தாற்‌ போற்‌ பதபத வென்றடித்துத்‌ 
துடித்துத்‌ துக்கமுஞ்‌ சோர்வுங்‌ கொண்டு மயங்கவும்‌, 
பாய்மரச்சுற்றிலகப்பட்ட காக்கை போலவும்‌, 

நீர்ச்சுழியிலகப்பட்ட வண்டு போலவும்‌, - சுழல்‌ காற்றில்‌ 

அகப்பட்ட துரும்பு போலவும்‌, உயிர்‌ சுழன்று சுழன்று 
அலையவும்‌ உண்டாகின்ற பயங்கரம்‌ எவ்வுயிர்களுக்கும்‌ 

இயல்பாகலானும்‌, இறந்தவுடன்‌ அவ்வுயிர்கள்‌ இறப்பினாற்‌ 
பட்ட இம்சையுமன்றி உடனே பிறப்பினாலும்‌ வருத்தமடைந்து 

துக்கப்பட வேண்டுமாகலானும்‌ நாம்‌ வேண்டி ஒருயிரைப்‌ 

பிறப்பிப்பதற்குச்‌ சுதந்தரமில்லாத படியால்‌ நாம்‌ வேண்டி 

ஓஒருயிரை இறப்பிப்பதற்கும்‌ சுதந்திரமில்லை; இறப்பிப்பதற்கும்‌ 
பிறப்பிப்பதற்கும்‌ இறைவனே சுதந்திர முள்ளவனென்‌ 

றெண்ணாமல்‌ ஆகாமியத்தால்‌ கொலை செய்வதனால்‌ 
மீனாநரகம்‌ நேருமென்று அறிந்து கொள்வீர்‌. 

“ஆதலால்‌, எவ்வுயிர்களிடத்துங்‌ கொலைப்‌ பாதகத்தைச்‌ 

சமமாகக்‌ கொள்ளவேண்டும்‌. இந்த நியாயத்தின்படி என்‌ 

புதல்வனைப்‌ பழிக்குப்‌ பழியாகக்‌ கொன்றுவிடு வதே முடிவு” 

என்று சொன்னார்‌. அதுகேட்டு, வேறொரு மந்திரி 

யானவர்‌ மனுச்‌ சோழரை வணங்கி “அரசனே! உமது 

பெயரினால்‌ விளங்கும்‌ மனுநூலிற்‌ குடுமியையும்‌ முக 

'ரோமத்தையும்‌ க்ஷ்வரஞ்‌ செய்து, தான்‌ கொன்ற பசுத்‌ தோலைப்‌ 

போர்த்துப்‌ பசுமந்தையினிடத்தில்‌ வாசஞ்‌ செய்து, கோசலத்‌ 

தினால்‌ ஸ்நானம்‌ பண்ணி, இந்திரி யங்களை யடக்கியிருத்தல்‌, 

கஞ்சி குடித்தல்‌, அவிசுபண்ணி உண்டல்‌, பட்டினியிருத்தல்‌, 

பசுமந்தையினுடன்‌ போதல்‌, பசுக்களுக்கு உபகாரஞ்‌ செய்தல்‌, 

பசுத்தானஞ்‌ செய்தல்‌ முதலான செய்கைகளைப்‌ பசுக்கொலை 

செய்தோர்க்குப்‌ பிராயச்‌ சித்தமாகச்‌ செய்விக்க வேண்டு 

மென்று விதித்திருக்‌ கின்றதே:. அதற்கு மாறாகப்‌ புதல்வனைக்‌ 

கொலை செய்வீரானால்‌ விதிமாறாட்ட மென்னுங்‌ குற்றம்‌ 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 77 

வருவதாகத்‌ தேர்ன்றுகின்றதே” என்று சொன்னார்‌. 

அதுகேட்ட மனுச்சக்கரவர்த்தியானவர்‌, “மந்திரி! நீர்‌ 

சொன்னது பால்வேண்டி அழுகின்ற குழந்தைக்குப்‌ பழத்தை 

எதிர்வைத்துப்‌ பராக்கு காட்டுவது போலிருக்கின்றது. விதி 

மாறாட்ட மென்னுங்‌ குற்றம்வருவதாகத்‌ தோன்றுகின்ற தென்று 

சொன்னீர்‌. அந்த மனுநூல்‌ அநித்தியமாகிய தேகத்தில்‌ 

அபிமானமும்‌,- அசுத்தமாகிய பிரபஞ்ச போகத்தில்‌ ஆசையும்‌ 

வைத்த காமிகளுக்கே அவ்வி தி கூறியதல்லது நித்தியமாகிய 

சிவத்தில்‌ அபி மானமும்‌, - சுத்தமாகிய சிவபோகத்திலாசையும்‌ 

வைத்த என்‌ பிதா மூதாதை முதலானவர்களுக்குக்‌ கூறியதல்ல. 

உயிர்க்கொலை நேரிட்டால்‌ உயிர்‌ விடக்‌ கடவரென்றே 

குறிப்பினாற்‌ கூறியிருக்கின்றது. என்‌ பிதா மூதாதைக்கு 

எவ்வி தியோ அவ்விதியே எனக்கும்‌ என்‌ புத்திரனுக்கும்‌ 

வேண்டத்‌ தக்கது. ஆதலால்‌ விதி மாறாட்டமாகாது . இந்த 

நியாயத்தால்‌ என்புத்திரனை இழந்து விடுவதே முடிவு” என்று 

சொன்னார்‌. 

அதுகேட்ட மற்றொரு மந்திரியானவர்‌, மகாராஜனை 

வணங்கி,. “உலகந்‌ தோன்றியது முதல்‌ இது பரியந்தம்‌ தெய்வ 

கடாட்சத்தினாலும்‌ வல்லமையினாலும்‌ நீதியுடன்‌ உலகாண்ட 

அரசர்கள்‌, தாங்கள்‌ ஆளுங்‌ காலங்களிற்‌ பசு முதலான மிருக 

வர்க்கங்களுள்‌ ஒவ்வொன்றை அகங்காரத்தால்‌ அடித்துக்‌ 

கொன்ற அநியாயமானவர்களையும்‌ பிராயச்சித்தஞ்‌ 

செய்வித்தார்களேயல்லாது கொலை செய்வி த்தவர்களுண்‌ 

டென்று கேட்டதில்லை. அப்படியிருக்க உமது புத்திரன்‌ இந்தப்‌ 

பசுவின்‌ கன்றைக்‌ கொல்ல வேண்டுமென்று கறுவு கொண்டு 

கொன்றவனல்லன்‌. நீரெப்படி. யவனைக்‌ கொலை செய்யும்படி 

தீர்ப்பிடலாம்‌? அவ்வாறு தீர்ப்பிட்டால்‌ முன்னோர்‌ 

செய்கைக்கு முரணானதென்னுங்‌ குற்றமுண்டாகுமே” 

என்றார்‌. அதுகேட்டு மனுச்‌ சோழரானவர்‌ “மந்திரி! நீர்‌ 
மரபறியாதவன்‌ மணம்பேச வந்ததுபோற்‌ பேசவந்தீர்‌. 

முன்னோர்‌ செய்கைக்கு முரணானதென்னுங்‌ குற்றம்‌ வருமே 

யென்றீர்‌. ஆனால்‌ நான்‌ சொல்வதை நன்றாகக்‌ கேளும்‌. 



78 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

பூர்வம்‌ என்‌ முன்னோர்கள்‌ ஆளும்‌ காலங்களில்‌ இப்படிப்பட்ட 

கொலை நேர்ந்ததேயில்லை. ஏக தேசங்களில்‌ ஒவ்வொரு 

கொலைப்‌ பாதகம்‌ நேரிட்டபோது தம்முயிரையுங்‌ கொடுத்துப்‌ 

பழிக்கு ஈடுகட்டியிருக்கின்றார்கள்‌. அவர்கள்‌ நிற்க, மற்ற: 

அரசர்களோ வென்றால்‌ தாங்கள்‌ ஆளும்‌ காலங்களில்‌ 

தேசாசார முதலான கற்பனைகளைப்பற்றி நூதன நூதனமாக 

நியாயங்களை யேற்படுத்திக்‌ கொண்டு அவைகளின்படி 
நடத்தினார்கள்‌. அவ்வறசர்கள்‌ என்னொடு சேர்க்கப்‌ 

பட்டவர்கள்‌ அல்லர்‌. ஆதலால்‌ என்‌ தீர்ப்பின்படி நடத்துவதே 

துணிவு” என்றார்‌. 

அதுகேட்டு மற்ற மந்திரிகளெல்லாம்‌ சோர்ந்து வணங்கி 

நின்று, “மகாராஜனே! கூறியதே கூறுகின்றார்களென்று 

கோபஞ்‌ செய்யாமல்‌ யாங்கள்‌ சொல்லும்‌ வார்த்தையைக்‌ 

கேட்டருள்வீராக. இந்தப்‌ பசுவோ ஓயறிவுள்ள மிருக 

வர்க்கத்துள்‌ ஒன்று. இது பெற்ற கன்றோ பால்‌ கொடுத்தற்குரிய 

பசுவாகத்தக்கதன்‌ று; ஏருழுதற்குரிய எருதாகத்தக்க சேங்கன்று. 

உமது புத்திரனோ ஆறறிவுள்ள ஆண்‌ மக்களில்‌ சிறந்த நல்லறிவு 

உடையவன்‌. அவனோ அக்கன்றைக்‌ கொல்ல வேண்டுமென்று 

கொன்றவனல்லன்‌. இக்கொலையோ கன்றினுடைய 

ஊழ்வினை என்று உலகமெல்லாஞ்‌ சொல்லும்‌. 

ஆதலால்‌,இதற்குத்‌ தக்க பிராயச்சித்தம்‌ செய்விப்பதே முறை” 
என்று சொன்னார்கள்‌. 

அதுகேட்ட அரசன்‌ “மந்திரிகளே, நீங்கள்‌ உண்மையைக்‌ 

கண்டறிந்து சொல்லுவதற்குச்‌ சக்தியற்றவர்கள்‌ போல்‌ 

இலேசாகச்‌ சொல்லுகின்றீர்கள்‌. நல்லது, நான்‌ சொல்லு 
கின்றதைக்‌ கேளுங்கள்‌. இப்பசுவோ ஐயறிவுள்ள மிருக 

வர்க்கத்திலொன்றென்று சொன்னீர்கள்‌. நன்றாயிருக்கின்றது 
உங்கள்‌ நியாயம்‌. உயர்வு தாழ்வுகளை உயிர்களின்‌ 

அறிவினிடத்து வைத்து, தாழ்ந்த அறிவுள்ள மிருகங்களைக்‌ 

கொன்றால்‌ பிராயச்‌ சித்தமென்றும்‌, உயர்ந்த அறிவுள்ள 

மனிதர்களைக்‌ கொன்றால்‌ கொலை செய்வதென்றும்‌ 

சொல்லுகின்ற உங்கள்‌ வார்த்தையின்படியே இப்பசு மனிதர்‌ 

அறிவைப்‌ பார்க்கனும்‌ உயர்ந்த அறிவுள்ளதாக இருக்கின்றது. 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 79 

எவ்வாறெனில்‌, எந்த உலகத்தில்‌, எந்தக்‌ காலத்தில்‌, எந்தப்‌ பசு 

இந்தப்‌ பசுவைங்போலக்‌ கன்றிறந்ததைக்‌ குறித்து ஆற்றப்படாத 

துக்கத்தோடும்‌,-அதிகாரிகளாலும்‌, பகைவர்களாலும்‌, 

அயலாராலும்‌, மற்ற உயிர்களாலும்‌, ஒருவர்க்குக்‌ குறை 

நேரிட்டால்‌ அக்குறையை அரசன்‌, தனக்குத்‌ தெரிவி ப்பதற்கு 

அரண்மனை வாயிலில்‌ ஆராய்ச்சிமணி கட்டுவி த்திருக்கிறா 

னென்று சாதாரண மனிதர்களாலும்‌ அறியப்படாத இந்தக்‌ 

காரியத்தை அறிந்து வந்து, அந்த மணியைக்‌ கொம்பினா 

லடித்துச்‌ சத்தமெழுப்பிக்‌ கதறிக்‌ கண்ணீர்‌ வடித்துக்‌ கொண்டு 

நின்றது? இதனை எப்போதாவது கேட்டிருக்கிநீர்களோ? 

இல்லையே. இந்தப்‌ பசு மாத்திரம்‌ அப்படியறிந்து செய்ததை 

இன்று பார்த்து நின்றீர்கள்‌. ஆதலால்‌, இது முன்‌ தவக்குறையால்‌ 

பசுவுடம்‌ பெடுத்ததாயினும்‌ மனிதப்‌ பிறப்பில்‌ உயர்‌ குலத்தில்‌ 

மேலான அறிவோடு பிறந்திருக்கிறதாகவே கொள்ள வேண்டும்‌. 

24. பசு எல்லாப்‌ பிறப்பிலும்‌ உயர்வு. 

அன்றியும்‌, பசு எல்லாப்‌ பிறப்பிலும்‌ . உயர்வு 

உள்ளதென்றும்‌ - அதன்‌ கொம்பின்‌ அடியிலே பிரம 

விஷ்ணுக்கள்‌ இருக்கின்றார்களென்றும்‌:- காவிரி முதலான 

புண்ணிய தீர்த்தங்கள்‌ அந்தக்‌ கொம்பின்‌ நுனியில்‌ 

இருக்கின்றன வென்றும்‌: - சிவபெருமான்‌ சிரசிலும்‌, சிவசக்தி 

நெற்றியிலும்‌ இருக்கின்றார்‌ களென்றும்‌: - சுப்பிரமணியக்‌ 

கடவுள்‌ நாசியிலும்‌, - அசுவனித்‌ தேவர்‌ காதுகளிலும்‌, - சந்திர 

சூரியர்‌ கண்களிலும்‌, - வருணன்‌ நாவிலும்‌, சரஸ்வதி 

குரலிலும்‌, - கந்தருவர்‌ மார்பிலும்‌, இந்திரன்‌ கழுத்திலும்‌, 

உருத்திரர்‌ முதுகிலும்‌, - சத்த மாதர்கள்‌ குறியிலும்‌, - இலக்குமி 

குதத்திலும்‌, - கங்கை மூத்திரத்திலும்‌, - பூமாதேவி வயிற்றிலும்‌, 
- யமுனை சாணத்திலும்‌, - திருப்பாற்கடல்‌ முலையிலும்‌, 

- யாகாக்‌ கினி வயிறு முகம்‌ இதயம்‌ என்னும்‌ உறுப்புகளிலும்‌ 

- அருந்ததி முதலான கற்புள்ளவர்கள்‌ உடம்பிலும்‌ இருப்பார்‌ 

களென்றும்‌ சொல்லி யிருக்கின்றதே: - அன்றியும்‌, பரமசிவன்‌ 

திருமுடிக்கு அபிஷேகம்‌ செய்ய யோக்கியமான பால்‌ முதலான 

திரவியங்களைக்‌ கொடுக்கின்றதே! - அன்றியும்‌, திரு 



80 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

வெண்ணீற்றின்‌ காரணமான திரவியம்‌ பிறப்பதற்கும்‌ 

இடமாகவு மிருக்கின்றதே, - அன்றியும்‌ நான்கு வேதமும்‌ 

கால்களாகவும்‌, - கருமமும்‌ ஞானமும்‌ கண்களாகவும்‌, - 

ஆகமங்களும்‌ சாத்திரங்களும்‌ கொம்பு களாகவும்‌, - தருமமே 

உடலாகவும்‌, - தவமே நடையாகவுங்‌ கொண்டு பரமேசு 

வரனுக்கு வாகனமாக விளங்கிய தரும: இடபத்துக்கு 

இனமாகவும்‌ இருக்கின்றதே! - அப்படிப்பட்ட மேன்மையுள்ள 

பசுவை ஐயறிவுடைய மிருக வர்க்கத்துள்‌ ஒன்றென்று சொல்லல்‌ 

தகுமோ? 

இதன்‌ கன்றோ பால்‌ கொடுத்தற்குரிய பசுவாவதில்லை. 

ஏருழுதற்குரிய எருதாகத்தக்க சேங்கன்று என்று சொன்னீர்கள்‌! 

தேவர்களெல்லாம்‌ பிறப்பதற்குத்‌ தவஞ்‌ செய்கின்ற 

மகத்துவமுள்ள இந்தத்‌ திருவாரூரிலே பிறந்த எல்லா 

உயிர்களும்‌ சிவகணங்களென்கின்ற சித்தாந்தப்படி இந்த 

கோ்ஷே்த்திரத்திலே பிறந்த இக்கன்றைச்‌ சிவகணமென்று 

கொள்ளுவதை விட்டு சேங்கன்றென்று சொல்லல்‌ தகுமோ? 

புத்திரனோ ஆறறிவுள்ள ஆண்மக்களிற்‌ சிறந்த நல்லறிவு 
உள்ளவனென்று சொல்லப்‌ படுவனோ? கன்றிறந்ததை 

ஊழ்வினையென்று உலகம்‌ சொல்லுமென்றீர்கள்‌; 

பிராரத்துவவாதிகளே யல்லாமல்‌ காமக்குரோதாதிகளாற்‌ 

பாபங்களைச்‌ செய்வதற்கு ஜீவனே ஆகாமிய கர்த்தா என்று 

கொள்கிற உத்தம மார்க்கத்தை யுடையோர்கள்‌ 

ஊழ்வினையென்று சொல்வாரோ? இதற்குத்‌ தக்க பிராயச்‌ 

சித்தஞ்‌ செய்விப்பதே முறை யென்றீர்கள்‌; மலையை எடுத்து 

உண்டு வயிறு நோகின்றவனுக்குச்‌ சுக்கு இடித்துக்‌ கொடுக்கின்‌ 

அது சொஸ்தப்படுமோ? அது போலக்‌ கொலைப்‌ பாதகஞ்‌ 

செய்தோர்க்குப்‌ பிராயச்சித்தஞ்‌ செய்யின்‌ அப்பாவம்‌ 

நிவாரணமாகுமோ? அவ்வாறு செய்வேனானால்‌ மீளா 

நரகத்தில்‌ என்‌ புத்திரனை வீழ்த்துவதுமன்றி யானும்‌ விழுந்து 
வருந்துவேன்‌; இவ்வுலகத்திலும்‌ என்றும்‌ மீளாத பழிக்கு 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ $]1 

ஆளாகச்‌ சமைவேன்‌. அன்றியும்‌, எண்ணிறந்த பெருமை 

பெற்ற இரவி, குலத்திற்கும்‌ என்னை அடுத்திருக்கின்ற 
உங்களுக்கும்‌ ஒரிழுக்கு வார்த்தையு முண்டாக்‌ கினவனாவேன்‌. 

ஆதலால்‌ இனி என்‌ சொல்லுக்‌ கிரண்டில்லை: இந்தப்‌ பசுவின்‌ 

கன்றைக்‌ கொன்ற பழிக்கு ஈடாக என்‌ புத்திரனைக்‌ கொலை 

செய்வதே நிச்சயமாகிய தீர்ப்பு” என்று, சொல்லி விட்டுப்‌ 
பின்பு மந்திரிகளுக்குள்‌ கலாவல்லபனென்கிற மந்திரியைப்‌ 

பார்த்து, “மந்திரி! என்‌ புத்திரனை அழைத்துப்‌ போய்‌ அந்தக்‌ 

கன்று இறந்து கிடக்கிற வீதியிற்‌ கிடத்தி, நீ தேரிலேறிக்‌ கொண்டு 

அவனுடம்பின்மேல்‌ தேர்ச்‌ சக்கரமேறும்படிச்‌ செய்து கொலை 

செய்து வருவாய்‌” என்று கட்டளையிட்டார்‌. 

அப்போது மற்ற மந்திரிகளெல்லாம்‌ கை நெரித்துக்‌ 

கொண்டு கண்களிலே நீரரும்ப மனங்கலங்கிப்‌ பிரமை 

கொண்டு நின்றார்கள்‌. 

25. மந்திரி தானே மாய்த்துக்‌ கொளல்‌ 

கலாவல்லப னென்கிற மந்திரியானவன்‌ “கடுந்தவம்‌ 
புரிந்து பெற்ற கவுத்துவ மணியைக்‌ கடலிலெறிந்து விட்டுவா' 

வென்றும்‌, - “பலநாள்‌ வருந்தி வளர்த்த பஞ்ச வர்ணக்கிளியைப்‌ 

பருந்துக்கிரை யிட்டுவா' வென்றும்‌, “செய்தற்கரிய 

தவஞ்செய்து பெற்ற தேவாமுதத்தைச்‌ சேற்றிற்‌ கழித்துவா” 
வென்றுஞ்‌; - சொல்லக்‌ கேட்டவன்‌ போல்‌ திடுக்கிட்டு 

உணர்வழிந்தும்‌, திகைப்புண்டு மிதித்தவன்‌ போல்‌ மயங்கி 

நின்றும்‌, சற்று உணர்வு தோன்ற, அது விஷயத்தில்‌ 

மன்மில்லாதவனாயிருந்தும்‌, அரசன்‌ ஆணையைத்‌ தடுப்பதற்கு 

அஞ்சி வணங்கி விடை பெற்றுக்‌ கொண்டு அவ்விடம்‌ விட்டுப்‌ 

புறப்பட்டுத்‌ தளர்ந்த நடையோடு முகம்கருகி, நெடுமூச்சு . 

விட்டுக்கொண்டு 'சிவசிவ! சம்போ! சம்போ! இந்தப்‌ 

பாதகஞ்‌ செய்யத்‌ தானோ நான்‌ மந்திரியாக ஏற்பட்டேன்‌! 

கொலையென்று சொல்லு கின்றோர்களைப்‌ பாத்தாலும்‌ 

பயங்கொள்ளுகின்ற எனக்குத்தானா இப்படிப்பட்ட விதி 

வரவேண்டும்‌! இந்தக்‌ காரியத்தைச்‌ செய்யாது விடுவோ 



82 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

மென்றால்‌ அரசன்‌ கட்டளையைக்‌ கடந்தானென்னுங்‌ குற்றம்‌ 

நேரிடுமே யென்றும்‌, அல்லது செய்வோமென்றால்‌ நமது 

உயிர்போற்‌ சிறந்த வீதிவிடங்கன்‌ விஷயத்தில்‌ எப்படிக்‌ 

கொலை செய்யத்‌ துணிவு உண்டாகும்‌, என்றும்‌, எண்ணி 

யெண்ணி என்‌ மனம்‌ இருதலைக்‌ கொள்ளிக்குள்‌ அகப்பட்ட 

எறும்புபோல்‌, திகைக்கின்றதே! இதற்கு என்ன செய்வேன்‌”, 

என்று வருந்தி வருந்தி, ஒருகால்‌ முன்வைப்பதும்‌, 

மற்றொருகால்‌ பின்‌ வைப்பதுமாகி ஊசலாடுகின்றவனைப்‌ 

போல அலைந்தும்‌, “வேந்தன்‌ விஷமுண்டெனக்‌ கட்டளை 
யிடினும்‌ உண்ண வேண்டிய உரிமை நமக்கிருக்கிறபடியால்‌ 

போய்த்‌ தொலைப்போம்‌” என்று சற்றே நடந்து “எண்ணுதற்கும்‌ 

யோக்கியமல்லாத இப்பாதகத்தை எப்படிச்‌ செய்வோம்‌” என்று 
சற்றே நின்று, நடைத்‌ தூக்கங்‌ கொண்டவன்‌ போல்தெளிந்தும்‌, 

மயங்கியும்‌, பித்தம்‌ பிடித்தவன்‌ போல்‌ பிதற்றியும்‌, கண்ணீர்‌ 
சொரிந்து கலங்கினவனாகிப்‌ பின்பு தெளிந்து, “அரசன்‌ 

நமக்கும்‌ தந்தை ஆதலால்‌, வீதிவி டங்கன்‌ செய்த குற்றத்தை 

நாமேற்றுக்‌ கொண்டு நம்முயிரைக்‌ கொடுத்து விடுவோம்‌” 

என்று துணிவு கொண்டு, அக்கன்று இறந்துகிடக்கிற வீதி 

யினிடத்து அணை கடந்த வெள்ளம்போல அதிவேகமாக வந்து, 

நின்று - தன்னரையிலிருந்த உடைவாளை உறை யிலிருந்து 

உருவி எடுத்துக்‌ கொண்டு தனது கழுத்தில்‌ வைத்து, ஊட்டியை 
அரிந்து கொண்டு உயிரிழந்து விழுந்தான்‌, அதுகண்டு சில 

ஒற்றர்கள்‌ அதி சிக்கிரமாய்ப்‌ போய்‌ மனுச்சோழரிடத்தில்‌ - 

“ஆண்டவரே! தேவரீர்க்குக்‌ கண்போல்‌ விளங்கிய கலாவல்லப 

னென்னும்‌ மந்திரியானவர்‌ சேங்கன்றிறந்து கிடக்கின்ற 

தெருவிற்போய்‌ அரையிலிருந்த உடைவாளைக்‌ கொண்டு தமது 

கழுத்தை அரிந்து கொண்டு இறந்து விட்டார்‌”. என்று 

விண்ணப்பஞ்‌ செய்தார்கள்‌. 

26. மன்னனுமிறக்க மனந்துணிதல்‌ 

அதுகேட்ட அரசன்‌,- அளிந்த புண்ணில்‌ அம்பு பட்டது 

. போல்‌ துடிதுடித்து, மிகவும்‌ மனங்கலங்கி - “ஓகோ இதென்ன 

பாவம்‌! இதென்ன பாவம்‌! ஐயோ! கலாவல்லபன்‌ என்கின்ற 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 83 

மந்திரியானவன்‌ நானிட்ட ஏவலைச்‌ செய்வதற்குச்‌ 

சம்மதித்தவன்‌ போல்‌ சென்றது, “நமது அரசனுக்குக்‌ கன்றைப்‌ 

பற்றி வந்த பழி மாத்திரம்‌ போதாது, நாமும்‌ பழிசுமத்துவோம்‌' 

என நினைத்துத்‌ தானோ! எனக்கு. நேரிட்ட இடரையறிந்தும்‌ 

“எரியுங் கொள்ளியை யேறத்தள்ளுவது போலவும்‌”, 
நீண்டெரியும்‌ நெருப்பில்‌ நெய்விடுவது போலவும்‌, 
இவ்வி டருக்குமேல்‌ இடருண்டாகும்படி. செய்தானே! கப்பல்‌ 

உடைந்து கலங்கும்‌ போது தெப்பழும்‌. உடைந்ததுயோல்‌, 

கன்றின்‌ பழிக்குக்‌ கலங்கும்‌ போது மந்திரி பழியும்‌ வளைத்துக்‌ 

கொண்டதே எனக்குவந்ததுன்பமெல்லாம்‌ தனக்கும்‌ வந்ததாக 

எண்ணி, என்னை இரவும்‌ பகலும்‌ காத்திருந்த மதியுள்ள 

மநீதிரியை' இனி எச்சாலத்திற்‌ காண்பேன்‌! இதைக்‌ 

கேட்டவர்களெல்லாம்‌ இதென்ன கொடுமையோ! கொள்ளை 
கொண்டவனை விட்டு குறுக்கே வந்தவன்மேற்‌ குற்றம்‌ 

சாட்டியது: போலவும்‌, “கொண்ட மனையாளிருக்கக்‌ கூலி 

வாங்க வந்தவளைத்‌ தாலிவாங்கச்‌ சொன்னது” போலவும்‌ 

பசுங்கன்றைக்‌ கொன்ற தன்‌ புதல்வனிருக்க, அவனை விட்டு 

அப்பழியை அமைச்சன்‌ மேல்‌ வைத்து அவனுயிரை வாங்கச்‌ 

சொன்ன இவ்வரசன்‌ அநியாயக்காரனெறு இகழ்ச்சி 

செய்வார்களே! அறிவில்லாதவன்‌ செய்த காரியம்‌ பயன்‌ 

படாதது மாத்திரமோ! பழியும்‌ பாவமுங்‌ கொடுக்கும்‌ என்ற 

பெரியோர்‌ வார்த்தைக்கு இலக்‌ காயினேன்‌! ஐயோ! நான்‌ 

என்ன காரியஞ்‌ செய்தேன்‌!, என்ன காரியஞ்‌ செய்தேன்‌!” 
என்று, திருவாரூர்ப்‌ பூங்கோயிலினிடத்‌ தெழுந்தருளிய 

தெய்வமே! அடுத்த வர்களுக்கு அருள்‌ செய்கின்ற ஆண்டவனே, 

உன்னை நம்பி யிருக்கின்ற அடியேனை இப்படியுஞ்‌ சோதனை 

செய்யலாமோ! உன்‌ திருவடிகளுக்கு ஆளாகியிருக்கின்ற 
அடியேனை இப்படிப்பட்ட பழிக்கு ஆளாக்கலாமோ!, என்றும்‌ 

பலவிதமாகப்‌ பரிதவித்துக்‌ கொண்டு, “பின்னே துக்கந்‌ 

தருவதான காரியங்களை முன்னே அறிந்து அக்‌ காரியத்தைச்‌ 

செய்யாது விடவேண்டும்‌, ஆலோசித்‌ தறியாது செய்துவிட்டால்‌ 

இதுபற்றித்‌ துயரப்படாமல்‌ மேல்‌ செய்யத்தக்க காரியங்களை 

அலட்சியப்படுத்தாமல்‌ செய்ய வேண்டுமாதலால்‌ வருவது 



84 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

தெரியாது மந்திரியை அனுப்பிய நாம்‌ துக்கப்படுவதிற்‌ 

பயனென்ன? இனி நாமே போய்ப்‌ புத்திரனைத்‌ தேர்க்காலி 

லூர்ந்து, மந்திரி பழிக்கு நம்முயிரைக்‌ கொடுத்து விடுவோம்‌” 
என்றெண்ணி, அரண்மனைக்குப்‌ புறத்தில்‌ வந்து தமது 

புத்திரனை அழைத்து வரும்படி காவற்காரர்களுக்குக்‌ 

கட்டளையிட்டார்‌. 

27. இளங்கோ கொலைக்களம்‌ புகுதல்‌ 

அவர்கள்‌ கண்ணீர்‌ வடிந்த முகத்துடன்‌ “ஜயோ! மனுநீதி 

தவறாத மன்னனுக்கும்‌ இப்படிப்பட்ட ஆபத்து நேரிடலாமா! 

நமது இளவரசனாகிய வீ திவி டங்கனிடத்திற்‌ சென்று, ஐயா! 
உம்மை அரசன்‌ அழைத்துவரச்‌ சொன்னார்‌ என்று எவ்வாறு 

சொல்வோம்‌! என்ன செய்வோம்‌”, என்று துயர்‌ கொண்டு 

வீதிவி டங்கனிருக்கும்‌ அரண்மனைக்குச்‌ சென்றார்கள்‌. 

அதற்கு முன்னதாகவே, பெரியோர்களிடத்துப்‌ பிராயச்‌ 

சித்த விதியைக்‌ கேட்கப்போன வீதிவிடங்கன்‌, தமது 

பிதாவினிடத்துப்‌ பசுவானது வந்து முறையிட்ட சமாசாரத்தை 

ஒற்றர்களாலே கேள்விப்பட்டு, “இனி நமக்‌ கென்ன பிராயச்‌ 

சித்த மிருக்கின்றது! நமது பிதாவானவர்‌ செய்கிற தீர்ப்பின்‌ 

படி நடந்துகொள்வோம்‌' என்று தேகம்‌ மெலிந்து, மேனி வேறு 

பட்டு, மனந்தளர்ந்து, முகஞ்‌ சோர்ந்து தமது அரண்மனை 

யினிடத்து வந்திருந்தான்‌. அப்போது அரசன்‌ அனுப்பிய 

காவற்காரர்கள்‌, அவ்வீ தி விடங்களைக்‌ கண்டு, கை குவித்து 

எதிர்நின்றார்கள்‌. அவர்களைப்‌ பார்த்து, நீங்கள்‌ என்ன 

காரியமாக என்னிடத்தில்‌ வந்தீர்கள்‌? என்றுகேட்க; அவர்கள்‌ 

ஒன்றுஞ்‌ சொல்லாது ஊமைகளைப்போல்விம்மி விம்மி அழுது 

கண்ணீர்‌ வடித்துக்‌ கொண்டுநின்றார்கள்‌. அது கண்டு வீதி 
விடங்கன்‌, 'இவர்கள்‌ ஏதோ ஒரு துன்பமான சமாச்சாரத்தைச்‌ 

சொல்ல வந்தவர்கள்‌ நாவெழாமல்‌ நடுங்கு கின்றார்கள்‌” 
என்று அறிந்து “ஓ! காவற்‌ காரர்களே! வந்த காரியம்‌ 

இன்னதென்று சொல்லாமல்‌ துக்கப்படுவதில்‌ பலனில்லை 

அந்தக்‌ காரியம்‌ எனக்குத்‌ தெரியும்‌, ஆயினும்‌ துயரப்படாமல்‌ 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ - 85 

சொல்லுங்கள்‌” “என்றான்‌. அதுகேட்டு, “ஐயா எப்படிச்‌ 
சொல்லுவோம்‌ என்ன செய்வோம்‌ எங்கே போவோம்‌! எல்லார்‌ 

குடியையுங்‌ கெடுக்க எங்கே இருந்தோ தாட்சண்ய மில்லாத 

தலையீற்றுப்‌ பசுவானது ஒன்று வந்து ஆராய்ச்சி மணியை 

அசைத்து இனி உலகத்தை ஆள்வாரில்லாமல்‌ அழிந்து 

“போகும்படி உம்மை அரசன்‌ அழைத்துவரச்‌ செய்வித்தது” 
என்று சொன்னார்கள்‌. அதுகேட்டு வீதி விடங்கனைச்‌ 

சூழ்ந்திருந்த உறவினர்‌ சினேகர்‌ முதலானோ ரெல்லாம்‌ 

“இப்படிப்பட்ட அவதி நேரிடத்தானோ தியாகேசர்‌ 

கோவிலுக்குப்‌ போகத்‌ தொடங்கியது! எள்ளளவும்‌ இப்படி. 

வருமென்று அறியோமே! இதற்கு என்‌ செய்வோம்‌” என்று 
அழுது சோர்ந்தார்கள்‌. அந்தப்‌ பிரகாரமே அரண்மனை 

யிலுள்ள மற்றவர்களும்‌ புலம்பி ஆவலித்தார்கள்‌. 

இந்த அழுகையொலியை வீதிவி டங்கன்‌ தாயானவள்‌ 

கேட்டு இஃதென்ன காரணமென்று விசாரித்து, இன்ன காரண 

மென்று அறிந்து கொழுகொம்பற்ற கொடியைப்‌ போல்‌ கீழே 

விழுந்து மூர்ச்சையடைந்து, சற்றே அறிவு வரத்‌ தெளிந்து 
“பாவியாகிய விதி என்‌ பாக்கியத்தை அழித்ததே! தீமையாகிய 

வினைப்பயன்‌ என்‌ செல்வத்தை அழித்ததே: வஞ்சகமாகிய ஊழ்‌ 

என்‌ வாழ்வை அழித்ததே! பல நாள்‌ வருந்திப்‌ பெற்ற என்‌ வயிறு 

பற்றுகின்றதே! பகீரென்று பதைக்கின்றதே! ஐயோ, என்‌ 

புத்திரன்‌ செய்த குற்றத்திற்கு என்னைக்‌ கொன்றா லாகாதோ'. 
என்று பலவிதமாகச்‌ சொல்லிக்‌ கைநெரித்துக்‌ கொண்டு, 

கண்ணீர்விட்டுக்‌ கொண்டு, வயிறு பிசைந்து கொண்டு, 

மாரடித்துக்கொண்டு, வாயிலறைந்து கொண்டு, மனம்‌ 

பதைத்துக்‌ கொண்டு, மண்ணில்‌ புரண்டுகொண்டு 

கோவென்று அழுதழுது புலம்பினாள்‌. 

அப்போது வீதிவிடங்கனென்கிற இராஜபுத்திரன்‌, 

அழுகின்ற தாய்‌ முதலானவர்களைப்‌ பார்த்து,- “வீணாக 

நீங்கள்‌ அழுது புலம்புகன்றதனால்‌ என்ன பிரயோஜனம்‌! 

பிரமதேவன்‌ முதலான கர்த்தர்களுக்கானாலும்‌ விதியைக்‌ 

கடக்கக்‌ கூடுமோ! எலும்பு நரம்பு தோல்‌ முதலான அசுத்‌ 



86. திருஅருட்பா உரைநடைப்பகுதி 

தங்களாற்‌ கட்டிய இந்தச்‌ சிறுவீட்டை நிலையென்று: நம்பப்‌ 
படுமோ! என்று பிற்ந்தார்களோ அன்றே இறந்தார்களென்று: 

நினைக்க வேண்டும்‌. ஆறிலுஞ்‌: சாவு நூறிலும்‌ சாவென்றும்‌,. 

நிலத்தில்‌ முளைத்த பூண்டுகள்‌ நிலத்திலே மடியுமென்றும்‌, 
சாமானியரான அசேதன்ர்களும்‌ சொல்லிக்‌ கொள்ளு 
கின்றார்களே: அறிவுள்ள உங்களுக்குத்‌ தெரியாமல்‌ 

போனதென்ன? இது பற்றி எவ்வ்ளவுந்‌ துயரப்‌ பட வேண்டுவ்‌ 
தில்லை”. என்று பல விதமான்‌ உறுதி வார்த்தைகள்‌ கூறி, 

அவ்வி டத்திலிருந்து புறப்பட்டு மனதில்‌ நாணமும்‌ நடுக்கமும்‌ 
உண்டாகத்‌ தந்தையாரிடத்திற்குப்‌ யோய்த்‌ தொழுது வணங்கித்‌ 

தூரத்திலே நின்றான்‌. அப்படி நின்ற புதல்வனை மனுச்சக்கர 
வர்த்தியானவர்‌ நேரே பாரார்தவராய்‌ வேறொருவன்‌ 

முகத்தைப்பார்த்து, “ இவன்‌ இளங்கன்றை: எவ்வாறு 

கொன்றானோ, அவ்வாறு கொலை செய்யப்படுவதற்குத்தக்க 

குற்றவாளியாயினான்‌'” என்றார்‌. அப்பொழுது புத்திரன்‌, 
“பசுங்கன்றைக்‌ கொன்ற பாவியாகிய நான்‌ அப்போதே. 

உயிர்விட்டுப்‌ பழிக்குப்பழி சரி கட்ட எண்ணினேன்‌? ஆனால்‌ 

தேவரீர்‌ கட்டளை எப்படி நடத்துகிற்தோ அப்படி 
நடப்போமென்று அக்கட்டளையை எதிர்பார்த்திருந்தேன்‌ ” 
என்று விண்ணப்பம்‌ பண்ணிக்‌ கொண்டான்‌. உடனே அறசன்‌ 
கொலை வீரர்களை அழைப்பித்து; “ இந்தக்‌ குற்றவாளியை 

ஏற்பாட்டின்படி கடுங்‌ காவல்‌ செய்து கன்று இறந்து. கிடக்கின்ற 

வீதியிற்‌ கொண்டு போய்க்‌ கிடத்துங்கள்‌ ” என்று 
கட்டளையிட்டார்‌. அந்தக்‌ கட்டளைக்கு அஞ்சி, அவ்வீ ரர்கள்‌ 

உருவிய கத்தியோடு சூழ்ந்து நடுவே இராஜபுத்திரனைக்‌ காவல்‌ 

செய்து நடத்திக்‌ கொண்டு போக, மனுச்சக்கரவர்த்தியும்‌ மலை 

. போல்‌ உயர்ந்த ஒரு தேரிலேறிக்‌ கொண்டு பின்னே நடந்தார்‌. 

அதுகண்ட அந்நகரத்திலுள்ள ஐனங்களெல்லாம்‌ “இந்த 

இராஜகுமாரனுக்கு ஐசுவரியமும்‌ அழகும்‌ அறிவும்‌ குறை 

வில்லாது கொடுத்த தெய்வம்‌ இடையிலே இந்தப்‌ பழிக்கு 

ஆளாகச்செய்து, “நல்ல விதி நடுவே இருக்கக்‌ கோணிய விதி 

குறுக்கே வந்ததென்று சொல்வதற்குச்‌ சரியாக்கியதே! 

இன்பத்தை அனுப்வி க்கின்ற இளமைப்‌ பருவத்தில்‌ எடுக்கப்‌ 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 87 

படாத பழிவந்து சூழ்ந்து, 'சோறுண்ணும்போது தொண்டை 

விக்கிக்‌ கொண்ட தென்பதுபோல்‌, துன்பத்தை உண்டு 

பண்ணியதே! வெண்ணெய்‌ திரண்டு வரும்போது தாழி 

உடைந்த தென்பதுபோலக்‌ கல்யாணக்‌ கோலங்‌ கொள்ளு 

வதற்கு இசைந்து வரும்‌ பருவத்தில்‌ இச்செல்வத்‌ திருமேனிக்குத்‌ 
தீங்கு உண்டாகும்படி நேரிட்டதே! - சிவதரிசனத்துக்குப்‌ 

போனவிடத்தில்‌ சேங்கன்றின்‌ பழி வந்து கிணறு வெட்டப்‌ 

போனவிடத்தில்‌ பூதம்‌ புறப்பட்டது போல்‌' தோன்றியதே! - 

'கடைகொள்ளப்‌ போகும்போது கள்ளனெதிர்ப்‌ பட்டது போல்‌” 

அருள்‌ பெற்றுவரப்‌, போகும்‌ போது இந்தப்‌ புத்திரனுக்கு அந்தக்‌ 
கன்றானது எமனைப்போல எங்கே யிருந்து எதிர்ப்பட்டதோ! 

இந்தக்‌ குமாரனைப்‌ பற்றி நமக்கெல்லா முண்டாகிய இரக்கம்‌ 

பழிவாங்க வந்த பசுவுக்கு முண்டாயிருக்குமானால்‌ ஆராய்ச்சி 

மணியை அசைத்து முறையிட்டுக்‌ கொள்ளாதே! ஐயோ! இந்தப்‌ 

பசுவானது சூரிய வமிசத்தை அழிக்கத்‌ துசங்‌ கட்டிக்‌ 

கொண்டதே! - இனி நம்மரசனுக்குப்‌ பிற்காலத்தில்‌ நீதியுடன்‌ 

அரசாட்சி செய்யத்தக்க அரசனைப்பெறாமல்‌ எல்லா 

உயிர்களும்‌ நிலைதடுமாறி நின்று மயங்குமே ! - இந்த இராஜ 

புத்திரன்‌ சேனை சூழத்‌ தேரிலேறி வந்த மங்கலமாகிய 

கோலத்தைக்‌ கண்டு மகிழ்ச்சியடைந்த நாம்‌ - இப்போது இப்‌ 

புத்திரன்‌ காவல்‌ சூழக்‌ காலால்‌ நடந்து வருகின்ற பரிதாபமாகிய 

கோலத்தைப்‌ பார்ப்பதற்கு என்ன பாவஞ்‌ செய்தோமோ! - 

இந்தப்‌ புத்திரனுயிர்க்கு ஈடாக நம்முயிரையெல்லாங்‌ கொடுத்து. 

விடுவோமென்றாலும்‌ அரசன்‌ சம்மதிக்க மாட்டாரே, - இந்தப்‌ 

புத்திரன்‌ உயிரிழந்தால்‌ பின்பு அரசனும்‌ உயிரிழப்பார்‌. 

பின்பு நாமிருந்து என்ன. செய்வது! - இதற்கு முன்‌ இறந்து 
விடுவதே சுகமாக விருக்கின்றதே ஆ! ஆ!! நம்‌ 

அரசனைப்‌ போல இப்படிப்பட்ட அருமையான நீதியோடு 

அரசு செய்கிறவர்கள்‌ முன்னு மில்லை பின்னுமில்லையே - 

தியாகராஜப்‌ பெருமான்‌ நமது இராஜனுடைய மனதைச்‌ 

சோதிக்கும்‌ படியாகவே இவ்விதம்‌ செய்வித்ததாகத்‌ 

தோன்றுகின்றதே! - தருமதேவதை நமது அரசனது 

உண்மையாகிய நீதியின்‌ தன்மையைச்‌ சோதிக்கும்படி 

இவ்விதம்‌ செய்வித்தாகத்‌ தோன்றுகின்றதே! என்று 



88 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

பலவிதமாக அவரவர்களும்‌ தங்கள்‌ தங்களுக்கு நேரிட்ட ஆபத்‌ 

தென்று நினைத்துப்‌ புலம்பியும்‌ அதிசயித்தும்‌ நின்றார்கள்‌. 

ஆகாயத்தினிடமாக இவ்வதிசயத்தைப்‌ பார்க்கும்படி 

வந்திருக்கின்ற தேவர்களெல்லாம்‌.- இந்த மனுச்சக்கர 

வர்த்தியானவன்‌ செய்யத்‌ துணிந்த காரியம்‌ இவருக்கு 

முன்னிருந்த அரசர்களுக்குச்‌ சொல்லத்தான்‌ கூடுமோ? 

அல்லது நினைக்கத்தான்‌ கூடுமோ? இம்மனிதர்களைப்‌ 

பார்க்கிலும்‌ உயர்‌ பிறப்பினராகிய நம்மவர்களுக்குத்தான்‌ 

செய்யக்‌ கூடுமோ? இவ்வரசன்‌ நீதியிலும்‌ மனோ திடத்திலும்‌ 
சிறந்தவனாக இருக்கின்றான்‌. இவனுக்குச்‌ சிவகடாக்ஷங்‌ 

கைகூடுமல்லாது மற்றவர்களுக்குக்‌ கூடுமோ? ஆயினும்‌ 

இன்னும்‌ நடக்கப்போகிற அற்புதங்களை யெல்லாம்‌ 

பார்த்தறிவோம்‌” என்று புகழ்ந்து சொல்லி நின்றார்கள்‌. 

26. வீதிவிடங்கனை வீதியிற்‌ கிடத்துதல்‌ 

இந்தப்‌ பிரகாரமாகச்‌ சொல்லிக்‌ கொண்டு நிற்க, மனுச்‌ 

சக்கரவர்த்தியானவர்‌ அந்தப்‌ பசுங்கன்று இறந்து கிடக்கின்ற 
வீதியிற்போய்‌, தமது புத்திரனைக்‌ காவல்‌ செய்து, முன்னே நடத்தி 

வந்த கொலை வீரர்களைப்‌ பார்த்து,- “இனிக்‌ கால தாமதம்‌ 

பண்ணாமல்‌ இந்தப்‌ பசுங்கன்றை எடுத்து அப்புறத்தே வைத்து, 

அவ்விடத்தில்‌ இவ்வீதி விடங்கனைக்‌ கிடத்தி வையுங்கள்‌" என்று 
கட்டளை யிட்டார்‌. அது கேட்டுக்‌ கொலை. வீரர்கள்‌ மனம்‌ 

பதைத்து மதிமயங்கி நின்றார்கள்‌. அப்போது தந்தையாகிய மனுச்‌ 

சக்கரவர்த்தியின்‌ கட்டளையைக்‌ கேட்டு மயங்கி நிற்கின்ற 

கொலை வீரர்களை வீதிவிடங்கன்‌ பார்த்து,- நீங்களேன்‌ மயங்கி 

வருந்துகின்றீர்கள்‌? அந்தக்‌ கட்டளையின்படி நானே செய்து 

கொள்ளுகிறேன்‌” - என்று சொல்லித்‌ தியாக ராஜப்பெருமான்‌ 

சந்நிதிக்‌ கெதிராகத்‌ திரும்பி இரண்டு கைகளையுங்‌ குவித்துச்‌ 

சிரசின்மேல்‌ வைத்துக்‌ கொண்டு, “சிறு பிள்ளைக்குத்‌ 

திருப்பாற்கடலை அழைத்துக்‌ கொடுத்த தியாகராஜப்‌ பெருமானே! 

அண்டபரிபூரண சச்சிதானந்த சுயம்பிரகாச சாட்சாத்கார 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 89 

சிதாகாச சொரு பீ சின்மய னாகிய சிவசங்கரனே! அடியேன்‌ 

பசுங்கன்றைக்‌ கொன்ற பாதகனாயினேன்‌, அதுவும்‌ போதாமல, 

ஜயோ! எனக்கு நல்வழியைக்‌ கற்பித்துக்‌ கண்போல்‌ விளங்கிய 

நின்னடிமையிற்‌ சிறந்தவனாகிய மதியுள்ள கலாவல்லபன்‌ 

என்கிற மந்திரியையும்‌ இறப்பதற்குக்‌ காரணமாகி இருந்தேன்‌! 
இப்படிப்பட்ட என்போல்‌ பாவிகள்‌ எங்கே உண்டு? என்‌ பிதா 

தண்டிக்கப்‌ போகிற தண்டனை என்‌ பாதகத்துக்குத்‌ தக்க 

தண்டனையும்‌ அல்லவே! என்ன செய்வேன்‌! பாவியாயினும்‌ 

எனக்கு வேறொரு கதியு மில்லாத படியால்‌, முன்‌ தாயைக்‌ 

கூடித்‌ தந்தையைக்‌ கொலை செய்தவனது மாபாதகத்தை 

மன்னித்து அனுக்கிரகஞ்‌ செய்தது போல்‌ அடியேனுக்கும்‌, 

அனுக்கிரகஞ்‌ செய்யவேண்டும்‌: என்‌ பிதாவுக்கும்‌ எனக்கும்‌ 

உரித்தாகியிருந்த மற்றவர்களுக்கும்‌ என்னைப்‌ பற்றிவந்த பழி 
பாவங்களை நீக்கியருள வேண்டும்‌: என்பொருட்டு இறந்த 

மந்திரியை எழுப்பிக்‌ கொடுத்தருள வேண்டும்‌, இதோ இந்தப்‌ 
புலாலுடம்பைப்‌ போட்டுவிட்டு வருகிறேன்‌? என்னையும்‌ 

திருவடி நிழலிற்‌ சேர்த்துக்‌ கொள்ள வேண்டும்‌: இந்தப்‌ 

பிறப்பிலே எனக்குத்‌ திருவடி கிடையா தாகையால்‌ வரும்‌ 

பிறப்பிலாயினுங்‌ கிடைக்கத்தக்க நல்லறிவும்‌ பேரன்பும்‌ 

உள்ளவனாகப்‌ பிறப்பிக்க வேண்டும்‌” என்று சொல்லி 

விண்ணப்பஞ்‌ செய்து கொண்டு திரும்பி நின்று, மாதா, பிதா, 

குரு முதலான வர்களுக்கும்‌, மனத்தினால்‌ வந்தனஞ்‌ செய்து, 

“இம்மனுச்‌ சோழருடைய செங்கோல்‌ மாறாது நிலை 

பெற்றிருக்க வேண்டும்‌”, என்று இஷ்ட தெய்வத்தைப்‌ 

பிரார்த்தித்துக்‌ கொண்டு பஞ்சாக்ஷரத்தை உச்சரித்துக்‌ 

கொண்டு விழுந்து வடக்கே தலையும்‌, தெற்கே காலும்‌ வைத்து, 

இரண்டு கண்களையும்‌ மூடிக்கொண்டு, சிந்தையைச்‌ 

சிவபெருமான்‌ திருவடித்‌ தியானத்தில்‌ வைத்துக்‌ கொண்டு 

யோகநித்திரை செய்பவன்‌ போல்‌ உடம்பைக்‌ கிடத்தினான்‌. 

29. மகன்‌ மேல்‌ தேரை மன்னன்‌ செலுத்துதல்‌ 

அப்போது மனுச்‌ சக்கரவர்த்தியானவர்‌ சிவத்தியானஞ்‌ 

செய்து கொண்டு, தியாகேசர்‌ சந்நிதியை நோக்கி. “அடியேனை 



90 ்‌ திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆட்கொண்ட ஆண்டவனே! இவ்‌ வீதிவிடங்க னென்பவன்‌ 

பசுங்கன்றைக்‌ கொலை செய்தானென்பது பிரத்தியட்சமாக 

உண்மையென்று வெளிப்பட்ட படியால்‌, இந்தக்‌ குற்றவாளியின்‌ 

கொலைப்பாதகந்‌ தீரத்தக்க தண்டனை செய்வதற்குச்‌ 

சக்தியில்லாத அடியேன்‌, தேவரீர்‌ திருவுளப்‌ பாங்கின்படி, 
மேலோர்‌ ஏற்படுத்திய தரும நூல்களில்‌ கொலை செய்தவனைக்‌ 

கொலைசெய்யக்‌ கடவரென்று விதித்திருக்கின்ற விதியின்படி, 

விதிமாறாட்ட முதலான குற்றங்களுக்குச்‌ சிறிதும்‌ இடங்‌ 

கொடாமல்‌, இவனைக்‌ கொலை செய்யும்படி திரிகரண 

சுத்தியாகத்‌ தீர்ப்பிட்டுக்‌ கொண்டு, இதோ தேர்க்காலிலூர்ந்து 

கொலை செய்யத்‌ தொடங்குகிறேன்‌. இத்திர்ப்பினிடத்துத்‌ 

தேவரீர்‌ திருவடி சாக்ஷியாக மனமறிந்து யாதொரு பிசகும்‌ 
நேரிட்டதில்லை. என்னைய மறியாது ஏதாகிலும்‌ குறை 

நேரிட்டிருக்குமானால்‌ அதைத்‌ தேவரீர்‌ மன்னித்துக கொள்ள 

வேண்டும்‌. இந்தக்‌ குற்றவாளியின்‌ பாவாத்மாவை அப்பாபத்‌ 

தினின்று நீங்கும்‌ வண்ணந்‌ தக்க தண்டனை செய்வித்தருளி, 
மறுபிறப்பிலாயினும்‌ கடைத்‌ தேறும்‌ வழியைக்‌ கடாக்ஷிக்க 

வேண்டும்‌” என்று விண்ணப்‌ பஞ்செய்து கொண்டு, தேரிற்‌ 
கட்டிய குதிரைகளை விழுந்து கிடக்கின்ற வீ திவி டங்கன்‌ 

கழத்தடியிற்‌ சக்கர மழுந்தும்படி நேராக முடிக்கத்‌ தேரை 
நடத்தினார்‌. அப்போது தேர்ச்சக்கரமானது வீ திவி டங்கன்‌ 

மேல்‌ அழுந்திக்‌ கறகற வென்று இழுத்துக்கொண்டு அதி 
வேகமாகச்‌ செல்ல உடல்‌ குழம்பி சின்னா பின்னப்பட்டு, 

நசுக்குண்டு, கையாற்பிசைந்து, ரசம்‌ பிழிந்த மாங்கனியின்‌ 

கோது போல உடல்வேறு உயிர்‌ வேறாக இறந்தான்‌. 

அதுகண்ட தேவர்களெல்லாம்‌, “அருமையாகப்‌ பெற்ற 

புத்திரனை நோக்காமல்‌ புண்ணியத்தை நோக்கிய 

கண்ணியவானே! உனக்குச்‌ சுபகர முண்டாவதாக” என்று 

வாழ்த்திக்‌ கற்பகப்‌ பூமாரி பொழிந்தார்கள்‌. தேவதுந்துமிகள்‌ 

அதிர்ந்தன, அந்நகரத்தாரெல்லாம்‌, “இப்படிப்பட்ட நீதி 
செலுத்துகின்ற மகாராஜனை என்ன. தவஞ்‌ செய்து பெற்றுக்‌ 

கொண்டோம்‌” என்றும்‌, “ஐயோ! இனி எக்காலத்தில்‌ 
வீதிவிடங்கனைக்‌ காண்போம்‌” என்றும்‌, இன்பக்‌ கண்ணீரும்‌ 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 91 

துன்பக்‌ கண்ணீரும்‌ விட்டுக்கொண்டு நின்றார்கள்‌. உடனே 

மனுச்சக்கரவர்த்தியானவர்‌ மந்திரியின்‌ பழிக்காகத்‌ தம்‌ 

உயிரைக்‌ கொடுக்கத்‌ துணிந்து தேரிலிருந்து கீழே இழிந்தார்‌. 

80. இறைவன்‌ வெளிப்படுதல்‌ 

அப்போது, ஸ்ரீகண்டர்‌, அனந்தேசர்‌, காலச்செந்த 

யுருத்திரர்‌, துவாதச ருத்திரர்‌, ஏகாதச ருத்திரர்‌, புத்தி யட்டகர்‌, 
கூஷ்மாண்டர்‌, ஆடகர்‌ சத வுருத்திரர்‌, அஷ்ட மூர்த்திகள்‌, 

.நீலலோகிதர்‌, கங்காள கபாலர்‌, அசுவா ரேர்கணர்‌, அஷ்ட 

பைரவர்‌, வீரபத்திரர்‌, சக்கரதரர்‌, நான்முகர்‌ முதலான 

பதமூர்த்திகளும்‌, கபாலிகன்‌, அசன்‌, புதன்‌, வச்சிர தேகன்‌, 

யிநாகி, கிருதசாதிபன்‌, உருத்திரன்‌, பிங்கலன்‌, சாந்தன்‌, 

க்ஷ்யாந்தகன்‌., பலவான்‌, அதிபலவான்‌, பாசாத்தன்‌, மகா 

பலவான்‌, சுவேதன்‌, ஜயபக்திரன்‌, தீர்க்கபாகு, ஜலாந்தகன்‌, 

மேகவாகனன்‌, செளமிகேசன்‌, சடாதரன்‌, லக்ஷ்மீதரன்‌, 

ரத்நந்திரன்‌, ஸ்ரீதரன்‌, பிரசாதன்‌, பிரகாசன்‌, வித்தியாதிபன்‌, 
ஈசன்‌, சர்வஞ்ஞன்‌, பலிப்பிரியன்‌, சம்பு, விபு, கணாத்திய 

க்ஷன்‌, கிரியக்ஷன்‌, திரிலோசனன்‌ முதலான :பதத்தலைவர்‌ 

களும்‌: இந்திரர்‌, சந்திரர்‌, சூரியர்‌ முதலான தேவர்களும்‌? 

வசிட்டர்‌, அகத்தியர்‌, புலத்தியர்‌, பறாசறர்‌, வியாசர்‌ முதலான 

முனிவர்களும்‌ : கண்ணுவர்‌, கருக்கர்‌, சதானந்தர்‌ முதலான 

இருடி களும்‌: அசுரர்‌, அந்தரர்‌, ஆகாய வாசிகள்‌, விஞ்சையர்‌, 

வித்தியாதறர்‌, கருடர்‌, காந்தர்வர்‌, இயக்கர்‌, கின்னரர்‌, 

கிம்புருடர்‌, சித்தர்‌, நிருதர்‌, யூதர்‌, பைசாசர்‌, போகபூமியர்‌, 

உறகர்‌ முதலான கணங்களும்‌: நந்தி, பிங்கிருடி, சண்டன்‌, 

பிரசண்டன்‌, சங்கு கண்ணன்‌, வாணன்‌, அந்தகன்‌, 
கும்போதரன்‌, விருபாக்ஷன்‌, முதலான்‌ பிரமத கணங்களும்‌ 

சூழ்ந்து துதித்து வரவும்‌: பேரிகை, மத்தளம்‌, தாளம்‌, சங்கம்‌, 

சச்சரி, தடாரி முதலான வாத்தியங்கள்‌ முழங்கி வரவும்‌: 

“எல்லாம்வல்ல இறைவன்‌ வந்தான்‌ 

நல்லோர்க்கருளும்‌ நாயகன்‌ வந்தான்‌ 

முப்புர மெரித்த முன்னோன்‌ வந்தான்‌ 

தப்பிலார்க்‌ கருள்செயுந்‌ தயாநிதி வந்தான்‌ 



92 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

வள்ளல்‌ வந்தான்‌ மகாதேவன்‌ வந்தான்‌ 

எண்ணில்‌ லெண்ணெய்போ லிருப்பவன்‌ வந்தான்‌ 

அன்பர்க்‌ கருளும்‌ ஐயன்‌ வந்தான்‌ 

இன்பங்‌ கொடுக்கும்‌ இறைவன்‌ வந்தான்‌ 

முத்தொழில்‌ நடத்தும்‌ முதல்வன்‌ வந்தான்‌ 
பக்தர்கள்‌ புகழும்‌ பதத்தோன்‌ வந்தான்‌ 

தேவர்கள்‌ போற்றுந்‌ தியாகன்‌ வந்தான்‌ 

மூவர்கள்‌ வாழ்த்தும்‌ முக்கணன்‌ வந்தான்‌”. 

என்று சின்னங்கள்‌ பிடித்து வரவும்‌, தும்புருநாரதர்‌ 

யாழிசை பாடிவரவும்‌, உருத்திர கணிகையர்‌ நடனஞ்‌ செய்து 

வரவும்‌, ஒற்றை வெண்குடை, சாமரம்‌ முதலான மங்கல 

விருதுகள்‌ நெருங்கி வரவும்‌, ஆனைமுகக்‌ கடவுளும்‌, ஆறுமுகக்‌ 

கடவுளும்‌ இருபக்கங்களிலும்‌ இசைந்து வரவும்‌, உலக 

மாதாவாகிய உமாதேவியார்‌ இடது பக்கத்திலிருக்க, ஜடாமகுட 

திரிநேத்திரகாளகண்ட சதுர்ப்புஜம்‌ முதலானவை விளங்க, தர்ம 

சொருபமாகிய இடப வாகனத்தின்‌ மேல்‌ சர்வ மங்கல சக்தியே 

திருமேனியாகக்‌ கொண்ட தியாகராஜப்‌ பெருமான்‌ எழுந்தருளி, 

மனுச்‌ சோழராஜனுக்கு முன்‌ தரிசனங்‌ கொடுத்‌ தருளி, குளிர்ந்த 

நிலவு துளம்பி வீசுகின்ற புன்னகை காட்டி அரசனுக்கு 

தில்லென்றும்‌ உடம்பும்‌,- உள்ளமும்‌, உயிரும்‌ குளிரும்படி 

செய்வித்து கருணையென்னும்‌ வெள்ளம்‌ நிறைந்து, பொங்கித்‌ 

ததும்பி, பெருக்கெடுத்து, ஒளி கொண்டோங்கி மடைதிறந்‌ 

தோடுகின்ற மலர்‌ போன்ற திருக்‌ கண்களால்‌ அருள்‌ 

நோக்கஞ்செய்து, அவ்வரசனுக்கு உண்டா யிருந்த விடாய்‌ 

முழுதுந்தர்த்து,- “நம்மிடத்து நம்பிக்கையும்‌ பேரன்பும்‌ வைத்து, 
மனுநீதி தவறாது அரசாட்சி செய்கின்ற மனுச்சோழனே! நீ 

நடத்துகின்ற நீதியின்‌ பெருமையை உலகத்தவர்‌ செவ்வையாகத்‌ 

தெரிந்து கொள்ளும்படி. நாமே இவ்வாறு சோதித்தோம்‌ ! இனி 

ஒன்றுக்கும்‌ அஞ்ச வேண்டாம்‌” என்று திருவாய்‌ மலர்ந்தருளி 

இறந்து கிடங்கின்ற பசுங்கன்றும்‌; கலாவல்லபனென்னும்‌ 

மந்திரியும்‌, வீ திவி டங்கனென்னும்‌ இராஜகுமாரனும்‌ உயிர்‌ 

பெற்று எழுந்து இருக்கும்படி கடாக்ஷித்தருளினார்‌. 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 93 

31. மாதிருக்கும்‌ பாதியனை மன்னன்‌ புகழ்ந்‌ தேற்றல்‌ 

அந்தக்கணமே நித்திரை நீங்கி எழுகின்றதுபோல்‌, 

இளங்கன்றானது உயிர்பெற்று எழுந்து தன்‌ தாய்ப்‌ 

பசுவினிடத்திற்‌ சென்றது. மந்திரியும்‌ புதல்வனும்‌ உயிர்‌ 

பெற்றெழுந்து, ஆண்டவனை வணங்கி, அருகே மலர்ந்த 

முகத்தோடு வந்தனை செய்து கொண்டு மகிழ்ந்து நின்றார்கள்‌. 

அதுகண்டு அந்நகரத்திலுள்ள ஜனங்களும்‌ மற்றவர்களும்‌ 

தம்மை அறியாத பெருங்களியுடைய வர்களாய்ச்‌ சிலர்‌: 

“அற்புதம்‌! அற்புதம்‌! அற்புதம்‌! அற்புதம்‌!” என்று ஆடினார்கள்‌? 
சிலர்‌, “பண்ணிய பூசை பலித்தது, பலித்தது!” என்று 
பாடினார்கள்‌: சிலர்‌ “சூரிய குலந்‌ தோன்றியது! தோன்றியது! 

என்று துதித்தார்கள்‌: சிலர்‌, “துக்கம்‌ நீங்கியது!, சுகம்‌ 
கிடைத்தது!” என்று துள்ளினார்கள்‌! சிலர்‌, “குறையெல்லாந்‌ 
தீர்ந்தது! குறையெல்லாந்‌ தீர்ந்தது!” என்று கொண்டாடி 

னார்கள்‌: சிலர்‌, “கும்பிட்ட தெய்வம்‌ குறுக்கே வந்தத!” என்று 
குதித்தார்கள்‌: சிலர்‌, எம்பெருமான்‌ எதிர்ப்பட்டால்‌ என்ன 

முடியாது” என்று எக்களித்தார்கள்‌: சிலர்‌, ஒருவரையொருவர்‌ 

கட்டித்‌ தழுவிக்‌ கொண்டு ஒரு காதமட்டும்‌ ஓடித்‌ 

திரும்பினார்கள்‌: சிலர்‌, “கலக்கம்‌ தீர்ந்தது! களிப்பு வந்தது” 
என்று கைகொட்டினார்கள்‌ சிலர்‌ தோள்‌ தட்டிக்‌ கொண்டும்‌, 

தொடை தட்டிக்கொண்டும்‌, முக ரோமத்தை முருக்கிக்‌ 

கொண்டும்‌, முகமலர்ந்து கொண்டும்‌, உடல்‌ 

நிமிர்த்திக்கொண்டும்‌ உலாவி நின்றார்கள்‌: சிலர்‌, “வாழ்வு 

வந்தது!” என்று மனம்‌ பூரித்தார்கள்‌. 

இப்படி அவரவர்களும்‌ அளவில்லாத ஆனந்தமுடை 

யவர்களாய்‌ இழந்துவிட்ட பொருள்‌ எதிர்வரப்‌ பெற்றவர்கள்‌ 

போல்‌ சந்தோஷ கோஷஞ்‌ செய்துநிற்க, மனுச்சக்கர 

வர்த்தியானவர்‌, கங்கையும்‌, இளம்பிறையும்‌ விளங்குகின்ற சடா 

மகுடத்தையும்‌, திரிபுண்டரமுந்‌ திலகமும்‌ திருநோக்கும்‌ 
விளங்குகின்ற நெற்றியையும்‌, அருள்‌ ததும்பி வழிகின்ற திரு 

நோக்கங்களையும்‌, சங்கு குண்டலமணிந்து தாழ்ந்த செவி 

களையும்‌, நறுங்குமிழ்‌ போன்று விளங்குகின்ற நாசியையும்‌, 



94 திருஅருட்பா- உரைநடைப்‌ பகுதி 

வேதமாகிய தெள்ளமுதத்தைக்‌ கொள்ளை கொண்டுண்ணும்‌ 

படி அன்பர்களுக்கு அருளிச்‌ செய்கின்ற செம்பவளம்‌ போன்ற 

திருவாய்‌ மலரையும்‌, வானவர்க்கு உயிர்‌ கொடுத்த மணி 

கண்டத்தையும்‌, கொன்றை மாலையணிந்து குலவரைகள்‌ 

போலுயர்ந்த திருத்தோள்களையும்‌, மானும்‌ மழுவும்‌, வ ரதமும்‌ 

அபயமுங்‌ கொண்ட மலர்க்கரங்களையும்‌ சிவந்து மெல்லென்று 

திருவருள்‌ பழுத்து ஆனந்தமொழுகிப்‌ பத்தர்கள்‌ மனத்தில்‌ 

தித்தித்திருக்கும்‌ பாத மலர்களையும்‌, செம்பவள மலைபோன்ற 

திருமேனியையும்‌, பச்சைக்‌ கொடி படர்ந்தது போன்று 

பார்வதியார்‌ மகிழ்ந்து விளங்கு கின்ற பாதத்தையுங்‌ கண்‌ 

குளிரக்‌ கண்டு, களிப்படைந்து, ஆனந்த நீர்‌ ஊற்று நீர்போல 

சுரந்து சுரந்து, விழுந்து விழுந்து மார்பினிடத்து 
வண்டலாடவும்‌, உடல்‌ குழைந்துபட விதிர்‌ விதிர்த்துச்‌ சிலிர்‌ 

சிலிர்த்து, மயிர்க்‌ கூச்செறிந்து என்பு நெக்கு விட்டுருகியும்‌, 

மனங்கனிந்து கனிந்து கசிந்து கசிந்து நெகிழ்ந்து நெகிழ்ந்து 
படபடவென்று .பதறிப்பதறி உருகியுருகி ஆனந்த வெள்ளத்தி 

லழுந்தி .யழுந்திப்‌ பரவசமாகியும்‌, “சிவ சங்கர சிவசங்கர 

சிவசங்கர்‌ சிவசங்கர சிற்பர தற்பர சிற்குண சின்மய “ சிவ சிவ” 

என்ற வாய்நீர்‌ சுர்ந்து பாடிப்பாடி நாக்குழறித்‌. தழும்பேறியும்‌, 

“ஹரஹர என்று ஆனந்தக்‌ கூத்தாடியும்‌, தண்டுபோல்‌ அனந்த 
முறை கீழே விழுந்து விழுந்து வணங்கி உடம்பிற்‌ புழுதி 
யாடியும்‌, குளிர்ச்சி பொருந்திய சந்திர பிம்பம்‌ போன்ற 

முகத்தின்கண்‌ முத்துமாலையணிந்ததுபோல வியர்வை 

அரும்பி இள்நகை தோன்றி மலர்ந்து விளங்கக்‌ கைகளைக்‌ 
கூப்பிச்‌ சிரசின்‌ மேல்‌ வைத்துக்‌ கெண்டு, அன்பே வடி வமாகி 

நின்று, “பிரமன்‌ முதலாகிய பெரிய தேவர்களொல்லாம்‌ அரிய 

தவஞ்செய்தும்கன்வினுங்‌ காண்பதற்கு-அருமையரா்கிய கடவுளே! 

அன்பு அணுவளவு மில்லாத அடியேனுக்கு அருமை யாகிய 

திருமேனியை. நனவிலே எளிதாகக்‌ காட்டியருளிய தேவரீர்‌ 

பெருங்கருணையை என்னென்று துதிப்பேன்‌! பொய்யுலகத்தை 
மெய்யென்று நம்பிப்‌ புன்மையாகிய போகத்தை விரும்பி, 
புவியாண்டு, மீளா நரகில்‌ விழத்‌ துணிந்திருந்த அஞ்‌ ஞானத்தை 

யுடைய அடியேனையும்‌ ஒரு பொருளாக்த்‌ திருவுள்ளத்திற்‌ 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 95 

கொண்டு காட்சி கொடுத்தருளிய கருணைக்‌ கடலே! 

கண்ணுண்‌ மணியே! கரும்பின்‌ சுவையே! கருணாநிதியே! 

தேவரீர்‌ திருவருட்‌ பெருமையை என்னென்று சொல்வேன்‌! 

யான்‌ என்கின்ற ஆணவப்பேயும்‌ 

என தென்கின்ற இராட்சதப்‌ பேயும்‌ 

மாயை யென்கின்ற வஞ்சகப்‌ பேயும்‌ 

பெண்ணாசை யென்கின்ற பெரும்‌ பேயும்‌ 

மண்ணாசை யென்கின்ற மானிடப்‌ பேயும்‌ 

பொன்னாசை யென்கின்ற பொல்லாப்‌ பேயும்‌ 

குரோத மென்கின்ற கொள்ளிவாய்ப்‌ பேயும்‌ 

உலோப மென்கின்ற உதவாப்‌ பேயும்‌ 

மோக மென்கின்ற மூடப்‌ பேயும்‌ 

மத மென்கின்ற வலக்காரப்‌ பேயும்‌ 

மாச்சரிய மென்கின்ற மலட்டுப்‌ பேயும்‌. 

மனப்‌ பேயோடு கூடி இரவும்‌ பகலும்‌ ஆட்ட, ஆடி 

ஆடியிளைக்கின்ற அடியேனைக்‌ காத்தருளத்‌ திருவுள்ள 

மிரங்கித்‌ தரிசனமருளி, துன்பத்தை நீங்கி இன்பத்தை யளித்த 
எம்பெருமானே! - என்னாண்டவனே! - என்‌ தந்தையே! - என்‌ 

தாயே! - என்‌ குருவே! - என்‌ தெய்வமே! - என்‌ குலதெய்வமே !. 

என்‌உயிர்த்துணையே! - என்‌ அறிவுக்கறிவாகிய இறைவனே! - 

தேவரீர்‌ திருவடிப்‌ புகழை. வேதங்களுமறியாது விழித்துக்‌ 

கொண்டு தேடித்‌ தேடி இளைக்கின்றனவென்றால்‌, கிருமி 

கிடங்களிலுங்‌ கீழ்ப்பட்ட அசேதனனாகிய அடியேன்‌ எப்படி 

அறிந்து துதிப்பேன்‌! தேவரீர்‌ திருவடிக்காட்சி பலிக்கும்படி 
செய்வித்த இந்தப்‌ பசுவுக்கும்‌ கன்றுக்கும்‌ என்னை 

அடிமையாகக்‌ கொடுப்பேன்‌. அல்லது வேறென்ன கைமாறு 

செய்வேன்‌! தேவார்‌ திருவடிக்‌ காட்சி பலிக்கும்படி செய்வித்த 

இந்தப்‌ பசுவுக்கும்‌, கன்றுக்கும்‌ என்னை அடிமையாகக்‌ 

கொடுப்பேன்‌ அல்லது வேறென்ன கைம்மாறு செய்வேன்‌! 

தேவரீர்‌ திருமேனிக்‌ காட்சி கிடைப்பதற்குக்‌ காரணமாகிய 

வீதிவிடங்கனென்னும்‌ புத்திரன்‌ இன்றுதான்‌ எனக்குப்‌ 
புத்திரனாயினான்‌! தேவரீரது திருவருட்‌ கோலத்தைக்‌ 
காணப்பெற்ற அடியேனுக்கு இனி. என்ன குறை இருக்கின்றது! 



96 திருஅருட்பா உரைநடைப்‌ பகுதி 

- அன்பர்களுக்கு இன்பமளிக்கின்ற ஆண்டவனே! - தேவரீர்‌ 
கிருபா நோக்கஞ்‌ செய்யப்பெற்று உடல்‌ பூரித்தேன்‌- உள்ளங்‌ 

குளிர்ந்தேன்‌! - உயிர்‌ தழைத்தேன்‌! - பசுங்கன்றும்‌ மந்திரியும்‌ 

மைந்தனும்‌ உயிர்‌ பெற்று எழுந்திருக்கவும்‌ வரம்‌ பெற்றேன்‌! - 

வாழ்வடைந்தேன்‌! - துக்க மெல்லாம்‌ நீங்கினேன்‌.. சுகப்‌ 

பட்டேன்‌! மனத்துக்கு அடங்காத மகிழ்ச்சி கொண்டு நின்றேன்‌!, 

இனி அடியேனுக்குத்‌ தேவரீர்‌ திருவடியி னிடத்துத்‌ தவறாத 
தியானமும்‌, - சலியாத அன்பும்‌ தந்தருளி என்னை அடிமை 

கொள்ள வேண்டும்‌, - குற்றம்‌ செய்தாலும்‌ குணமாகக்‌ கொள்‌ 

கின்ற குணக்குன்றே! - பன்றிக்குட்டிக்கு முலைகொடுத்த பரம்‌ 

பொருளே. புலி முலையைப்‌ புல்வாய்க்கு ஊட்டிய புண்ணிய 

மூர்த்தியே! கல்லடிக்கும்‌ வில்லடிக்குங்‌ கருணைபுரிந்த 

கருத்தனே! திருவாரூர்ப்‌ பூங்கோயிலில்‌ எழுந்தருளிய 

தியாகராஜப்‌ பிரபுவே! போற்றி! போற்றி !!”” என்று தோத்திரஞ்‌ 

செய்து தொழுது நின்றார்‌. 

32. பெருமான்‌ அருள்‌ புரிந்து மறைய 

அரசன்‌ ஆலயம்‌ புகுந்து வணங்கல்‌ 

அரசன்‌ செய்த தோத்திரங்களைத்‌ திருச்செவி ஏற்றுக்‌ 

கொண்டு தியாராஜப்‌ பெருமான்‌, “நம்மிடத்தில்‌ அன்புள்ள 

அரசனே, நீ இன்னும்‌ நோயற்ற வாழ்வுங்‌ குறைவற்ற செல்வமும்‌ 

பெற்று! நமது அருளே துணையாகக்‌ கொண்டு, இவ்வுலகத்தை 

யெல்லாம்‌ ஒரு குடையின்‌ ம்‌ ஆண்டு, மெய்யறிவு விளங்கி 

மாறாத மகிழ்ச்சியோடிருக்கக்‌ கடவாய்‌! பின்பு எக்காலத்தும்‌ 

மீளாத பேரானந்த போகத்தை நாம்‌ தருவோம்‌” என்று அருள்‌ 
புரிந்து கணங்களுடன்‌ அந்தர்த்‌ தானமாக எழுந்தருளினார்‌. 

அது கண்டு மனுச்சக்கரவர்த்தியானவர்‌, பின்பும்‌ 

கீழ்வி முந்து நமஸ்கரித்துத்‌ தொழுது, தோத்திரம்‌ செய்து 
கொண்டு, அப்பசுவையுங்‌ கன்றையும்‌ உபசாரத்துடன்‌ நல்ல 

புல்லுள்ள இடங்களில்‌ மேய்த்து மிகுந்த சுகத்தி லிருக்கும்படி. 

செய்வித்துக்‌ கலாவல்லபனைக்‌ கட்டி யணைத்துக்‌ கொண்டு, 

“ என்‌ புத்திரன்‌ பழிக்கு ஈடாகச்‌ செய்தற்கரிய செய்கையைச்‌ 
செய்துகொண்ட அன்புள்ள அமைச்சனே! உன்போல்‌ எனக்கு 



மனுமுறைகண்ட வாசகம்‌ 97 

இனியவர்கள்‌ உண்டோ!” என்று உபசரித்து பின்பு 
வீ திவிடங்க னென்னும்‌ மைந்தனை எடுத்து மடிமேல்வைத்து, 
முத்தங்கொடுத்து, உச்சி மோந்து, “யான்‌ செய்த புண்ணியத்‌ 

தால்‌ கிடைத்த புத்திரனே! உன்னாலல்லவோ உயர்வை 

யடைந்தேன்‌”, என்று உபசரித்து, பின்பு மைந்தனும்‌ மந்திரியும்‌ 

தாமுமாகக்‌ கமலாலயம்‌ என்னும்‌ கோயிலுக்குச்‌ சென்று, 

ஆசாரத்தோடும்‌ அன்போடும்‌ விதிப்படி சிவபெருமானைத்‌ 

தரிசனம்‌ செய்து, அபிஷேகாத சிறப்புகளும்‌ அநேகம்‌ 

திருப்பணிகளும்‌ செய்வித்துத்‌ தொழுது, வணங்கித்‌ துதித்து, 

வலங்கொண்டு விடை கொண்டு புறப்பட்டு, அந்‌ 

நகரத்திலுள்ள ஜனங்களெல்லாம்‌ மனங்களித்து வாழ்த்திப்‌ 

புகழும்படி. மங்கலவாத்தியங்கள்‌ முழுங்க, வீதியை வலமாக 

வந்து, அஷ்ட மங்கலங்களேந்திய சுமங்கலிகளும்‌ அந்தணர்‌ 

அமைச்சர்‌ முதலானவர்களும்‌ வாழ்த்தி மங்கலச்‌ செய்கை 

களோடு எதிர்கொள்ள அரண்மனையிற்‌ சென்று வேதியர்‌, 

துறவினர்‌, விருந்தினர்‌, உறவினர்‌ முதலானோர்களுக்கு 

அவரவர்க்குத்‌ தக்க வரிசைகளைச்‌ செய்து மகிழ்வித்து, கற்பு 

நிலை தவறாத மனைவியார்‌ மனங்குளிர்ந்து களிக்கும்படி 

மைந்தனைக்‌ காண்பித்து, மந்திரி முதலானவர்கள்‌ சூழச்‌ 

சிவானுக்கிரகத்தால்‌ சிங்கா சனாதிபதியாய்‌,உலகத்தை 

யெல்லாம்‌ ஒரு குடைநிழலில்‌ வைத்து அறநெறிப்படியே 

அரசாட்சி செய்திருந்தார்‌. 

வாழ்த்து 
நேரிசை வெண்பா 

வாழி மனுச்சோழர்‌ வாழி யவர்மைந்தன்‌ 

வாழியவர்‌ மந்திரியாம்‌ வல்லவனும்‌-வாழி யவர்‌ 

செங்கோன்‌ முறையவர்தஞ்‌ சீர்கேட்‌ பவர்வாழி 

எங்கோன்‌ பதம்‌ வாழியே. 

திருச்சிற்றம்பலம்‌. 

மனுமுறை கண்ட வாசகம்‌ முற்றிற்று. 



உ 

சிவமயம்‌ 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

சுத்த சன்மார்க்கத்தின்‌ முதற்சாதனமாகிய 

2. ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 

முதற்பிரிவு 
ஜீவகாருணிய ஒழுக்கமே கடவுள்‌ வழிபாடு 

உலகத்தில்‌ மனிதப்‌ பிறப்பைப்‌ பெற்றுக்‌ கொண்டவர்கள்‌ 
இந்தப்‌ பிறப்பினால்‌ அடையத்தக்க ஆன்ம லாபத்தை 

காலமுள்ளபோதே அறிந்து அடைய வேண்டும்‌. 

7. அந்த ஆன்ம லாபம்‌ எது? என்று அறியவேண்டில்‌: 

எல்லா அண்டங்களையும்‌, எல்லாப்‌ புவனங்களையும்‌, 
எல்லாப்‌ பொருள்களையும்‌, எல்லா ஜீவர்களையும்‌, எல்லா 
ஒழுக்கங்களையும்‌, எல்லாப்‌ பயன்களையும்‌, தமது பூரண 

இயற்கை விளக்கமாகிய “அருட்‌ சத்தியால்‌' தோன்றி விளங்க 
விளக்கஞ்‌ செய்விக்கின்ற, இயற்கை உண்மை வடிவினராகிய, 
'கடவுளின்‌' பூரண இயற்கை இன்பத்தைப்‌ பெற்று, 

எக்காலத்தும்‌, எவ்விடத்தும்‌, எவ்விதத்தும்‌, எவ்வளவும்‌ 
தடைபடாமல்‌ வாழ்கின்ற “ஒப்பற்ற பெரிய வாழ்வே' இந்த 
மனிதப்‌ பிறப்பினால்‌ அடையத்தக்க ஆன்ம லாபம்‌ என்று 
உண்மையாக அறிய வேண்டும்‌. 

2 இயற்கை இன்பத்தைப்‌ பெற்றுத்‌ தடையடரமல்‌ 

வாழ்கின்ற அந்தப்‌ பொரிய வாழ்னை எதனால்‌ 

அடையக்கூடும்‌? என்று அறியவேண்டி ல்‌: 

கடவுளின்‌ இயற்கை விளக்கமாகிய “அருளைக்‌ 
கொண்டே” அடையக்கூடும்‌ என்று அறியவேண்டும்‌. 

2 கடனனின்‌ இயற்கை விளக்கமாகிய அருளை” எதனால்‌ 
. பெறக்கூடும்‌? என்று அறியவேண்டில்‌; 

ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தினால்‌ கடவுள்‌ அருளைப்‌ 
்‌ பெறக்கூடுமல்லது, வெறெந்த வழியாலும்‌ சிறிதும்‌ பெறக்கூடா 
தென்று உறுதியாக அறிதல்‌ வேண்டும்‌. 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 99 

4 கட ஒன்‌ அருளை தீவகாருணிய ஓழுக்கத்தினால்‌ 

யெறக்கூடு மல்லது கனேறெந்த wand 

பெற்ப்கூடாா தென்பது எப்படி என்னில்‌: 

அருளென்பது - கடவுள்‌ தயவு, கடவுள்‌ இயற்கை 

விளக்கம்‌. ஜீவகாருணியமென்பது - ஜீவர்கள்‌ தயவு, ஜீவர்கள்‌ 

ஆன்ம இயற்கை விளக்கம்‌. இதனால்‌ தயவைக்‌ கொண்டு 

தயவைப்‌ பெறுதலும்‌ விளக்கத்தைக்‌ கொண்டு விளக்கத்தைப்‌ 

பெறுதலுங்‌ கூடும்‌. வேறொன்றினால்‌ பெறக்கூடாமை 
அனுபவமாகலின்‌, ஜீவகாருணியத்தைக்‌ கொண்டு அருளைப்‌ 

பெறுதல்‌ கூடும்‌. வேறொன்றினாலும்‌ பெறக்கூடாமை 
நிச்சயம்‌. இதற்கு வேறு பிரமாணம்‌ வேண்டாமென்று அறிய 
வேண்டும்‌. 

அருளைப்‌ பெறுவதற்கு ஜீவகாருணியமே வழி யாதலால்‌, 

ஞான வழி என்பதும்‌ சன்மார்க்கம்‌ என்பதும்‌, ஜீவகாருணிய 
ஒழுக்கம்‌ என்றும்‌ - அஞ்ஞான வழி என்பதும்‌ துன்மார்க்கம்‌ 
என்பதும்‌ ஜீவகாருணிய ஒழுக்கமில்லாமை யென்றும்‌ 
அறியப்படும்‌. 

ஜீவகாருணியம்‌ விளங்கும்போது அறிவும்‌ அன்பும்‌ 

உடனாக நின்று விளங்கும்‌; அதனால்‌ உபகாரசத்தி விளங்கும்‌. 

அந்த உபகார சத்தியால்‌ எல்லா நன்மைகளும்‌ தோன்றும்‌. 

ஜீவகாருணியம்‌ மறையும்போது அறிவும்‌ அன்பும்‌ 

உடனாக மறையும்‌ - அதனால்‌ உபகார சத்தி மறையும்‌ - உபகார 

சத்தி மறையவே எல்லாத்‌ தீமைகளும்‌ தோன்றும்‌. 

ஆகலின்‌, புண்ணிய மென்பது - ஜீவகாருணிய 
மொன்றேயென்றும்‌, பாவ மென்பது - ஜீவகாருணிய 
மில்லாமை யொன்றே யென்றும்‌ அறியப்படும்‌. 

ஜீவகாருணிய ஓழுக்கத்தினால்‌ வரும்‌ விளக்கமே கடவுள்‌ 

விளக்கமென்றும்‌, ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தினால்‌ வரும்‌ 
இன்பமே கடவுள்‌ இன்பமென்றும்‌: - இவ்‌ விளக்கத்தையும்‌ 
இன்பத்தையும்‌ பலகால்‌ கண்டு அனுபவித்துப்‌ பூர்த்தியடைந்த 

சாத்தியர்களே ஜீவன்‌ முத்தரென்றும்‌, அவர்களே கடவுளை 

அறிவால்‌ அறிந்து கடவுள்மயம்‌ ஆவார்கள்‌ என்றும்‌ 
சத்தியமாக அறிய வேண்டும்‌. 



100 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

5. அனால்‌, ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ என்பதென்‌? எனில்‌: 

இவர்களுக்கு ஜீவர்கள்‌ விஷயமாக உண்டாகின்ற ஆன்ம 

உருக்கத்தைக்‌ கொண்டு தெய்வ வழிபாடு செய்து வாழ்தல்‌ 

என்றறிய வேண்டும்‌. 

5: இவர்சள்‌ விறயமாக ஆன்ம உரறாக்கம்‌ எப்போது 
உண்டாகும்‌? 

ஜீவர்கள்‌ பசி, தாகம்‌ பிணி , இச்சை எளிமை, பயம்‌, 

கொலை இவைகளால்‌, துக்கத்தை அனுபவிக்கக்‌ கண்ட 
போதாயினும்‌ கேட்ட போதாயினும்‌- இவ்வாறு உண்டாகு 

மென்று அறிந்த போதாயினும்‌ - ஆன்ம உருக்கம்‌ 

உண்டாகுமென்று அறியவேண்டும்‌. 

7: அஇிவகாருணிய/ம்‌ உண்டாவதற்கு உரிமை எது? 
சன்னில்‌; 

ஜீவர்களெல்லாம்‌ - ஒரு தன்மையாகிய இயற்கையுண்மை 

ஏக தேசங்களாய்ச்‌ சர்வ சக்தியுடைய கடவுளால்‌ சிருஷ்டிக்கப்‌ 

பட்டபடியால்‌ ஓர்‌ உரிமையுள்ள சகோதரர்க ளேயாவர்‌. 
சகோதரர்களுள்‌ ஒருவர்‌ ஒரு ஆபத்தால்‌ துக்கப்படு கின்ற 

போதும்‌, துக்கப்படுவாரென்று அறிந்த போதும்‌ - அவரைத்‌ 

தமது சகோதரரென்று கண்ட மற்றொரு சகோதரருக்கு உருக்க 

முண்டாவது சகோதர உரிமையாகலின்‌, ஒரு ஜீவன்‌ துக்கத்தை 

அனுபவிக்கக்‌ கண்ட போதும்‌, துக்கப்படுமென்று அறிந்த 

போதும்‌ மற்றொரு ஜீவனுக்கு உருக்க முண்டாவது; “பழைய 
ஆன்ம உரிமை” யென்று அறிய வேண்டும்‌. 

சீ. அவர்கள்‌ துக்கப்படுகின்றதைக்‌ கண்ட போதும்‌, சிலர்‌ 

ஜீவகாருணீியயில்லாமல்‌ கடின சத்தூர்களனா 

யிருக்கின்றார்கன்‌: இவர்களுக்குச்‌ சகோதர உரிமை 

மில்லாமற்‌ போவது ஏன்‌.” என்ணிவ்‌; 

துக்கப்படுகின்றவரைத்‌ தமது சகோதரரென்றும்‌, 

துக்கப்படுகின்றாரென்றும்‌, துக்கப்படுவாரென்றும்‌, அறியத்‌ 

தக்க ஆன்ம அறிவு என்கிற கண்ணானது அஞ்ஞான காசத்தால்‌ 

மிகவும்‌ ஒளி மழுங்கின படியாலும்‌, அவைகளுக்கு 

உபகாரமாகக்‌ கொண்ட மனம்‌ முதலான உபநயனங்களாகிய 

கண்ணாடிகளும்‌ பிரகாச பிரதிபலிதமில்லாமல்‌ தடி.ப்புள்ள 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 101 
வைகளாக இருந்த படியாலும்‌ கண்டறியக்‌ கூடாமையாயிற்று. 

அதனால்‌ சகோதர உரிமையிருந்தும்‌ ஜீவகாருணியம்‌ 

உண்டாகாமல்‌ இருந்த தென்று அறியவேண்டும்‌. இதனால்‌ 

ஜீவகாருணியமுள்ளவர்‌, ஆன்ம திருஷ்டி விளக்க 

முள்ளவரென்று அறியப்படும்‌. 

2. அிவார்களாக்கு பசி தாகம்‌, பயம்‌ முதலியவற்றால்‌ வரும்‌ 

அன்பங்களெல்லாரம்‌, மன்‌ கண்‌ முதனிய கரணேந்திரிய 

அனுபவங்களல்வது, ஆன்ம அனுபவங்களல்ல, அதனால்‌ 

தீவகாருணியம்‌ கொள்வதில்‌ விசேதை பிரயோசனம்‌ 
இல்லையே? என்னில்‌ 

இந்தத்‌ தூலதேகத்தில்‌, ஜீவனாக இருக்கின்ற ஆன்மாவும்‌, 

அறிவுக்‌ கறிவாயிருக்கின்ற கடவுள்‌ இயற்கை விளக்கமும்‌ தவிர, 

கரணம்‌, இந்திரியம்‌ முதலிய மற்றவைகளெல்லாம்‌ 

கருவிகளாகிய தத்துவ சடங்களே யல்லது சித்துக்களல்ல. 

அகலில்‌, சுக துக்கங்களைச்‌ சடங்கள்‌ அனுபவிக்க அறியா. 
செம்மண்‌ - சந்தோஷித்தது, துக்கித்தது என்று 

சொல்லப்படாது அதுபோல்‌, மனம்‌ சந்தோஷித்தது, 

துக்கித்தது என்று சொல்லப்படாது. செம்மண்ணினால்‌ தேக 

வாழ்க்கைக்கு வீடு கட்டிக்‌ கொள்வது போல மனம்‌ முதலான 
கரணேந்திரியங்களால்‌ ஜீவ வாழ்க்கைக்குக்‌ கடவுளால்‌ கட்டிக்‌ 
கொடுக்கப்பட்ட தேகம்‌ ஒரு சிறிய வீடாகும்‌. இன்ப 
துன்பங்களை வீட்டிலிருக்கின்றவன்‌ அனுபவிப்‌ பானல்லது, 
வீடு அனுபவிக்க மாட்டாது. அன்றியும்‌ காசத்தினால்‌ ஒளி 

மழுங்கப்பட்டு உப நயனங்களாகிய கண்ணாடிகளால்‌ 

பார்க்கின்ற கண்கள்‌ துன்ப விஷயத்தைக்‌ கண்டபோது 

அக்கண்கள்‌ நீர்‌ சொரியுமே யல்லது கண்ணாடி நீர்‌ சொரிய 

மாட்டாது. அகலில்‌, ஆன்ம திருஷ்டிக்கு உபநயனங்களாக 

இருக்கின்ற மனம்முதலான கருவிகள்‌ சுகதுக்கங்களை 

அனுபவிக்க மாட்டாது. அன்மாவே அனுபவிக்குமென்று 
அறிய வேண்டும்‌. 

70. ஒரு அவனுக்குச்‌ சுகம்‌ தேரிட்டபேபோசது மனம்‌ 
மகிழ்கின்றது; துக்கம்‌ நேரிட்டபோது மணம்‌ தனர்‌ கின்றது: 

அணில்‌ சுகதுக்கங்களை அம்மனம்‌ அனுபவிப்பதாக 
அறியப்‌ படா தோ? என்னில்‌: 



102 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அறியப்படாது, பளிங்கினாற்‌ செய்த வீட்டினுள்‌ 

இருக்கின்ற வீட்டுத்‌ தலைவனுடைய தேக விளக்கமும்‌, தேகச்‌ 

சோர்வும்‌, அந்தப்‌ பளிங்கு வீட்டில்‌ பிரதி பலித்துப்‌ புறத்தில்‌ 

தோன்றுவது போலவும்‌, கண்களில்‌ மலர்ச்சியும்‌, சோர்வும்‌ 

அக்கண்களிலிட்ட உபநயனங்களில்‌ பிரதிபலித்துப்‌ புறத்தில்‌ 

தோன்றுவது போலும்‌, சுகதுக்கங்களால்‌ ஆன்மாவுக்கு 

உண்டாகின்ற மகிழ்ச்சியுந்‌ தளர்வும்‌, மனம்‌ முதலான கரணேந்‌ 

திரியங்களில்‌ பிரதிபலித்துப்‌ புறத்தில்‌ தோன்று கின்றன. 

அகலில்‌ சுக துக்கங்கள்‌ ஆன்மாவுக்கே அனுபவமென்றும்‌, சுக 
துக்கங்களை அறிந்து அனுபவிப்பதற்குக்‌ கரணேந்திரியங்கள்‌ 

ஆன்மாவுக்கு உபகாரக்‌ கருவிகளாகுமென்றும்‌ அறிய 
வேண்டியது. 

77 கடவனால்‌ சிருஷ்டி க்கப்பட்ட தீவர்கனில்‌ அநேகர்‌ பசி 
தாகம்‌, பயம்‌ முதவியவுற்றால்‌ மிகவும்‌ அன்பு ஏன்‌? 
எனில்‌: 

முன்‌ தேகத்தில்‌ ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தை விரும்பாமல்‌ 
கடின சித்தர்களாகித்‌ துன்மார்க்கதில்‌ நடந்த ஜீவர்களாதலால்‌, 

கடவுள்‌ விதித்த அருளாக்கினைப்படி, பசி, தாகம்‌, பயம்‌ 
முதலியவற்றால்‌ மிகவுந்‌ துன்பப்படுகிறார்களென்று அறிய 
வேண்டும்‌. 

72. முன்‌ தேகம்‌ உண்டென்பது எப்படி? என்னில்‌; 

ஒரு வீட்டில்‌ குடிக்கூலி கொடுத்துக்‌ குடித்தனஞ்‌ செய்ய 

வந்த சமுசாரி அதற்கு முன்‌ வேறொரு வீட்டில்‌ குடிக்கூலி 

கொடுத்துக்‌ குடித்தனம்‌ செய்திருந்தானல்லது, வீடில்லாமல்‌ 

குடித்தனஞ்‌ செய்யமாட்டானென்றும்‌, இப்போது வந்த 

வீட்டிலும்‌ கலகம்‌ நேரிட்டால்‌ பின்னும்‌ வேறொரு வீட்டில்‌ 

குடிபோவான்‌ என்றும்‌ அறிவதுபோல்‌, இந்தத்‌ தேகத்தில்‌ 

ஆகாரக்‌ கூலி கொடுத்துக்‌ குடியிருக்க வந்த ஜீவன்‌, இதற்கு 
முன்னும்‌ வேறொரு தேகத்தில்‌ அந்தக்‌ கூலியைக்‌ கொடுத்து 

ஜீவித்திருந்தானல்லது, தேகமில்லாமல்‌ ஜீவித்திருக்க 

மாட்டானென்றும்‌, இந்தத்‌ தேகத்திலும்‌ கலகம்‌ நேரிட்டால்‌ 

பின்னும்‌ வேறொரு தேகத்தில்‌ குடிபோவானென்றும்‌, 

அறியவேண்டும்‌. ஆதலால்‌, முன்னும்‌ பின்னும்‌ ஜீவர்களுக்குத்‌ 

தேகங்கள்‌ நேரிடும்‌ என்று அறிய வேண்டும்‌. 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 103 

73. ஜீவர்கள்‌ முன்தேகத்தில்‌ செய்த பாட்‌ கர்மங்கள்‌ இந்தத்‌ 

தேகத்திலும்‌ வருமென்பது எப்ப்டி? என்னில்‌; 

ஒரு சமுசாரி முன்‌ குடித்தனஞ்‌ செய்திருந்த வீட்டில்‌ தன்‌ 
தலைவன்‌ கட்டளைப்படி நடவாமல்‌ துன்மார்க்கர்களை 

வருவித்து அவர்களோடு கூடிப்‌ பழகியிருந்தானானால்‌ அந்தச்‌ 

சமுசாரி அந்த வீட்டை விட்டு வேறொரு வீட்டில்‌ குடிவந்த 

காலத்திலும்‌ அந்தத்‌ துன்மார்க்கர்கள்‌ இந்த வீட்டிலும்‌ வந்து, 

அவனுடன்‌ பழக்கஞ்‌ செய்வார்கள்‌. அதுபோல, ஒரு ஜீவன்‌ 
முன்‌ குடியிருந்த தேகத்தில்‌, கடவுள்‌ கட்டளைப்படி நடவாமல்‌ 

துன்மார்க்கத்தால்‌ பாவ கர்மங்களை விரும்பிச்‌ செய்திருந் 

தானானால்‌, அந்த ஜீவன்‌ வேறொரு தேகத்தில்‌ வந்தபோதும்‌ 

அந்தப்‌ பாவகர்மங்கள்‌ இப்போது வந்த தேகத்திலும்‌ வந்து 

அந்த ஜீவனைச்‌ சேருமென்று அறிய வேண்டும்‌. 

74. முன்‌ பிறப்பில்‌ ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தை விட்டுச்‌ 

துன்மார்க்கத்தில்‌ நடந்த அவா்‌களை இந்தப்‌ பிறப்பில்‌ பச, 

தாகம்‌, பயம்‌ முதலியவற்றால்‌ துக்கப்படச்‌ செய்வது, 

கடவன்‌ அருளாக்கினை நியதி யென்றால்‌ அந்த தீவர்கண்‌ 

விறையத்தில்‌ காருணியம்‌ வைத்து அகாரம்‌ முதலியவை 

கொடுத்து அவர்கள்‌ அுக்கதீதை மாற்றுவது கடவன்‌ 

அருளாக்கினைக்கு விரோத மாகாதோ? என்னில்‌; 

ஆகாது. அரசன்‌ தன்‌ கட்டளைக்கு முழுவதும்‌ 

விரோதித்து, கால்களுக்கு விலங்கிடப்பட்டுச்‌ சிறைச்சாலையில்‌ 

இருக்கின்ற பெரிய குற்றவாளிகளுக்கும்‌ தன்‌ சேவகர்களைக்‌ 

கொண்டு ஆகாரங்‌ கொடுப்பிக்கின்றான்‌. அதுபோல்‌, கடவுள்‌ 

தன்‌ கட்டளைக்கு முழுவதும்‌ விரோதித்துப்‌ பலவகையால்‌ 

பந்தஞ்‌ செய்யப்பட்டு நரகத்திலிருக்கின்ற பாவிகளுக்கும்‌ தம்‌ 

பரிவார தேவர்களைக்‌ கொண்டு ஆகாரங்‌ கொடுப்பிக்கின்றார்‌. 

அரசன்‌ தன்‌ கட்டளைப்படி நடவாமல்‌ வேறுபட்ட சாதாரண 

குற்றமுடையவர்களைத்‌ தன்னால்‌ அவர்கள்‌ பெறத்தக்க 

லாபத்தைப்‌ பெறவொட்டாமல்‌ உத்தியோகத்தினின்றும்‌ நீக்கி, 

அவர்களுக்கு நல்லறிவு வருவிக்கின்ற நிமித்தம்‌ அவ்விடத்தை 

விட்டு வேறிடங்களில்‌ வெளிப்படுத்துகிறான்‌. அவர்கள்‌ 

உத்தியோகம்‌ இழந்தபடியால்‌, சுகபோஜன முதலிய 

போகங்களையிழந்து, ஊர்ப்புறங்களிற்‌ போய்‌ ஆகாரம்‌ 



104 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

முதலியவை குறித்து அலைந்து வருந்துகின்ற போது, 
தயவுள்ளவர்கள்‌ கண்டு, ஆகார முதலியவை 

கொடுக்கின்றார்கள்‌. அரசன்‌ அதை கேட்ட காலத்திலும்‌, 

கண்ட காலத்திலும்‌, கொடுத்தவர்களை இரக்கமுள்ள நல்ல 

சமுசாரிகளென்று சந்தோஷித்து உபசரிக்கின்றானே யல்லது 

கோபிக்கின்றானில்லை. 

அதுபோல்‌ கடவுள்‌ தம்‌ கட்டளைப்படி நடவாத 

சாதாரண குற்றமுடைய இவர்களைத்‌ தமது சத்தியால்‌ 
அவர்கள்‌ பெறத்தக்க சுகங்களைப்‌ பெறவொட்டாமல்‌ தாம்‌ 

கொடுத்த செளக்கிய புவன போகங்களை விடுத்து, அந்த 

ஜீவர்களுக்கு நல்லறிவு வருவிக்கும்‌ நிமித்தம்‌ அந்தத்‌ 
தேகத்தினின்றும்‌ நீக்கி வேறொரு தேகத்தில்‌ விடுகின்றார்‌. அந்த 

ஜீவர்கள்‌ செளக்கிய புவன போகங்களை இழந்தபடியால்‌, 

செளக்கிய போஜன முதலியவற்றை இழந்து, வேறு 
வேறிடங்களில்‌ ஆகார முதலியவை இல்லாமல்‌ வருந்தும்‌ 
போது, தயவுள்ளவர்கள்‌ அந்த வருத்தத்தைக்‌ கண்டு ஆகார 

முதலியவை கொடுத்தால்‌ அப்படிக்‌ கொடுத்தவர்களை நல்ல 

இரக்கமுள்ளவர்கள்‌ மேன்மேலும்‌ சுகத்தை அடையக்‌ 
கடவார்களென்று சந்தோஷித்து உபசரிப்பாரல்லது 
கோபிக்கமாட்டார்‌. அதலால்‌, கடவுள்‌ அருளாக்கினைக்கு 
ஜீவர்களிடத்து ஜீவர்கள்‌ காருணியம்‌ வைப்பதே 
சம்மதமென்று உண்மையாக அறியவேண்டும்‌. 

75. இத்த தீவகாருணீியத்தால்‌ இகலோக ஒழுக்கம்‌ 
வழங்குகின்றது ஜீவகாருணியம்‌ இல்லையாகில்‌ இகலோக 

ஒழுக்கம்‌ ஏன்வனவ.ம்‌ வழ்ங்கமாட்டாதென்று அறிய 

வேண்டும்‌. எப்ப்டி? எண்ணில்‌; 

ஜீவகாருணியமில்லாதபோது - அறிவும்‌ அன்புந்‌ 
தோன்றா; அவைதோன்றாத போது, கண்ணோட்டமும்‌, 

ஒருமையும்‌, உபகாரமும்‌ விளங்கா; அவை விளங்காதபோது 
வலிய ஜீவர்களால்‌ எளிய ஜீவர்க ளொழுக்கம்‌, பொறாமை 
முதலானவைகளால்‌ தடைப்பட்ட ழிந்துபோம்‌. பின்பு 

வலிய ஜீவர்கள்‌ ஒழுக்கங்களும்‌, தாமச ஓஒழுக்கங்களாகி 
ஒருவ  ரொழுக்கத்தால்‌ மற்றொருவ ரொழுக்கம்‌ 
மதத்தினாற்‌ சோர்வடைந்து மாறுபட்டழிந்து போம்‌. 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 105 

ஜீவகாருணிய ஒழுக்கஞ்‌ சிறிதுமில்லாத புலி, சிங்கம்‌ முதலிய 

மிருகங்கள்‌ வழங்குகின்ற காட்டில்‌ இகலோக ஒழுக்கம்‌ 
வழங்கவேயில்லை. அதுபோல்‌, ஜீவகாருணிய மில்லாத 

மனிதர்கள்‌ வழங்கு மிடத்திலும்‌ இகலோக ஒழுக்கம்‌ வழங்கவே 

மாட்டாதென்று அறியவேண்டும்‌. 

75: பரலோக ஒழுக்கம்‌ தீவகாருணியத்தால்‌ 
வழங்குகின்றது. அது இல்லையாயின்‌ போக ஒழுக்கமும்‌ 
வங்க டாது எப்ப்டி? என்னில்‌: 

ஜீவகாருணியம்‌ இல்லாதபோது அருள்‌ விளக்கம்‌ 
தோன்றாது. அது தோன்றாதபோது, கடவுள்‌ நிலை 

கைகூடாது. அது கூடாத போது, முத்தியின்பம்‌ ஒருவரும்‌ 

அடைய மாட்டார்கள்‌. அடையாத பட்சத்தில்‌, பரலோக. 

ஒழுக்கம்‌ வழங்கவே மாட்டாதென்று அறியவேண்டும்‌. 

77... தீவகாருணீிய ஒழுக்கம்‌ யிகனும்‌ வழ்ங்காமையால்‌, 
அன்மார்க்கப்‌ மJற்வியே 
பெருகியெங்கும்புல்லொழுக்கங்களே வழங்குகின்றன; 
௪724...” எனில்‌; 

ஜீவகாருணிய : மில்லாத கடின சித்தர்களெல்லாம்‌ 

அவரவர்‌ கடின செய்கைக்குத்‌ தக்கப்படி, சிலர்‌ நரக 

வாசிகளாகவும்‌; சிலர்‌ சமுத்திர வாசிகளாகவும்‌, சிலர்‌ ஆரணிய 

வாசிகளாகவும்‌; சிலர்‌ புலி, கரடி, சிங்கம்‌, யாளி, யானை, கடமை, 

கடா பன்றி, நாய்‌, பூனை, முதலிய துஷ்ட மிருகங்களாகவும்‌; 

சிலர்‌ காக்கை, கழுகு முதலிய பட்சி சண்டாளங்களாகவும்‌; 
சிலர்‌ எட்டி, கள்ளி முதலிய அசுத்த தாவரங்களாகவும்‌ 

பிறந்திருக்கின்றார்கள்‌. ஆதலால்‌, புல்லொழுக்கங்களே மிகவும்‌ 
வழங்குகின்றன என்றறிய வேண்டும்‌. 

ஜீவகாருணியம்‌ கடவுளருளைப்‌ பெறுவதற்கு முக்கிய 
சாதனமென்பதுமல்லாமல்‌, அதுவே அந்த அருளின்‌ ஏகதேச 

விளக்கமென்றும்‌ அறிய வேண்டும்‌. ஜீவகாருணியம்‌ 
ஆன்மாக்களின்‌ இயற்கை விளக்கம்‌ ஆதலால்‌, அந்த இயற்கை 

விளக்கமில்லாத ஜீவர்களுக்குக்‌ கடவுள்‌ விளக்கம்‌ அகத்திலும்‌ 
புறத்திலும்‌ வெளிப்படவே மாட்டாது. 

78. தீவகாருணீியத்திற்கு முக்கியமான லச௬ுறியம்‌ எது? 
எண்ணில்‌; 



106 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆன்மாக்களெல்லாம்‌ இயற்கை உண்மை ஏக 
தேசங்களாயும்‌ இயற்கை விளக்கமாகிய அருள்‌ 

அறிவுக்கறிவாய்‌ விளங்குவதற்கு ஒற்றுமை உரிமை 

இடங்களாயும்‌ இருக்கின்றன வென்றும்‌, அந்த ஆன்மாக்கள்‌ 

ஜீவர்களாகி, அதிகரிப்பதற்குப்‌ பூத காரியதேகங்களே 

உரிமையாக இருக்கின்றன வென்றும்‌, அந்த தேகங்களில்‌ 

அன்மாக்கள்‌ ஜீவர்களாகி, அதிகாரியாவிடில்‌ ஆன்ம விளக்கம்‌ 

மறைபடுமென்றும்‌, 

அதனால்‌ அருள்‌ விளக்கம்‌ வெளிப்படாதென்றும்‌ 

அப்போது மூடமுண்டாகுமென்றும்‌, அதுவே 
ஆன்மாக்களுக்குப்‌ பந்தமாகுமென்றும்‌, அது பற்றி அவசியம்‌ 

பூதகாரிய தேகம்‌ வேண்டு மென்றும்‌, பூதகாரிய தேகங்களுக்கு 

மாயை முதற்‌ காரணமாததால்‌, அந்த மாயையின்‌ 

விகற்பஜாலங்களாகிய பசி, தாகம்‌, பிணி, இச்சை, எளிமை, 
பயம்‌, கொலை என்பவைகளால்‌ அந்தத்‌ தேகங்களுக்கு 
அடிக்கடி. அபாயங்கள்‌ நேரிடுமென்றும்‌, அப்படி அபாயங்கள்‌ 

நேரிடாமல்‌ கரணேந்திரிய சகாயங்களைப்‌ பெற்றதம்‌ அறிவைக்‌ 

கொண்டு சர்வ ஜாக்கிரதையோடு முயற்சி செய்து தடுத்துக்‌ 

கொள்வதற்குத்‌ தக்க அற்ப சுதந்தரம்‌ ஜீவர்களுக்கு அருளாற்‌ 

கொடுக்கப்பட்ட தென்றும்‌, அந்தச்‌ சுதந்தரத்தைக்‌ கொண்டு 

ஜீவர்களெல்லாம்‌ தேகங்களிலிந்து அபாயங்களை நீக்கி ஆன்ம 
லாபத்தைப்‌ பெறுவதற்கு முயற்சி செய்யக்‌ கடவரென்றும்‌, 

ஊழ்வகையாலும்‌,அஜாக்கிரதையாலும்‌ பசி, தாகம்‌, பிணி, 
இச்சை, எளிமை, பயம்‌, கொலை என்பவைகளால்‌ வரும்‌ 

அபாயங்களை நிவர்த்தி செய்து கொள்ள மாட்டாமல்‌ 
வருந்துகின்ற ஜீவர்கள்‌ விஷயத்தில்‌ அவைகளை நிவர்த்தி 

செய்விக்கத்‌ தக்க சுதந்தர முள்ள ஜீவர்கள்‌ காருணியத்தால்‌ 

நிவர்த்தி செய்ய வேண்டுமென்றும்‌; 

அபர ஜீவகாருணியம்‌ 

அப்படி நிவர்த்தி செய்விப்பதில்‌ பசியினால்‌ வருந்‌ 

துன்பமும்‌ கொலையினால்‌ வருந்துன்பமும்‌ தவிர 

மற்றவைகளால்‌ வருந்துன்பங்களை மாற்றுவது அபர 

ஜீவகாருணியம்‌. ஆதலால்‌ இவ்வுலக இன்பத்தை மாத்திரம்‌ 

சிறிது உண்டு பண்ணுமென்றும்‌; 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 107 

பர ஜீவகாருணியம்‌ 

பசியினால்‌ வரும்‌ துன்பத்தையும்‌ கொலையினால்‌ வரும்‌ 
துன்பத்தையும்‌ நிவர்த்தி செய்விப்பது பர ஜீவகாருணியம்‌, 

ஆதலால்‌ இவ்வுலக இன்பங்களையும்‌, அளவிறந்த சித்தி 
இன்பங்‌ களையும்‌ எக்காலத்தும்‌ அழியாத முத்தி 

இன்பத்தையும்‌ அருளால்‌ அடையப்‌ படுமென்றும்‌; ஊழ்‌ 

வகையாலும்‌ அஜாக்கிரதையாலும்‌ அன்னிய ஜீவர்களுக்கு 
நேரிடுகிற அபாயங்களை நிவர்த்தி செய்விப்பதற்குத்‌ தக்க 

சுதந்தரமும்‌, அறிவு மிருந்தும்‌, அவ்வாறு செய்யாமல்‌ 

வஞ்சித்தவர்களுக்கு, இவ்வுலக இன்பத்தோடு மோக்ஷ 
இன்பத்தை அனுபவிக்கின்ற சுதந்தரம்‌ அருளால்‌ 

அடையப்படுவதில்லை யென்றும்‌ தற்காலத்தில்‌ 
அனுபவிக்கின்ற புவனபோக சுதந்தரங்களையும்‌ இழந்து விடுவ 

ரென்றும்‌ கடவுள்‌ வேதத்தில்‌ விதித்திருக்கின்றபடியால்‌ ஊழ்‌ 

வகையாலும்‌ அஜாக்கிரதையாலும்‌ பசி, கொலை 

என்பவைகளால்‌, வரும்‌ அபாயங்களை நிவர்த்தி செய்து 

கொள்ளத்தக்க அறிவும்‌ சுதந்தரமுமில்லாத ஜீவர்கள்‌ 

விஷயத்தில்‌ அவைகளை நிவர்த்தி செய்விக்கத்தக்க அறிவும்‌ 

சுதந்திரமும்‌ உள்ள ஜீவர்களை வஞ்சியாமல்‌ தயவினால்‌ 
நிவர்த்தி செய்விப்பதே ஜீவகாருணியத்திற்கு முக்கியமான 

லட்சியமென்றும்‌: அதில்‌ சத்தியமான நம்பிக்கை வைத்துப்‌ 

_ பசித்த ஜீவர்களுக்கும்‌ ஆகாரத்தால்‌ பச நீக்கியும்‌, கொலைபடும்‌ 
ஜீவர்களுக்குச்‌ செய்வகையால்‌ கொலை நீக்கியும்‌, திருப்தி 
இன்பத்தை உண்டு பண்ணுவதே லப்டப்‌ பிரயோஜன 
மென்றும்‌ அறிய வேண்டும்‌. 

19. பசி, கொலை, தாகம்‌, பிணி, இச்சை, எளிமை, பயம்‌ 

என்பவைகளால்‌ வரும்‌ அபாயங்களை நிவர்த்தி 
செய்விப்பது விதியாக இருக்கவும்‌, இவ்விடத்துப்‌ 
பசியினாலும்‌, கொலையினாலும்‌ வரும்‌ அபாயங்களை 
மாத்திரம்‌ நிவர்த்தி செய்விப்பது விசேஷமென்று குறித்தது 
ஏன்‌? என்றறியவேண்டில்‌; 

ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தில்‌, அபர ஜீவகாருணிய 
மென்றும்‌, பர ஜீவகாருணியமென்றும்‌ இருவகையாம்‌. 
அவற்றில்‌ பசி நீக்கலும்‌ கொலை நீக்கலும்‌ பர, 



108 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஜீவகாருணியமாதலால்‌ விசேஷமாகக்‌ குறிக்கப்பட்டது 

என்றறிய வேண்டும்‌. 

தாகம்‌ 

அன்றியும்‌, பசியினால்‌ வருந்துகின்ற ஜீவர்களுக்குப்‌ 

பசியை நிவர்த்தி செய்விக்கின்ற தயவுடையவர்கள்‌, தாகம்‌ 

நீங்குதற்குத்‌ தண்ணீர்‌ கொடாமலிரார்கள்‌. தண்ணீர்‌ 

கொடுப்பது பிரயாசமு மல்ல. தண்ணீர்‌ ஏரி, குளம்‌, கால்வாய்‌ 

முதலான இடத்து மிருக்கின்றது. தாகத்தால்‌, மாற்றிக்‌ 

கொள்ளத்தக்க ஏகதேச அபாயம்‌ நேரிடுமேயல்லது, அதனால்‌ 

தேகத்திற்கு அனி நேரிடாது; பசியினால்‌, மாற்றிக்‌ 

கொள்ளக்கூடாத கெடுதி தேகத்திற்கு நேரிடும்‌. 

பிணி 
பசியினால்‌ வரும்‌ துன்பத்தை நிவர்த்தி செய்விக்கத்தக்க 

தயவு உடையவருக்குப்‌ பிணியினால்‌ வரும்‌ துன்பத்தை நிவர்த்தி 

செய்விப்பதற்குத்‌ தயவுண்டாகாமலிராது. பசி 
மிகுதியினாலேயே பிணிகள்‌ விருத்தியாகின்றன. ஆகாரப்‌ 
பக்குவங்களாலேயே அப்பிணிகள்‌ நீங்குகின்றன. பிணிக்கு 
வேறு மருந்து கொடுப்பினும்‌ பத்திய ஆகாரமே தேகம்‌ 
நிற்பதற்கு அவசியமான ஆதாரமாயிருக்கின்றது. பிணியோடு 

தேகத்தை நெடுநாள்‌ வைத்திருக்கக்‌ கூடும்‌; ஒரு நாளாகிலும்‌ 

ஆகாரமில்லாமல்‌ தேகத்தை வைத்திருக்கக்கூடாது. 

இச்சை 

பசித்தவர்களுக்கு ஆகாரத்தால்‌ பசி நீக்குவிக்கின்ற 
தயவுடையவர்களுக்கு, இச்சையால்‌ வருந்‌ துன்பங்களை 

நீக்குவிப்பதற்குத்‌ தயவு வராமலிராது. ஜீவர்களுக்கு உள்ளபடி 

பசி நேரிடுமாகில்‌ ஆகாரத்திலல்லது மற்றொன்றிலும்‌ 
இச்சையே இராது. ஆகாரங்‌ கிடைக்கில்‌ உண்டு பசி தீர்ந்தவர்‌, 

தம்‌ இச்சையைச்‌ சிறிய முயற்சிகளால்‌ முடித்துக்‌ கொள்ளவுங்‌ 

கூடும்‌; அல்லது சமாதானஞ்‌ செய்து கொள்ளவும்‌ கூடும்‌ 

“இச்சையோடு பலநாள்‌ தேகத்தை வைத்திருக்கலாம்‌” பசியோடு 

ஒரு நாளும்‌ வைத்திருக்க முடியாது. 
எளிமை 

பசித்த ஜீவர்களுக்கு ஆகாரத்தால்‌ பசியை நிவர்த்தி 

செய்விக்கின்ற தயவுள்ளவர்களுக்குச்‌ சுதந்தரமற்ற ஜீவர்களது 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 109 

எளிமையை நீக்கத்‌ தயவு வராமலிராது. பசியினால்‌ 

வருந்துகின்ற எளிமைக்கு மேற்பட்ட எளிமையே இல்லை. 

எளிமையைச்‌ சில நாள்‌ சென்று மாற்றிக்‌ கொள்ளக்கூடும்‌. 
பசியை அவ்வாறு மாற்றிக்‌ கொள்ளக்கூடாது. எளிமையோடு 

தேகத்தை வைத்திருக்கக்‌ கூடும்‌, பசியோடு வைத்திருக்க 

முடியாது. 

பயம்‌ 

பசியை நிவர்த்தி செய்விக்கின்ற தயவுடையவருக்குப்‌ 

பயத்தை நிவர்த்தி செய்விப்பதில்‌ தயவு வராமலிராது. 

பசியினால்‌ வரும்‌ பயத்திற்கும்‌ கொலையினால்‌ வரும்‌ 

பயத்திற்கம்‌ மேற்பட்ட பயமேயில்லை. பயத்தை உபாயத்தால்‌ 
நீக்கிக்‌ கொள்ளக்கூடும்‌. பசியை உபாயத்தால்‌ நீக்கிக்‌ கொள்ளக்‌ 

கூடாது. பயத்தோடு தேகத்தை வைத்திருக்கலாம்‌; பசியோடு 

வைத்திருக்கப்‌ படாது. பசியினால்‌ வரும்‌ அவத்தைகளும்‌ 

துன்பங்களும்‌ கொலையினால்‌ வரும்‌ அவத்தைகளும்‌ 

துன்பங்களும்‌ தம்முள்‌ ஒத்திருக்கின்றன, ஆகையால்‌, 
பசியினால்‌ வரும்‌ துன்பத்தையும்‌ கொலையினால்‌ வரும்‌ 

துன்பத்தையும்‌ நிவர்த்தி செய்விப்பதே ஜீவகாருணியத்திற்கு 
முக்யெ லட்சியம்‌ என்றறிய வேண்டும்‌. 

20. பசியினால்‌ வருந்துன்பத்தை நீக்குதனும்‌ 

கெொலையினால்‌ . வருந்துன்பத்தை நீக்குதனலும்‌ 

அீவசாருணியத்திற்க முக்கிய ல௬ுதியமாக இருக்கவும்‌, 

இவ்விடத்தில்‌ பசி நீக்குதலை மாத்திரம்‌ அடிக்கடி 
வலியுறுத்துவது ஏன்‌? எனில்‌: 

ஒரு ஜீவன்‌, பசியினால்‌ கொல்லப்படும்‌ என்பதை அறிந்து 

ஜீவகாருணியத்தால்‌ பசியை நீக்கி உயிர்பிழைக்கம்படி 

செய்பவர்‌, வேறு வகையால்‌ உயிர்கொலை நேரிட்டால்‌ 

அதற்கிரங்கி அந்தக்‌ கொலையால்‌ வருந்துன்பத்தை நிவர்த்தி 
செய்யாமலிரார்கள்‌. கொலையால்‌ வருந்‌ துன்பத்தை நிவர்த்தி 
செய்யாதவர்கள்‌, பசியால்‌ வருந்‌ துன்பத்தையும்‌ நிவர்த்தி 

செய்விக்க தக்க தயவுடையவர்களாவார்கள்‌. பசியால்‌ வருங்‌ 

கொலையை, ஆகாரத்தாலன்றி வேறு வகையால்‌ நிவர்த்தி 

செய்விக்கப்படாது; பகை முதலியவற்றால்‌ வருங்‌ கொலையை 

அநேக உபாயத்தால்‌ நிவர்த்தி செய்விக்கக்‌ கூடுமாதலால்‌, 



110 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

கொலையால்‌ வருந்துன்பத்தைப்‌ பசியால்‌ வரும்‌ 

துன்பத்திலமைத்து அடிக்கடி. வலியுறுத்துகின்றது என்றறிய 
வேண்டும்‌. 

அன்றியும்‌, தாகத்தால்‌ வருந்துகின்றவரும்‌, பிணியால்‌ 

வருந்துகின்றவரும்‌, இச்சையால்‌ வருந்துகின்றவரும்‌, 

எளிமையால்‌ வருந்துகின்றவரும்‌, பயத்தால்‌ 

வருந்துகின்றவரும்‌, பசி வருத்த முண்டாகும்‌ போது அவ்வவ்‌ 

வருத்தங்களை எல்லாம்‌: மறந்து பசி வருத்தம்‌ மேற்பட்டு 

ஆகாரந்தேட முயற்சி செய்கின்றார்கள்‌. 

அன்றி, அரசன்‌ ஆக்கினையால்‌ கொலைக்குற்றம்‌ பற்றிக்‌ 

கொலை செய்ய விதிக்கப்பட்ட குற்றவாளியும்‌ பசி வந்தபோது 

தன்‌ பயத்தையும்‌ துன்பத்தையும்‌ மறந்து அந்தப்‌ பசியை மாற்றிக்‌ 

கொள்ள முயலுகிறான்‌. 

வைத்தியரால்‌ தாம்‌ இறந்து விடுவது நிச்சயமென்று 

தெரிந்து கொண்ட வியாதியாளரும்‌, மூப்பாளரும்‌, பசி வந்த 

போது, தமது துன்பத்தை மறந்து, பசி நீக்க முயலுகின்றார்கள்‌. 

பசிக்குத்‌ தயவினால்‌ ஆகாரங்‌ கொடுக்கத்‌ துணிந்தவன்‌ 

வேறு வகையால்‌ ஜீவர்கள்‌ இம்சைப்பட்டு அழிவதற்குச்‌, 
சம்மதிக்கவே மாட்டான்‌, ஆதலினும்‌ பசியால்‌ வருந்‌ 
துன்பத்தை நிவர்த்தி செய்விக்கின்ற தருமத்தை அடிக்கடி 

வலியுறுத்துவ தென்றறிய வேண்டும்‌. 

2. பசியினால்‌ வரும்‌ கெடுதி எல்லா அவா்‌. களுக்கு. தேக 

தாசர்‌ செய்வது உண்மையானால்‌, எல்லா ஜீவர்கள்‌ 
பசியையுமறிது நிவர்த்தி செய்விக்க வேண்டும்‌; அப்படி 

நினர்த்தி செய்விக்கத்‌ தொடங்கில்‌ கடவஏனால்‌ சிருஷ்டி க்கப்‌ 

பட்ட தேவர்‌, மனிதர்‌, நரகர்‌, மிருகம்‌, பறவை, ஊர்வன, 

தானம்‌ என்கின்ற இவ்வேமு வகைப்பட்ட அளவிறந்த 

பெதங்ககுநுடைய தீவர்களது பசியை அறிந்து நீக்குவது 

அசாத்திய மாகுமோ? என்னில்‌”. 

தேவர்கள்‌, மனித சுதந்தரத்தினும்‌ மேற்பட்ட சுதந்தர 
முடையவர்களாய்த்‌ தங்களுக்கு நேரிட்ட பசியைத்‌ தங்கள்‌ 

முயற்சியினாலேயே மாற்றிக்‌ கொள்ளத்தக்க வல்லபமுடை 
யவர்கள்‌ ஆதலால்‌ அவர்கள்‌ பசியைக்‌ குறித்து மற்றவர்கள்‌ 

யோசிப்பது அவசியமல்ல என்றும்‌, தேவர்களுக்கும்‌ பசி 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 111 

நேர்ந்தால்‌ துன்பமுண்டாகுமே யென்று இரங்குவது மாத்திரம்‌ 

அவசியமென்றும்‌; 

நரகர்‌; நாம்‌ பசியாற்று விக்கத்தக்க இடங்களில்‌ 
இல்லாமல்‌ வேறிடங்களிலிருக்கின்ற படியாலும்‌, நரகர்‌ 

பசிக்குத்‌ தண்டனை பரிவாரங்களால்‌ பசியாற்று 
வித்தலாலும்‌, அந்நரகர்‌ பசியைக்‌ குறித்து யோசிப்பது 

' அவசியமல்ல வென்றும்‌, அந்நரகரும்‌ பசிநேரிடில்‌ வருந்து 

வார்களே யென்று இரங்குவது மாத்திரம்‌ அவசியமென்றும்‌; 

ஊழ்வகையினால்‌ சிறிதுஞ்‌ சுதந்தரமில்லாத மரம்‌, புல்‌ 

முதலிய தாவரங்களில்‌ மனிதர்‌ தங்கள்‌ வாழ்க்கைக்குச்‌ 

சகாயமாகத்‌ தங்கள்‌ முயற்சியால்‌ விளைவிக்கின்ற தாவரவர்க்‌ 

கங்களுக்குப்‌ பசி குறித்து நீர்‌ விடுவது அவசிய மென்றும்‌, 

மற்றைத்‌ தாவர வர்க்கங்களெல்லாம்‌ அருள்‌ நியதியின்படி 
ஆகாரங்‌ கொடுப்பிக்க உயிர்த்திருக்கின்றன. அதலால்‌ 

அவைகளுக்கெல்லாம்‌ பசியறிந்து ஆகாரம்‌ கொடுப்பது நமது 

சுதந்தரமல்ல கடவுள்‌ சுதந்தரமென்றும்‌, அவை குறித்து 

யோசிப்பது அவசியம்‌ அல்ல வென்றும்‌, ஆகாரமில்லாவிடில்‌ 
வருந்துமே யென்று இரங்குதல்‌ மாத்திரம்‌ அவசிய மென்றும்‌. 

நிலத்திலும்‌ நீரிலும்‌ ஊருகின்ற உயிர்களுக்கும்‌, 

பறவைகளுக்கும்‌ மிருகங்களுக்கும்‌ அவ்வவற்றின்‌ ஊழ்‌ 
வகைக்குத்‌ தக்கபடி, அருள்‌ நியதி ஆகாரங்‌ கொடுப்பிக்க உண்டு 
பசியாறுகின்றன வென்றும்‌, அவ்வவைகளுக்குத்‌ தக்க ஆகாரம்‌ 

அறிந்து கொடுப்பது நமது சுதந்தரமல்ல, கடவுள்‌ சுதந்தர 
மென்றும்‌, அவைகளில்‌ மனிதர்‌ வாழ்க்கைக்குச்‌ சகாயமாகத்‌ 

தங்கள்‌ சுதந்தரத்தால்‌ சம்பாதித்துக்‌ கொள்ளுகின்ற பசு, எருது, 

எருமை, கடா, ஆடு, குதிரை முதலிய சில மிருகங்களுக்கு 
ஆகாரங்‌ கொடுத்துப்‌ பசியாற்றுதல்‌ அவசியமென்றும்‌: 

மனிதர்களில்‌, ஆண்மக்கள்‌, பெண்மக்கள்‌ என்றிரு 
வகைப்பட்ட எல்லா மனிதர்களுக்கும்‌, பசியால்‌ வரும்‌ 

நஷ்டங்களும்‌, துன்பங்களும்‌ பசி நிவர்த்தியால்‌ வரும்‌ 
லாபங்களும்‌, இன்பங்களும்‌ பொதுவில்‌' ஒரு தன்மையா 
யிருந்ததாலும்‌; பசியால்‌ வரும்‌ நஷ்டங்களையும்‌ 

துன்பங்களையும்‌ மன முதலான அந்தக்கரண விருத்தியி 
னாலும்‌ கண்‌ முதலான இந்திரியங்களாலும்‌, மிகவும்‌ அறிந்து 



112 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

கொள்கின்ற ஆன்ம அறிவு ஒத்திருத்தலாலும்‌; மனிதர்களுக்கு 

ஊழ்‌ வகையினால்‌ அருள்‌ நியதியின்படி கொடுப்பிக்கின்ற 

ஆகாரமட்டில்‌ ஜீவித்துத்‌ தேகத்தை வைத்திருக்கக்‌ 

கூடாமையாலும்‌; தங்கள்‌ முயற்சியாலும்‌, அறிவாலும்‌, 

சுதந்தரத்தாலும்‌ சம்பாதிக்கன்ற,ஆகாமிய அகாரத்தாலும்‌ 

பசியை நீக்கித்‌ தேகத்தை வைத்திருக்க வேண்டுமாதலாலும்‌ 

ஆகாமியத்தால்‌ சம்பாதிக்கின்ற ஜீவ சுதந்தரம்‌ மனிதர்களுக்கு 

அருளால்‌ மிகவுங்‌ கொடுக்கப்பட்ட படியாலும்‌! 

ஊழ்வகையால்‌ ஆகாரம்‌ நேரிடாமல்‌ பசித்து வருந்தும்‌ 

படியாகவும்‌; அந்தப்‌ பசியை நீக்கும்‌ நிமித்தம்‌ ஒருவரை 

யொருவர்‌ எதிர்பார்க்கும்‌ படியாகவும்‌; அவர்‌ தயவினால்‌ 

ஆகாரங்‌ கொடுத்து அப்பசியை நீக்கி அவரை நன்முயற்சியிற்‌ 

செலுத்தவும்‌,ஆகாரங்‌ கொடுத்தவர்‌ சித்தி முத்திகளை 
யடையவும்‌, அருள்‌ நியதியாக விதிக்கப்பட்ட படியாலும்‌. 

மனிததேகம்‌ மற்ற ஜீவதேகம்போல இலேகிலே எடுக்கக்‌ 
கூடாதாகலாலும்‌, மனித தேகத்தில்‌ ஆன்ம விளக்கமும்‌ அருள்‌ 
விளக்கமும்‌, மிகவும்‌ விளங்குதலாலும்‌, இந்த மனித தேகம்‌ 
போனால்‌ மீளவும்‌ இந்தத்‌ தேகம்‌ வருமென்கிற 
நிச்சயமில்லாமையாலும்‌, இந்த மனித தேகம்‌ முத்தியின்பம்‌ 
பெறுதற்கே எடுத்த தேகமாதலாலும்‌, இந்த மனித தேகம்‌ 

மாத்திரமே முதல்‌ சிருஷ்டி. தொடங்கிக்‌ கடவுள்‌ சம்மதத்தால்‌ 

சிருஷ்டிக்கப்பட்ட உயர்ந்த அறிவையுடைய தேகமாதாலும்‌, 

மனிதர்கள்‌ மாத்திரம்‌ பசியாற்று விக்கின்ற ஜீவகாருணிய 

விதியைப்‌ பொதுவில்‌ அவசியம்‌ உறுதியாகப்‌ பிடிக்க 

வேண்டுமென்றும்‌, கடவுள்‌ விதித்திருக்கின்ற படியால்‌, பசியை 

ஆகாரத்தினால்‌ நிவர்த்தி செய்விக்கின்ற ஜீவகாருணிய 

ஒழுக்கம்‌ மனிதர்களிடத்தே பெரும்பான்மை நடத்த 

வேண்டுமென்று அறியவேண்டும்‌. 

22. ஊழ்வுகைக்குத்‌ தக்கபடி யிருகம்‌, பறவை முதனிய 

அவர்களுக்கு அருளால்‌ தியதி அகார மாத்திரம்‌ இருக்க 

மனிதர்களுக்கு மாத்திரம்‌, ஊழ்‌ நியதி அகாரத்தோபடு, 

ஆசி முயற்சி கரமும்‌ வேண்டுவது அவசிய 

மென்றது, ௪7/2... என்னில்‌ -- 

மனிதர்கள்‌ பிராரத்தப்படி நியதி ஆகாரத்தைப்‌ புசித்துப்‌ 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 113 

பிராரத்த அனுபவத்தை நீக்கிக்‌ கொண்டு, ஆகாமியத்தால்‌ 
முயற்சியாகாரத்தைப்‌ புசித்துக்‌ கரணேந்திரிய தேகத்தை 
வலுவுள்ளதாகச்‌ செய்து கொண்டு, சன்மார்க்க சாதனத்தை 

அனுசரித்துச்‌ சித்திமுத்தி இன்பங்கள்‌ பெறக்கடவரென்று 

கடவுள்‌ விதித்திருக்கின்றபடி.யால்‌, மனிதர்களுக்குப்‌ பிரார்த்த 

ஆகாரமும்‌ ஆகாமிய முயற்சி ஆகாரமும்‌, அவசியம்‌ 
வேண்டுமென்று அறியவேண்டும்‌. மிருகம்‌, பட்சி, ஊர்வன, 
தாவரம்‌ என்கின்ற ஜீவதேகங்கள்‌ தண்டனை நிமித்தம்‌ விதித்த 

தேகங்களாதலால்‌, பிராரத்த ஆகாரம்‌ கடவுள்‌ விதித்த 

வண்ணம்‌ அருட்‌ சத்தியால்‌ தடைபடாமல்‌ கொடுக்கப்‌ 

படுமாகாலில்‌, ஆகாமிய ஆகாரம்‌ சம்பாதிக்க 

வேண்டாமென்றறிய வேண்டும்‌. 

23. அனால்‌ தீவகாருணியம்‌ எல்ல தஜுீவர்களுக்கும்‌ 

யொதுவென்று முதவில்‌ குறிக்கப்பட்டது என்ன? எனில்‌ 

ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தில்‌ முக்கியமாக எல்லா 
மனிதர்களுக்கும்‌ பொதுவில்‌ பசியினால்வரும்‌ துன்பத்தை 
நிவர்த்தி செய்து ஆகாரத்தினால்‌ திருப்தி. இன்பத்தை உண்டு 

பண்ண வேண்டுமென்றும்‌, பசியைப்‌ போல்‌ வேறு 
வகையினால்‌ ஜீவகொலை நேரிடுவதனால்‌ அந்த ஜீவ 
கொலையைத்‌ தம்மாற்‌ கூடிய வரையில்‌ எவ்விதத்திலாயினும்‌ 

தடை செய்து உயிர்‌ பெறுவித்துச்‌ சந்தோஷிப்பிக்க 

வேண்டுமென்றும்‌, பிணி, பயம்‌ முதலியமற்ற ஏதுக்களால்‌ 

ஜீவர்களுக்குத்‌ துன்பம்‌ நேரிடில்‌ அத்துன்பங்கள்‌ தங்களால்‌ 

நீக்கத்தக்கவைகளாகில்‌ நீக்க வேண்டுமென்றும்‌, மிருகம்‌, 
பறவை, ஊர்வன, தாவரம்‌, முதலிய ஜீவர்களிடத்துப்‌ 

பயத்தினால்‌ வரும்‌ துன்பத்தையும்‌, கொலையினால்‌ வரும்‌ 
துன்பத்தையும்‌ எவ்விதத்தும்‌ நிவர்த்தி செய்ய 

வேண்டுமென்றும்‌, அவற்றுள்‌ துஷ்ட ஜீவர்களிடத்தும்‌ சிறிது 

பயத்தினால்‌ வரும்‌ துன்பம்‌ மாத்திரமே அல்லது 
கொலையினால்‌ வரும்‌ துன்பங்களைச்‌ செய்யப்படாது 

என்றும்‌, இவ்வகை முழுதும்‌ ஜீவகாருணியமே ஆதலால்‌, 

'எல்லா உயிர்களிடத்தும்‌ ஜீவகாருணியம்‌ வேண்டு மென்று 
கடவுளால்‌ ஆணை செய்ததென்றறிய வேண்டும்‌. 

24. மணிதர்சளன்‌, தங்கள்‌ வாழ்க்கைக்குச்‌ ௫௬7௪/:0,/7-௬௪ 



114 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சம்பாதிக்கின்ற உகிர்கனில்‌ கில உயிர்கள்‌, தாமச 

ஆசகார்மாகிய மாமிச ஆகார செய்வதனால்‌, 

அவைகளுக்குப்‌ பசியாற்றுவிக்கும்‌ போது அந்த 

காரத்தைக்‌ கொடுத்து ஆற்றுவிக்கப்படா தோ? என்னில்‌ 

ஒரு ஜீவனைக்கொன்று ஒரு ஜீவனுக்கு மாமிசத்தால்‌ 
பசியாற்றுதல்‌ ஜீவகாருணிய ஒழுக்கமேயல்ல வென்றும்‌ - 

கடவுள்‌ சம்மதமும்‌ அல்லவென்றும்‌ - இயற்கைக்கு முழு 

விரோதமென்றும்‌ அறிய வேண்டும்‌. 

எல்லா ஜீவர்களும்‌ இயற்கையுண்மை ஏகதேசங்‌ 

களாகிக்‌ கடவுள்‌ இயற்கை விளக்கமாகிய அருளுக்கு இடமாக 
இருக்கின்ற படியாலும்‌, கடவுள்‌ இயற்கை விளக்கம்‌ 
மறைபடும்போது ஜீவத்தன்மை இல்லாதபடியாலும்‌, 

கடவுளியற்கை விளக்கமும்‌, ஜீவனியற்கை விளக்கமும்‌, 

ஒன்றோடொன்று மாறுபடாததாலும்‌, கடவுளியற்கை 
விளக்கமும்‌ . ஜீவன்‌ இயற்கை விளக்கமும்‌. அந்தந்தத்‌ 

தேகங்களிலும்‌ விளங்குகின்றபடியாலும்‌, ஒரு ஜீவனை 
வதைத்து அதனால்‌ மற்றொரு ஜீவனுக்குப்‌ பசியாற்றுதல்‌ 

ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்திற்கு முழு விரோதமென்றே 
அறியவேண்டும்‌. 

235. அனி சிங்கம்‌ முதனிய மிருகங்கள்‌ மற்றொரு ஜீவனைக்‌ 
கொன்று தின்று தாமச அகாரத்தால்‌ பசியாறி ரு 

இன்பத்தையடைந்து சந்தோவதிக்கின்றன” அந்தச்‌ 
சநீதோஹும்‌ கடன்‌ இயற்கை விளக்க ஏகதேசமும்‌, அவன்‌ 

இயற்கை விளக்க நிறையவும்‌ என்றும்‌ கொள்ளக்‌ கூடாதோ? 
என்னில்‌ 

கூடாது - தாமச ஆகாரத்தால்‌ பூரணசத்துவமாகிய 
கடவுளியற்கை விளக்க ஏகதேசமும்‌ ஏகதேச சத்துவமாகிய 

ஆன்ம இயற்கை விளக்கமும்‌ விளங்கா, இருளால்‌ ஒளி 

விளங்காதது போல்‌. 

26. இதைத்‌ தாமச ஆகார மென்பது என்னை? எனில்‌, 

கடவுள்‌ விளக்கம்‌ வெளிப்படாதபடி ஆன்ம 

விளக்கத்தை மறைத்த இம்சை அகாரமாதலால்‌ தாமச 

ஆகாரமாயிற்று. 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 115 

27. இந்த அகாரத்தால்‌ வந்த திறுப்தியின்பமா கிய 

சந்தோஷ விளக்கம்‌ எதனுடைய விளக்கம்‌? எனில்‌, 

28. பசு என்பது என்னை? எனில்‌, 

ஆணவம்‌, மாயை, கன்மம்‌ என்கிற மும்மல பந்தத்தால்‌ 

ஒன்றுபட்டு அறிவிழந்த ஆன்மாவையே பசு வென்பது. 

29. அப்பசுவிற்கு விளக்கந்‌ தோன்றுவது எப்ப்டி? என்னில்‌; 

சூரியனை மறைத்த மேகவண்ணத்திலுள்ள 

இருளினிடத்தும்‌ சூரியப்‌ பிரகாச விசேஷம்‌ தோன்றுதலால்‌ 
அவ்விருளும்‌ விளக்கமாக வழங்குகின்றது; அதுபோல்‌, அசுத்த 

மாயா கரணங்களும்‌ தாமச குணமும்‌ இருள்‌ வண்ணமுடைய 

வாயினும்‌, தம்மால்‌ மறைக்கப்பட்ட பரஜீவ விளக்க 

விசேஷத்தால்‌, அசுத்த மாயா கரணமும்‌, தாமச குணமும்‌ 

விளக்கமாக வழங்குகின்றன. இதனால்‌ மாமிச ஆகாரத்தில்‌ 

வரும்‌ விளக்கம்‌, அசுத்த மாயா கரண விளக்கமே யென்று அறிய 
வேண்டும்‌. 

தாவரங்களும்‌ உயிர்கள்தான்‌ 

350. ஆனால்‌, மரம்‌, புல்‌, நெல்‌ முதலான தாவரங்களுநம்‌ 

உயிராகனே சொல்லப்படுகின்றனவனே, அவை கனை இம்சை 
செய்து அகாரமாகக்‌ கொண்டால்‌ அனை தமச 

அகாரமல்லலோ? அதனால்‌ வந்த சந்தோஷம்‌ அசுத்த 

மனோகரண சந்தோஷ்‌ மல்லவேோ? என்னில்‌: 

மரம்‌, புல்‌, நெல்‌ முதலான தாவரங்களும்‌ உயிர்கள்தான்‌. 

அவைகளை இம்சை செய்து ஆகாரங்‌ கொண்டால்‌ அது 

ஏகதேச தாமச ஆகாரந்தான்‌; அந்த ஆகாரத்தால்‌ வந்த 

சந்தோஷமும்‌ அசுத்தகரண சந்தோஷந்தான்‌; ஆனாலும்‌ 
அப்படியல்ல. 

மரம்‌, புல்‌, நெல்‌ முதலான ஜீவர்கள்‌ பரிசமென்கிற 

ஓரறிவையுடைய ஜீவர்களாதலாலும்‌, அவ்வுடம்பில்‌ ஜீவ 

விளக்கம்‌ ஒரு சார்‌ விளங்குதலாலும்‌, அவ்வுயிர்கள்‌ தோன்றும்‌ : 
வித்துக்களும்‌ மற்ற வித்துக்கள்‌ போல்‌ சடமாதலாலும்‌, 
அவ்வித்துக்களை நாமே விதைத்து உயிர்‌ விளைவு செய்யக்‌ 



116 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

கூடுமாதலாலும்‌, அவ்வுயிர்களை வேறு செய்யாமல்‌ 

அவ்வுயிர்களிடத்து உயிரில்லாமல்‌, உயிர்‌ தோன்றற்‌ கிடமான 

சடங்களாகத்‌ தோன்றிய வித்துக்களையும்‌, காய்களையும்‌, 

கனிகளையும்‌, பூக்களையும்‌, கிழங்குகளையும்‌, தழைகளையும்‌ 

அகாரங்களாகக்‌ கொள்வதேயன்றி அவ்வுயிருள்ள முதல்களை 

ஆகாரமாகக்‌ கொள்ளாதபடியாலும்‌, அவைகளில்‌ வித்து, காய்‌, 

கனி, முதலானவை கொள்ளும்போது, சுக்கிலம்‌, நகம்‌, ரோமம்‌ 

முதலியவைகளை வாங்கும்போது, இம்சை உண்டாகாமை 

போல்‌, இம்சை உண்டாகாதபடியாலும்‌, தாவரவர்க்கங்களுக்கு 

மனமுதலான அந்தக்‌ கரணங்கள்‌ விருத்தியில்லாத படியாலும்‌, 

அது உயிர்க்கொலையுமல்ல துன்பம்‌ உண்டு பண்ணுவதுமல்ல; 

அதனால்‌ அது: ஜீவகாருணிய விரோத மாகாது. அந்த 

ஆகாரத்தால்‌ வந்த சந்தோஷமும்‌ ஜீவ விளக்க சகிதமான 

கடவுள்‌ விளக்கமே யாகுமென்று அறியவேண்டும்‌. 

57. மம்‌ முதுவிய தாவரங்களில்‌ தோன்றிய வித்துக்களை 

இணி உயிர்‌ ஏறுதற்கடெமாகிய சடங்களனென்பது எப்படி? 
எண்ணில்‌: 

1. வித்துக்களில்‌ ஜீவனிருந்தால்‌ நிலத்தில்‌ விதையா 
முன்னமே விளைய வேண்டும்‌. நிலத்தில்‌ விதைத்த காலத்தும்‌, 
சிலவித்துக்கள்‌ விளையாமலே யிருக்கின்றன, அன்றியும்‌ 

வித்தென்பது காரணம்‌. இந்தக்‌ காரணம்‌, உடம்பு 
தோன்றுதற்கேயென்று சிறுபிள்ளைகளாலும்‌ அறியப்படும்‌. 

அன்றி, உயிர்‌ நித்தியம்‌; உட ம்பு அநித்தியம்‌; நித்தியமான உயிர்‌ 

காரணம்‌ வேண்டாது; அநித்தியமாகிய உடம்பே காரணம்‌ : 
வேண்டும்‌. ஆகலில்‌, வித்துக்களைச்‌ சடமென்று அறிய 
வேண்டும்‌. 

32 ஆனால்‌ வித்துக்களினிடத்து அன்மாக்கன்‌ ஏறுவது 
எப்ப்டி? என்னில்‌; 

நிலத்திற்‌ கலந்த வித்திற்கு நீர்விடி.ல்‌ அந்த நீரின்‌ வழியாகக்‌ 
கடவுள்‌ அருள்‌ நியதியின்படி ஆன்மாக்கள்‌ அணுத்‌ 

தேகத்தோடு கூடி நிலத்திற்‌ சென்று அந்நிலத்தின்‌ பக்குவ 
சத்தியோடு கலந்து வித்துக்களினிடமாகச்‌ செல்கின்றன 
வென்று அறிய வேண்டும்‌. 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 117 

33. முனைகனையே பியிங்கப்படா தென்று சிலர்‌ 
சொல்னுகின்றுூரர்கன்‌; வித்து, sw, இலை 
முதனியவைகணை/ பீசிக்கலா மென்று கொல்வது ௪77117... 
என்னில்‌: 

வித்து நிலத்திற்‌ படிந்தபின்நீர்வழியாக ஆன்மாவானது 
சென்று பக்குவ சத்தியிற்கலந்து வித்திலேறி முளைத்தபடியால்‌, 

முளையானது வித்து, காய்‌ முதலியவைகளைப்‌ போலச்‌ 
சடமல்ல, ஆகலால்‌, முளைகளைப்‌ பிடுங்கப்படா தென்பது 
உண்மை யென்றறிய வேண்டும்‌. 

தாவர ஆகாரம்‌ 

34. வித்து, காய்‌, கணி முதனியவற்றில்‌ உமிர்க்கொலை 
கில்லாவிடினும்‌, நகம்‌, ரோமம்‌, சக்கலெம்‌ முதவியவுற்றி 
விருக்கின்ற அசுத்தமாவதில்லையொ? என்னில்‌; 

தத்துவ விருத்தியும்‌, தாது விருத்தியும்‌ இல்லாதபடியால்‌ 
அசுத்தமுமில்லை ஆகலில்‌, மரம்‌, புல்‌, நெல்‌ முதலியவைகளின்‌ 

வித்து, காய்‌, கனி, தழை முதலியவற்றைப்‌ புசிப்பது 
ஜீவகாருணிய விரோதமல்ல வென்றறிய வேண்டும்‌. 

மாமிச ஆகாரம்‌ நியதியல்ல 

35. மாயிச ஆகாரம்‌ புவி முதலாகிய துட்ட 
யிருகங்கூக்கு நியதியாகார மல்லவோ? என்றுதிய 
வேண்டில்‌: 

அது அவ்வுயிர்களுக்குச்‌ சிருஷ்டி. நியதி ஆகாரமல்ல; 
பரம்பரை வழக்கத்தாற்‌ பெற்ற ஆகாரமென்றறிய வேண்டும்‌, 
அகலில்‌, அதை நிவர்த்தி செய்வித்துச்‌ சத்துவ ஆகாரங்களைப்‌ 
புசிப்பிக்கும்படி செய்யவுங்‌ கூடும்‌. ஒரு சீலமுடையவன்‌ 
கிரகத்தில்‌ வழங்குகின்ற பூனைக்கும்‌, நாய்க்கும்‌ வேறிடங்களிற்‌ 
போய்‌ அசுத்த ஆகாரங்‌ கொள்ளாமல்‌ காவல்‌ செய்து அடி நாள்‌ 
தொடங்கிச்‌ சுத்த ஆகார வழக்கமே செய்விக்கின்றான்‌; 
அவைகள்‌ அவைகளைப்‌ புசித்து உயிர்‌ வழங்கி வருகின்றன; 

அப்படியே புலி, சிங்கம்‌ முதலிய துட்ட வர்க்கங்களையும்‌ 
மேல்நின்று சுத்த ஆகாரத்தில்‌ பழக்குவாரில்லாமையால்‌ 

அசுத்த ஆகாரங்களைப்‌ பழக்கத்தாற்‌ புசிக்ன்றனவென்று 
அறியலாம்‌. 



118 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆகலில்‌ ஒரு ஜீவனைக்‌ கொன்று மற்றொரு ஜீவனுக்குப்‌ 
பசியாற்றுவித்தல்‌ கடவுளருக்குச்‌ சம்மதமுமல்ல, ஜீவகாருணிய 

ஒழுக்கமும்‌ அல்லவென்று சத்தியமாக அறியவேண்டும்‌. 

இந்த ஜீவகாருணிய மென்கின்ற சாதனத்தில்‌ 

சாத்தியமாகின்ற இன்பம்‌, அபரஇன்ப மென்றும்‌ பர 

இன்பமென்றும்‌ இருவகைப்படும்‌. ' 

அபர இனபம்‌ 

இச்சை முதலியவவைகளைப்‌ பற்றி உண்டாகின்ற 

துன்பத்தை நிவர்த்தி செய்விப்பதில்‌ வருமின்பம்‌ அபர 

இன்பமாகும்‌. அவை இம்மையில்‌ அனுபவிக்‌ கின்ற 

இன்பங்களில்‌ சிலவென்று அறிய வேண்டும்‌. 

3௦. அனலை எலை? என்னில்‌ 

உடுப்பதற்கு வஸ்திரமில்லாமலும்‌, இருப்பதற்கு 
இடமில்லாமலும்‌, உழுவதற்கு நிலமில்லாமலும்‌, 
பொருந்துவதற்கு மனைவியில்லாமலும்‌, விரும்பிய படி 
செய்வதற்குப்‌ பொருள்‌ முதலிய வேறு வேறு 
கருவிகளில்லாமல்‌, துன்பப்படுகின்ற ஜீவர்கள்‌ விஷயத்தில்‌ 
ஜீவகாருணியந் தோன்றி, உடுப்பதற்கு வஸ்திரம்‌, இருப்பதற்கு 

இடம்‌, உழுவதற்கு நிலம்‌, பொருந்துவதற்கு பெண்‌, 

விரும்பியபடி செய்வதற்கு பொருள்‌ முதலானவை கொடுத்த 

போது, பெற்றுக்‌ கொண்டவர்களுக்கு உள்ளிருந்து 
முகத்தினிடமாகத்‌ தோன்றுகின்ற இன்ப விளக்கமும்‌, அந்த 

இன்பத்தைக்‌ கண்டு கொடுத்தவர்களுக்கு உண்டாகின்ற இன்ப 

விளக்கமும்‌ கடவுள்‌ கரணத்தில்‌ ஏக தேமும்‌, ஜீவகரணத்திற்‌ 
பூரணமுமாகத்‌ தோன்றுகின்றவை யாதலால்‌, அது அபர இன்ப 
மென்று அறியவேண்டும்‌. 

பரஇன்பம்‌ த 
பசியினால்‌ வருந்துன்பத்தை நிவர்த்தி 

செய்விப்பதில்‌ வருமின்பம்‌ பரஇன்பமாகும்‌. அவை 
இம்மையில்‌ போக சித்திகளாலும்‌, யோக சித்திகளாலும்‌, ஞான 

சித்திகளாலும்‌ வருகின்ற இன்பங்களும்‌, முடிவில்‌ 
அனுபவிக்கப்படும்‌ மோட்ச இன்பமும்‌ ஆகுமென்றறிய 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 119 

வேண்டும்‌. உண்பதற்கு ஆகாரமில்லாமல்‌ சோர்வடைந்த 

ஜீவர்களுக்கு ஜீவகாருணியத்தால்‌ அகாரங்கொடுக்க, உண்டு 

பசி நீங்கிய தருணத்தில்‌, அந்த ஜீவர்களுக்கு அகத்தினிடத்தும்‌, 
முகத்தினிடத்தும்‌ தழைத்து பொங்கித்‌ ததும்புகின்ற இன்பம்‌, 
அது கண்டபோது கொடுத்தவர்களுக்கு அகத்திலும்‌ 

முகத்திலும்‌ அவ்வாறு உண்டாகின்ற இன்பமும்‌, ஆன்ம 
சகிதமாகிய கடவுள்‌ கரணத்திற்‌ பூரணமாகத்‌ 

தோன்றுகின்றவையாதலால்‌, பர இன்பமென்று அறிய 
வேண்டும்‌. 

வஸ்திரம்‌, இடம்‌, நிலம்‌, பெண்‌, பொருள்‌ முதலானவை 
களில்லாமல்‌ துன்பப்படுகின்றவர்கள்‌, அத்துன்‌ பங்களை 

மனவெழுச்சியால்‌ சகித்துக்‌ கொண்டு உயிர்தரித்துத்‌ தங்களாற்‌ 
செய்யக்‌ கூடிய முயற்சியைச்‌ செய்யக்‌ கூடும்‌. பசியினால்‌ 

துன்பம்‌ நேரிட்ட போது மனவெழுச்சியால்‌ அத்துன்பத்தைச்‌ 

சகித்துக்‌ கொள்ளக்‌ கூடாது. சகிக்கத்‌ தொடங்கில்‌ உயிரிழந்து 
விடுவார்கள்‌. 

பசியின்‌ சகி்யாமை 

பசி நேரிட்டபோது 

பெற்றவர்கள்‌ பிள்ளைகளை விற்றும்‌, பிள்ளைகள்‌ 

பெற்றவர்களை விற்றும்‌, மனைவியைப்‌ புருடன்‌ விற்றும்‌, 
புருடனை மனைவி விற்றும்‌, அந்தப்‌ பசியினால்‌ 
வருந்துன்பத்தை மாற்றிக்‌ கொள்ளத்‌ துணிவார்களென்றால்‌, 

அன்னியமாகிய வீடு, மாடு, நிலம்‌, உடைமை, முதலியவைகளை 

விற்றுப்‌ பசியை நீக்கிக்‌ கொள்வார்களென்பது சொல்ல 
வேண்டுவதில்லை. 

உலகமுழுவதும்‌ ஆளுகின்ற சக்கரவர்த்தியாகிய 

அரசனும்‌ பசி நேரிட்டபோது தனது அதிகாரவுயர்ச்சி 

முழுவதும்‌ விட்டுத்‌ தாழ்ந்த வார்த்தைகளால்‌ “பசி நேரிட்டது 

என்ன செய்வது” என்று அருகிலிருக்கின்ற 
அமைச்சர்களிடத்துக்‌ குறை சொல்லுகிறான்‌. 

பகைவரால்‌ எறியப்பட்டு மார்பிலுருவிய பாணத்தையும்‌ 

கையாற்‌ பிடித்துக்‌ கொண்டு, எதிரிட்ட பகைவரை யெல்லாம்‌ 

அஞ்சாது ஒருநிமிஷத்தில்‌ வெல்லத்தக்க சுத்த வீரரும்‌, பசி 



120 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 
நேரிட்டபோது செளகரியத்தையிழந்து பசிக்கு அஞ்சிப்‌ 
பக்கத்தில்‌ நிற்கின்றவரைப்‌ பார்த்து “இளைப்பு வருமே! 

சண்டை எப்படிச்‌ செய்வது!” என்று முறையிடுகின்றார்கள்‌. 

இவ்வுலக போகங்களோடு இந்திரபோக முதலிய 
போகங்களையும்‌, துரும்பாக வெறுத்து, முற்றும்‌ துறந்து 
அறிவையறிந்து அனுபவம்‌ விளங்கிய ஞானிகளும்‌, 

இந்திரியங்களை அடக்கி மனோலயஞ்‌ செய்து உண்மை 

நிட்டையிலிருக்கின்ற யோகிகளும்‌, இறந்தோரையும்‌ 

எழுப்பத்தக்க அளவிறந்த மகத்துவங்கள்‌ விளங்கிய 
சித்தர்களும்‌, முனிவர்களும்‌, தவசிகளும்‌, பசி நேரிட்டபோது, 
தங்கள்‌ தங்கள்‌ அனுபவ லட்சியங்களை விட்டு, அடுத்த 

ஊரைநோக்கிப்‌ பலிக்கு(பிச்சை)வருக்கின்றார்கள்‌; பலி நேராத 
போது நிலை கலங்குகின்றார்கள்‌. 

சொற்பனத்தில்‌ ஓர்‌ இழிவு வரினும்‌ அது குறித்து 
உயிர்விடத்தக்க மானிகளும்‌, பசி நேரிட்டபோது 
செல்லத்தகாத வரிடத்துஞ்‌ சொல்லி மானம்‌ குலைகின்றார்கள்‌. 

சாதி, சமய ஆசாரங்களில்‌ அழுத்தமுடைய 

ஆசாரியர்களும்‌, பசி வந்த போது, ஆசாரத்தை மறந்து 

ஆகாரத்திற்கு எதிர்பார்க்கின்றார்கள்‌. : 

கல்வி கேள்விகளில்‌ நிரம்பி, அறிதற்கரிய நுட்பங்களை 
அறிந்து செய்தற்கரிய செய்கைகளைச்‌ செய்து முடிக்க 
வல்லவர்களும்‌, பசி நேரிட்டபோது, அறிவும்‌ கருத்தும்‌ அழிந்து 

தடுமாறுகின்றார்கள்‌. 

இராப்பகல்‌ தோன்றாது புணர்ச்சி இன்பத்திற்‌ 
பொங்குகின்ற காமிகளும்‌, பசி நேரிட்டபோது, புணர்ச்சியை 

மறந்து காமத்தைக்‌ கசந்து கலங்குகின்றார்கள்‌. 

நாமே பெரியவர்‌ நமக்குமேற்‌ பெரியவரில்லை என்று 
இறுமாப்படைகின்ற அகங்காரிகளும்‌, பசி நேரிட்டபோது, 
அகங்காரங்‌ குலைந்து ஆகாரங்‌ கொடுப்பவரைப்‌ 
பெரியவராகப்‌ புகழ்கின்றார்கள்‌. 

ஒருவகை காரியங்களில்‌ அநேக வகைகளாக உபசரிக்கச்‌ 

செய்கின்ற டம்பர்களும்‌, பசி நேரிட்டபோது, டம்பத்தை 

இழந்து மயங்குகின்றார்கள்‌. 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 121 
இவரிவர்‌ இப்படி இப்படியானால்‌ ஒருவகை 

ஆதாரமுமில்லாத ஏழைகள்‌, பசி நேரிட்டபோது, என்ன 
பாடுபட்டார்கள்‌! அந்தக்‌ காலத்தில்‌ அந்த ஏழைகளுக்கு 

ஆகாரம்‌ கிடைத்தால்‌ எப்படிப்பட்ட சந்தோஷமுண்டாகும்‌! 

அந்த சந்தோஷத்தைத்‌ தோற்றுவித்தவர்களுக்கு எப்படிப்பட்ட 

லாபம்‌ கிடைக்கும்‌! இப்படிப்பட்டதென்று சொல்வதற்கும்‌ 
அருமை என்றறிய வேண்டும்‌. 

பசியின்‌ அவத்தை 

அவர்களுக்கு. பசி அதிகரித்த காலத்தில்‌ 

ஜீவ அறிவு விளக்கமில்லாமல்‌ மயங்குகின்றது, - அது 

மயங்கவே அறிவுக்கறிவாகிய கடவுள்‌ விளக்கம்‌ மறை 
படுகின்றது, - அது மறையவே புருடதத்துவம்‌ சோர்ந்து 

விடுகின்றது. அது சோரவே பிரகிருதிதத்துவம்‌ மழுங்குகின்ற து. 
- அது மழுங்கவே குணங்களெல்லாம்‌ பேதப்படுகின்றன, மனம்‌ 

தடுமாறிச்‌ சிதறுகின்றது, - புத்தி கெடுகின்றது, - சித்தம்‌ 
கலங்குகின்றது, - அகங்காரம்‌ அழிகின்றது,-பிராணன்‌ 

சுழல்கின்றது, - பூதங்களெல்லாம்‌ புழுங்குகின்றன,- வாதபித்த 

சிலேட்டுமங்கள்‌ நிலை மாறுகின்றன, - கண்‌ பஞ்சடைந்து 
குழிந்து போகின்றது, காது கும்மென்று செவிடுபடுகின்றது- நா 

' உலர்ந்து வறளுகின்றது,-நாசி குழைந்து அழல்கின்றது, - தோல்‌ 
'மெலிந்து ஸ்மரணை கெடுகின்றது, -கை கால்‌ சோர்ந்து 
துவளுகின்றன, - வாக்குத்தொனிமாறிக்‌ குளறுகின்றது, - பற்கள்‌ 
தளருகின்றன - மல சல வழி வெதும்புகின்றது, - மேனி 
கருகுகின்றது, ரோமம்‌ வெறிக்கின்றது,- நரம்புகள்‌ குழைந்து 
நைகின்றன, - நாடிகள்‌ கட்டுவிட்டுக்‌ குழைகின்றன, - 

எலும்புகள்‌ கருகிப்‌ பூட்டுகள்‌ நெக்குவிடுகின்றன,-இருதயம்‌ 
வேகின்றது,-மூளை சுருங்குகின்றது,- சுக்கிலம்‌ வெதும்பி 
வற்றுகின்றது, - ஈரல்‌ கரைகின்றது, இரத்தமும்‌ சலமும்‌ 

சுவறுகின்றன,மாமிசம்‌ குழைந்து தன்மை கெடுகின்றது, - வயிறு 

பகீரென்று எரிகின்றது, - தாப சோபங்கள்‌ மேன்மேலும்‌ 
உண்டா கின்றன. உயிரிழந்து விடுவதற்கு மிகவும்‌ சமீபித்த 

அடையாளங்களும்‌ அனுபவங்களும்‌ மேன்‌ மேலும்‌ 
தோன்றுகின்றன; பசியினால்‌ இவ்வளவு அவத்தைகளுந் 
தோன்றுவது ஜீவர்களுக்கெல்லாம்‌ பொதுவாகவே 



122. திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

இருக்கின்றது. 

இவ்வளவு அவத்தைகளும்‌ - ஆகாரம்‌ கிடைத்தபோது 

உண்டு பசிநீங்க - நீங்குகின்றன. அப்போது 

தத்துவங்களெல்லாம்‌ தழைத்து, உள்ளம்‌ குளிர்ந்து, அறிவு 

விளங்கி, அகத்திலும்‌ முகத்திலும்‌ ஜீவகளையும்‌ கடவுள்‌ 
களையுந்‌ துளும்பி ஒப்பில்லாத திருப்தி இன்பம்‌ 

உண்டாகின்றது. 

இப்படிப்பட்ட இன்பத்தை உண்டு பண்ணுகின்ற 
புண்ணியதுக்கு எந்த புண்ணியத்தை இணையென்று 

சொல்லலாம்‌? இந்தப்‌ புண்ணியத்தைச்‌ செய்கின்ற 
புண்ணியர்களை எந்தத்‌ தெய்வத்துக்குச்‌ சரியென்று 
சொல்லலாம்‌? எல்லாத்‌ தெய்வங்களுக்கும்‌ மேலாகிய கடவுள்‌ 
அம்சமென்றே சத்தியமாக அறிய வேண்டும்‌. 

இதனால்‌ - நரகவேதனை, - சனனவேதனை, - மரண 

வேதனை, என்கின்ற மூன்று வேதனைகளுங்‌ கூடி முடிந்த 

வேதனையே பசி வேதனை யென்றும்‌; அகம்‌, புறம்‌, நடு, கழ்‌, 
மேல்‌, பக்கம்‌ என்கிற எவ்விடத்தும்‌ நிறைந்து-எக்காலத்தும்‌ 
வேறுபடாத மோக்ஷ இன்பமே ஆகாரத்தினால்‌ உண்டாகும்‌ 
திருப்தி இன்பம்‌ என்றும்‌ அறியப்படும்‌. 

பச என்பது ஓர்‌ உபகாரக்‌ கருவி 

பசியில்லாவிடில்‌ 

ஜீவர்கள்‌ ஆகாரங்‌ குறித்து ஒருவரையொருவர்‌ எதிர்‌ 
பார்க்க மாட்டார்கள்‌; எதிர்பாராத பக்ஷத்தில்‌ உபகாரச்‌ 

செய்கை தோன்றாது அது தோன்றாதபோது ஜீவகாருணியம்‌ 

விளங்காது; அது விளங்காத போது கடவுளருள்‌ கிடைக்க 

மாட்டாது. ஆதலால்‌ பசியுங்‌ கடவுளாற்‌ கொடுக்கப்பட்ட ஓர்‌ 

உபகாரக்‌ கருவி என்றே அறிய வேண்டும்‌. 

பசியினால்‌ துன்பப்படுகின்றவர்கள்‌ அகாரத்தைக்கண்ட 

காலத்தில்‌, அடைகின்ற சந்தோஷமும்‌ தாய்‌, பிதா, பெண்டு, 

பிள்ளை, காணி, பூமி, பொன்‌, மணி முதலானவைகளைக்‌ 

கண்ட காலத்திலும்‌ அடையார்களாயின்‌ ஆகாரம்‌ உண்ட 

காலத்தில்‌ உண்டாகும்‌ சந்தோஷம்‌ எப்படிப்பட்டதாக 

இருக்கும்‌! ஆதலால்‌ இந்த ஆகாரத்தின்‌ சொரூப ரூப 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 123 

சுபாவங்களும்‌, , கடவுளருளின்‌ ஏகதேச சொரூப ரூப 
சுபாவங்களாகவே அறிய வேண்டும்‌. 

௩ 

ஜீவகாருணியம்‌ 

1. பசி யென்கிற நெருப்பானது ஏழைகள்‌ தேகத்தினுள்‌ 
பற்றி எரிகின்றபோது ஆகாரத்தால்‌ அவிக்கின்றதுதான்‌ 

ஜீவகாருணியம்‌. 

2. பசி என்கிற விஷக்காற்றானது ஏழைகள்‌ அறிவாகிய 

விளக்கை அவிக்கின்ற தருணத்தில்‌ ஆகாரங்கொடுத்து 

அவியாமல்‌ ஏற்றுகின்றதே ஜீவகாருணியம்‌ 

3. கடவுளியற்கை விளக்கத்திற்கு இடமாகிய 

ஜீவதேகங்கள்‌ என்கின்ற ஆலயங்கள்‌ பசியினால்‌ பாழகுந்‌ 

தருணத்தில்‌ ஆகாரங்‌ கொடுத்து அவ்வாலயங்களை விளக்கஞ்‌ 

செய்விப்பதே - ஜீவகாருணியம்‌. 

4. கடவுள்‌ இன்பத்தைப்‌ பெறுகின்ற நிமித்தம்‌ 

தேகங்களிலிருந்து குடித்தனஞ்‌ செய்கின்ற ஜீவரது தத்துவக்‌ 
குடும்ப முழுதும்‌ பசியினால்‌ நிலைதடுமாறி 

அழியுந்தருணத்தில்‌ ஆகாரங்கொடுத்து அக்குடும்ப முழுவதும்‌ 
நிலைபெறச்‌ செய்வதே - ஜீவகாருணியம்‌. 

5. பசி. என்கிற புலியானது ஏழை உயிர்களைப்‌ பாய்ந்து 

கொல்லத்‌ தொடங்குந்‌ தருணத்தில்‌ அப்புலியைக்‌ கொன்று 

அவ்வுயிரை இரட்சிப்பதே - ஜீவகாருணியம்‌. 
6. பசி யென்கிற விஷம்‌ தலைக்கேறி ஜீவர்‌ 

மயங்குந்தருணத்தில்‌ ஆகாரத்தால்‌ அவ்‌ விஷத்தை இறக்கி 
மயக்கந்‌ தெளியச்‌ செய்வதே ஜீவகாருணியம்‌. 

7. பசி யென்கிற கொடுமையாகிய தேள்‌ வயிற்றிற்‌ புகுந்து 
கொட்டுகின்றபோது கடுப்பேறிக்‌ கலங்குகின்ற ஏழைகளுக்கு 
ஆகாரத்தால்‌ அக்கடுப்பை மாற்றிக்‌ கலக்கத்தை தீர்ப்பதே - 

ஜீவகாருணியம்‌ 

8. “நேற்று இராப்பகல்‌ முழுவதும்‌ நம்மை அரைப்பங்கு 

கொன்று தின்ற பசி யென்கிற பாவி இன்னும்‌ வருமே, 
இதற்கென்ன செய்வோம்‌!” என்று ஏக்கங்‌ கொள்கின்ற ஏழை 
ஜீவர்களது ஏக்கத்தை நீக்குவதுதான்‌ - ஜீவகாருணியம்‌. 



124 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

9. வெயிலேறிப்‌ போகின்றதே! இனி பசியென்கிற 
வேதனை வந்து சம்பவிக்குமே! இந்த விதிவசத்திற்கு என்ன 

செய்வது! என்று தேனில்‌ விழுந்த ஈயைப்போல, திகைக்கின்ற 

ஏழை ஜீவர்களுடைய திகைப்பை நீக்குவதுதான்‌ - 

ஜீவகாருணியம்‌. 

10. இருட்டி ப்‌ போகின்றதே இனி ஆகாரங்‌ குறித்து எங்கே 

போவோம்‌! யாரைக்‌ கேட்போம்‌! என்ன செய்வோம்‌! - என்ற 

விசாரத்தில்‌ அழுந்திய ஏழை ஜீவர்களது - விசாரத்தை 

மாற்றுவதே ஜீவகாருணியம்‌. 

11. நடந்து நடந்து காலுஞ்‌ சோர்ந்தது - கேட்டுக்‌ கேட்டு 
வாயுஞ்‌ சோர்ந்தது, நினைத்து நினைத்து மனமும்‌ சோர்ந்தது 

இனி இப்பாவி வயிற்றுக்‌ கென்ன செய்வோம்‌? என்று 
கண்ணீர்‌ வடிக்கின்ற ஏழைகளுக்கு ஆகாரங்‌ 
கொடுத்துக்கண்ணீரை மாற்றுவதே ஜீவகாருணியம்‌. 

12. பகற்போதும்‌ போய்விட்டது, பசியும்‌ வருத்துகின்றது. 

வேறிடங்களிற்போக வெட்கந்‌ தடுக்கின்றது, வாய்திறந்து 

கேட்க மானம்‌ வலிக்கின்றது, - வயிறு எரிகின்றது, உயிரை 
விடுவதற்கும்‌ உபாயந்‌ தெரியவில்லை. இவ்வுடம்மை ஏன்‌ 
எடுத்தோம்‌?” என்று மனமும்‌ முகமுஞ்‌ சோர்ந்து, சொல்வதற்கு 

நாவெழாமல்‌ உற்பாத சொப்பனங்கண்ட ஊமையைப்போல்‌ 

என்று மனம்‌ மறுகுகின்ற மானிகளாகிய ஜீவர்களுக்கு ஆகாரங்‌ 
கொடுத்து மானத்தைக்‌ காப்பதுவே - ஜீவகாருணியம்‌. 

13. நாம்‌ முன்‌ பிறப்பில்‌, பசித்தவர்கள்‌ பசிக்குறிப்பறிந்து 

பசியை நீக்கி இருந்தால்‌ இப்பிறப்பில்‌ நமது பசிக்குறிப்‌ பறிந்து 

பசியை நீக்குவதற்கு பிறிதொருவர்‌ நேர்வார்‌, அப்போது 
அப்படி நாம்‌ செய்ததில்லை, இப்போது நமக்குஇப்படிச்‌ 

செய்வாருமில்லை, என்று விவகரித்துக்‌ கொண்டு. தூக்கம்‌ 

பிடியாமல்‌ துக்கப்படுகின்ற ஏழை ஜீவர்களுக்கு ஆகாரங்‌ 

கொடுத்துத்‌ துக்கத்தை நீக்கித்‌ தூக்கம்‌ பிடிக்க வைப்பதே 
ஜிவகாருணியம்‌. 

14. தேகமுழுவதும்‌ நரம்புகள்‌ தோன்றப்‌ பசியினால்‌ 
இளைந்து உயிரொடுங்கி மூர்ச்சை மூடிய காலத்தும்‌ 

அயலாரைக்‌ கேட்பது துணியாமற்‌ கடவுளை நினைத்து 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 125 

நினைத்து நெருப்பிற்‌ படுத்து, நித்திரை செய்யத்‌ 
தொடங்குவாரைப்‌ போல, அடிவயிற்றில்‌ கொடிய பசி 

நெருப்பை வைத்துப்‌ படுக்கத்‌ தொடங்குகின்ற விவேகிகளுக்கு 
ஆகாரங்‌ கொடுத்து அந்தப்‌ பசிநெருப்பை ஆற்றுவதே - 
ஜீவகாருணியம்‌. 

15. நேற்றுப்‌ பட்டினி கிடந்ததுபோல்‌ இன்றும்‌ 
பட்டினி கிடப்பது எப்படி? நாம்‌ பாலியவசத்தால்‌ இன்றும்‌ 

பட்டினி கிடக்கத்‌ துணிவோமாயினும்‌, பட்டினி சகியாத நமது 

ஏழை மனைவி வயிற்றுக்கு யாது செய்வோம்‌? இவள்‌ பசியைக்‌ 
குறிப்பதும்‌ பெரியதல்ல, வார்த்திப திசையால்‌ மிகவும்சோர்ந்த 

நமது தாய்‌ தந்தைகள்‌ இன்றும்‌ பட்டினி கிடந்தால்‌ இறந்து 
விடுவார்களே! இதற்கென்ன செய்வோம்‌? பசியினால்‌ 

அழுதழுது களைத்த நமது புத்திரர்களது சோர்ந்த முகத்தை 
எப்படிப்‌ பார்ப்போம்‌? , என்று எண்ணி எண்ணிக்‌ கொல்லன்‌ 
உலையிலூத மூண்ட நெருப்பைப்‌ போல்‌ பசி நெருப்பும்‌, பய 
நெருப்பும்‌, விசார நெருப்பும்‌; உள்ளே மூண்டபடியிருக்கக்‌ 

கன்னப்புடையில்‌ கைகளை வைத்துக்‌ கொண்டு கண்களில்‌ 

நீர்கலங்க வருந்துகின்ற ஏழைகளுக்கு ஆகாரங்‌ கொடுத்து 
வருத்தத்தை மாற்றுவதே -- ஜீவகாருணியம்‌. 

16. கண்‌, கை, கால்‌ முதலிய உறுப்புக்களிற்‌ குறைவில்லாத 

வர்களாகி ஆகாரம்‌ சம்பாதிக்கத்தக்க சக்தியுள்ளவர்களும்‌ 

பசியால்‌ வருந்தி இதோ படுத்திருக்‌ கின்றார்கள்‌, - குருடும்‌, 

செவிடும்‌, ஊமையும்‌, முடமுமாக விருக்கின்ற நமக்கு ஆகாரம்‌ 

எந்த வழியாற்‌ கிடைக்கும்‌? - பசி எப்படி நீங்கும்‌? - என்று 
தனித்தனி நினைத்து நினைத்துத்‌ துக்கப்படுகின்ற ஏழைகளுக்கு 

ஆகாரங்‌ கொடுத்துத்‌ துக்கத்தை நீக்குவதே - ஜீவகாருணியம்‌. 

17. பசியினால்‌ வருந்துகின்றவர்கள்‌ எந்தத்‌ 
தேசத்தாராயினும்‌, எந்தச்‌ சமயத்தாராயினும்‌- எந்த 

ஜாதியாராயினும்‌ எந்தச்‌ செய்கையாராயினும்‌ அவர்கள்‌ தேச 

வொழுக்கம்‌, சமயவொழுக்கம்‌, ஜாதியொழுக்கம்‌, செய்கை 
யொழுக்கம்‌ முதலானவைகளைப்‌ போதித்து விசாரியாமல்‌, - 
எல்லா ஜீகூர்களிடத்தும்‌ கடவுள்‌ விளக்கம்‌, பொதுவாய்‌ 
விளங்குவதை அறிந்து பொதுவாகப்‌ பார்த்து அவரவர்‌ 
ஓழுக்கத்திற்குத்‌ தக்கப்படி, அவர்கள்‌ பசியை நிவர்த்தி 



126 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

செய்விப்பதே - ஜீவகாருணியம்‌. 

18.சன்மார்க்க ஒழுக்கத்திற்கு ஒத்த சத்துவ ஆகாரத்தால்‌ 

பசி நிவர்த்தி செய்து கொள்ளத்தக்க மிருகம்‌, பறவை, ஊர்வன 

தாவரம்‌ என்கின்ற உயிர்களுக்குப்‌ பசி வந்தபோது, பசியை 

நிவர்த்திச்‌ செய்விப்பதே-ஜீவகாருணியம்‌. 

19. பசியை நிவர்த்தி செய்துகொள்ளத்தக்க புவன போக 

சுதந்தரங்களைப்‌ பெறுதற்குரிய அறிவு இருந்தும்‌, பூர்வ 
கர்மத்தாலும்‌, அஜாக்கிரதையாலும்‌, அச்சுதந்தரத்தைப்‌ 

பெற்றுக்‌ கொள்ளாமல்‌ பசியினால்‌ வருந்துகின்ற ஜீவர்களுக்கு 

ஆகாரங்கொடுத்து அந்தப்‌ பசி வருத்தத்தை நீக்கித்‌ திருப்தி 
இன்பத்தை உண்டு பண்ணுவதற்குக்‌ காரணமாகிய 

“ஜீவகாருணியம்‌ என்கின்ற திறவுகோலைக்‌' கொண்டு தான்‌ 
மோட்சமாகிய மேல்வீட்டுக்‌ கதவைத்‌ திறந்து கொண்டு 

உள்ளே புகுந்து எக்காலத்தும்‌ அழியாத இன்பத்தை 

அனுபவித்து வாழ வேண்டும்‌. 

ஆகலின்‌, ஜீவகாருணிய மென்கின்ற மோட்ச வீட்டுத்‌ 
. திறவு கோலைக்‌ காலமுள்ளபோதே சம்பாதித்துக்‌ கொண்ட 

சமுசாரிகள்‌ - சரியை, கிரியை, யோகம்‌, ஞானம்‌ என்கிற சாதன 

சகாயங்களை வேண்டாமல்‌,எக்காலத்தும்‌ அடையாத இன்ப 

வீட்டை அடைந்து, அவ்வீட்டுக்‌ கதவை திறந்து கொண்டு, 
உள்ளே புகுந்து, நித்தியமுத்தர்களாய்‌ வாழ்வார்கள்‌. 

புண்ணிய பூமிகளை வலஞ்செய்தல்‌, புண்ணிய 

தீர்த்தங்களிலாடல்‌, புண்ணிய தலங்களில்‌ வசித்தல்‌, 

புண்ணியமூர்த்திகளைத்‌ தரிசித்தல்‌, தோத்திரஞ்‌ 
செய்தல்‌,ஜெபஞ்‌ செய்தல்‌, விரதஞ்‌ செய்தல்‌, யாகஞ்‌ செய்தல்‌, 

பூஜை செய்தல்‌, முதலிய சரியை கிரியைகளைச்‌ செய்கின்ற, 

விரதிகளும்‌ பத்தர்களும்‌, இருடிகளும்‌, உணவை நீக்கி, 

உறக்கத்தை விட்டு விடயச்‌ சார்புகளைத்‌ துறந்து, 

இந்திரியங்களை அடக்கி, மனோலயலஞ்‌ செய்து, யோகத்தி 

லிருக்கின்ற யோகிகளும்‌, அளவிறந்த சித்தியின்பங்களைப்‌ 
பெற்ற சித்தர்களும்‌, நித்தியா நித்தியங்களை அறிந்து, எல்லாப்‌ 
பற்றுக்களையும்‌ துறந்து பிரமானுபவத்தை பெற்ற ஞானிகளும்‌ 

ஜீவகாருணியம்‌ என்றெ திறவுகோலைச்‌ சம்பாதித்துக்‌ 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 127 

கொள்ளாதவர்களானால்‌, மோட்சமென்கிற மேல்‌ வீட்டிற்கு 

முன்னும்‌ பின்னுமாக ஏறிச்‌ சமீபத்தில்‌ காத்திருந்து மீளவும்‌ 

அத்திறவுகோலைச்‌ சம்பாதிக்கத்‌ திரும்புவார்களல்லது 

கதவைத்‌ திறந்து உள்ளே புகுந்து இன்பத்தை அடைந்த 
வாழமாட்டர்களென்று உண்மையாக அறிய வேண்டும்‌. 

இதனால்‌ அறிவு விளங்கிய ஜீவர்களுக்கெல்லாம்‌ 
ஜீவகாருணியமே கடவுள்‌ வழிபாடென்றும்‌ அறியப்படும்‌. 

அன்றியும்‌; ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தை உடையவர்களாகிய, 

அருந்தல்‌ பொருந்தல்‌ முதலிய பிரபஞ்ச போகங்களை 

அனுபவிக்‌ கின்ற சமுசாரிகளெல்லாம்‌, சர்வ சக்தியை யுடைய 
கடவுளருளுக்கு முழுதும்‌ பாத்திரமாவார்கள்‌. 

ஜீவகாருணிய ஒழுக்கமில்லாமல்‌ ஞானம்‌, யோகம்‌, தவம்‌, 
விரதம்‌, ஜெபம்‌, தியானம்‌ முதலியவைகளைச்‌ செய்கின்றவர்கள்‌ 
கடவுளருளுக்குச்‌ சிறிதும்‌ பாத்திரமாகார்கள்‌; அவர்களை 

ஆன்ம விளக்க முள்ளவர்களாகவும்‌ நினைக்கப்படாது; 
ஜீவகாருணிய மில்லாது செய்யப்படுகிற செய்கைகளெல்லாம்‌ 
பிரயோஜன மில்லாத மாயாஜாலச்‌ செய்கைளை யாகுமென்று 
அறிய வேண்டும்‌. 

எல்லா ஜீவர்களும்‌ கடவுள்‌ இயற்கை உண்மை 
ஏகதேசங்களாதலாலும்‌ அவரவர்‌ இடங்களிற்‌ கடவுள்‌ அருள்‌ 

விளக்கம்‌ விளங்குதலாலும்‌, சமுசாரிகளுள்‌ தமது தாய்‌, தந்தை, 

புணர்ந்தோர்‌, மக்கள்‌, துணைவர்‌ முதலிய குடும்ப மட்டில்‌ 

பசியாற்றிக்‌ கொள்ளத்தக்க, அற்பசக்தியுள்ள சமுசாரிகள்‌ தாய்‌, 

பிதா, மக்கள்‌,துணைவர்‌ முதலிய குடும்பத்தாரைப்‌ பசியினாற்‌ 

பரிதவிக்கவிட்டு அயலார்க்குப்‌ பசியாற்றத்‌ தொடங்குதலும்‌, 

தம்மிடத்துப்‌ பசித்து வந்த அயலாரை, அந்தப்‌ பசியால்‌ 

பரிதவிக்கவிட்டு, தம்‌ குடும்பத்தார்‌ பசியை ஆற்றத்‌ 

தொடங்குதலும்‌, கடவுளருளுக்குச்‌ சம்மதமல்ல. 

ஆதலால்‌ தமது குடும்பச்‌ செலவைக்‌ கூடியமட்டில்‌ 

சிக்கனஞ்‌ செய்து, இருதிறத்தார்‌ பசியை நீக்குதல்‌ வேண்டும்‌ 

என்றும்‌; அற்பசத்தியினினுங்‌ குறைவுபட்டுத்‌ தமது 
குடும்பமட்டிலும்‌ பசியாற்றுவிப்பதற்குப்‌ பிரயாசையால்‌ மிகச்‌ 

சிறிய முயற்சியுடைய சமுசாரிகள்‌, தமது குடும்ப மட்டிலாவது 



128 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

பசியாற்றுவித்துக்‌ கொண்டு தம்மிடத்துப்‌ பசித்து வந்த 
. அயலார்‌ விஷயத்தில்‌ மிகவும்‌ தயவுடைய .வர்களாகி அவர்‌ 
பசியை மற்றோருவரைக்‌ கொண்டாவது ஆற்றுவிப்பதற்குத்‌ 
தக்க முயற்சியெடுத்துக்‌ கொள்ள வேண்டுமென்றும்‌ 
இயல்புள்ள பிரபல சமுசாரிகள்‌ தங்கள்‌ தங்கள்‌ வருவாய்க்குத்‌ 

தக்க வரையில்‌ தாய்‌, பிதா, புணர்ந்தோர்‌, மக்கள்‌, துணைவர்‌, 
உறவினர்‌, சினேகர்‌, அதிதிகள்‌, பெரியர்‌, அடி மைகள்‌, அயலார்‌, 

பகைவர்‌ முதலியவர்களுக்கும்‌, தமது குடும்பத்திற்குச்‌ 

சகாயமாகத்‌ தேடிய பசு, எருது, எருமை, ஆடு, குதிரை, தாவர 

முதலிய பிராணிகளுக்கும்‌, பசியை அஆற்றுவித்துத்‌ 
திருப்தியின்பத்தை உண்டு பண்ணவேண்டுமென்றும்‌, 

விவாகம்‌, புத்திரப்பேறு, தெய்வம்‌ படைத்தல்‌ முதலிய 

பலவகைச்‌ செய்கைகளில்‌ வேறு வேறு சடங்குகளும்‌, வேறு 
வேறு விநோதங்களும்‌, வேறுவேறு பெருமைப்‌ பாடுகளும்‌ 
குறித்துப்‌ பொருட்‌ செலவு செய்தலை அமைத்து விவாக 

முதலிய அந்தந்தச்‌ செய்கைகளிலும்‌, பசித்த ஜீவர்களுக்குப்‌ 
பசியை ஆற்றுவித்து இன்பத்தை யுண்டுபண்ணுகின்ற 
சிறப்பினையே செய்ய வேண்டு மென்றும்‌, அப்படிச்‌ செய்யில்‌ 

பசித்தவர்‌ பசி நீங்கி அடைந்த இன்பத்திலும்‌ அநேக மடங்கு 

அதிகமான இன்பத்தைத்‌ தாம்‌ அடைவார்களென்றும்‌ 
சத்தியமாக அறிய வேண்டும்‌. 

சமுசாரிகள்‌ விவாக முதலிய விசேஷ காரியங்களில்‌ 
பந்தலை அலங்கரித்தும்‌, - அவ்விடத்தில்‌ வேறு வேறு 
சடங்குகளைச்‌ செய்வித்தும்‌ - ஆடல்‌, பாடல்‌, வரிசை,ஊர்வலம்‌ 
முதலிய விநோதங்களையும்‌, அப்பவர்க்கம்‌, சித்திரான்னம்‌ 
முதலிய பெருமைப்‌ பாடுகளை நடத்தியும்‌, எக்களிப்பில்‌ 

அழுந்தியிருக்குந்‌ தருணத்தில்‌ பசித்த ஏழைகள்‌ முகத்தைப்‌ 
பார்க்கவும்‌ சம்மதிக்கவில்லை. இப்படிப்பட்ட சந்தோஷ 
காலத்தில்‌ தமக்காயினும்‌, தமதுமக்கள்‌, துணைவர்‌ 

முதலியோர்க்காயினும்‌, ஒவ்வோர்‌ ஆபத்து நேரிடுகின்றது. 

அப்போது, அவ்வளவு சந்தோஷத்தையும்‌ இழந்து 
துக்கப்படுகிறார்கள்‌ இப்படித்‌ துக்கப்படும்போது, - 

அலங்காரஞ்‌ செய்த பந்தலும்‌, சங்கல்பவிகல்பமான 

சடங்குகளும்‌, ஆடல்‌, பாடல்‌, வாத்தியம்‌, வரிசை, ஊர்கோலம்‌ 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 129 

முதலிய வினோதங்களும்‌ அப்பவர்க்கம்‌, சித்திரான்னம்‌ 
முதலிய பெருமைப்பாடுகளும்‌, அந்த ஆபத்தைத்‌ தடை 

செய்யக்‌ கண்டதில்லை. அந்தச்‌ சுபகாரியத்தில்‌ உள்ள படியே 

பசித்த ஜீவர்களுக்கு ஆகாரங்‌ கொடுத்துப்‌ பசியை நீக்கி 

அவர்கள்‌ அகத்திலும்‌, முகத்திலும்‌, கடவுள்‌ விளக்கத்தையும்‌, 

கடவுளின்பத்தையும்‌, வெளிப்படச்‌ செய்திருந்தார்களானால்‌ 

அந்த விளக்கமும்‌ இன்பமும்‌ அத்தருணத்தில்‌ நேரிட்ட 

ஆபத்தை நீக்கி, விளக்கத்தையும்‌ இன்பத்தையும்‌ சத்தியமாக 

உண்டுபண்ணுமல்லவா? ஆதலின்‌ விவாக முதலிய விசேஷச்‌ 
செய்கைகளிலும்‌ தங்கள்‌ தங்கள்‌ தரத்திற்கு ஒத்தபடி 
பசித்தவர்களது பசியை ஆற்றுவித்துத்‌ திருப்தியின்பத்தை 
உண்டு பண்ணுவது முக்கிய மென்றறிய வேண்டும்‌. 

1.சூலை, குன்மம்‌, குஷ்டம்‌ முதலிய தீராத வியாதிகளால்‌ 

வருந்துகின்ற சமுசாரிகள்‌, தங்கள்‌ தரத்திற்கு ஓத்தபடி 
பசித்தவர்களுக்குப்‌ பசியாற்றுவிப்பதே விரதமாக 

அனுசரித்தார்களானால்‌. அந்த ஜீவகாருணிய அனுசரிப்பே 

நல்ல மருந்தாக அந்த வியாதிதளை நிவர்த்தி செய்து. விசேஷ 

செளக்கியத்தை உண்டுபண்ணு மென்பது உண்மை. 

2. பலநாள்‌ சந்ததி யில்லாமல்‌ பலபல விரதங்களைச்‌ 

செய்து வருந்துகின்ற சமுசாரிகள்‌, தங்கள்‌ தரத்திற்குத்‌ தக்கபடி 
பசித்த ஏழைகளது பசியை ஆற்றுவிப்பதே விரதமாக அனுசரிப்‌ 

பார்களானால்‌, அந்த ஜீவகாருணிய அனுசரிப்பு நல்ல 
அறிவுள்ள சந்ததியை உண்டு பண்ணுமென்பது உண்மை. 

3. அற்பவயதென்று குறிப்பினால்‌ அறிந்து கொண்டு 

இறந்து போவதற்கு அஞ்சி விசாரப்படுகின்ற சமுசாரிகள்‌, 
தங்கள்‌ தரத்திற்குத்‌ தக்கபடி பசித்த ஏழைகளுக்குப்‌ பசியை 

ஆற்றுவிப்பதே விரதமாக அனுசரிப்பார்களானால்‌, அந்த 
ஜீவகாருணிய அனுசரிப்புத்‌ தீர்க்காயுளை உண்டுபண்ணும்‌ 
என்பது உண்மை. 

4. கல்வி, அறிவு, செல்வம்‌, போகம்‌ முதலியவைகளைக்‌ 

குறித்து வருந்துகின்ற சமுசாரிகள்‌, தங்கள்‌ தரத்திற்குத்‌ தக்கபடி, 
பசித்த ஏழைகளுக்குப்‌ பசியாற்றுவிப்பதே விரதமாக அனுசரிப்‌ 

பார்களானால்‌, அந்த ஜீவகாருணிய அனுசரிப்பு கல்வி, அறிவு, 



130 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

செல்வம்‌, போகம்‌ முதலானவைகளை உண்டுபண்ணுமென்பது 
உண்மை. 

5. பசித்தவர்களுக்கு பசியாற்றுவிப்பதே விரதமாக 
கொண்ட லீவகாருணியமுள்ள சமுசாரிகளுக்குக்‌ கோடையில்‌ 
வெயிலும்‌ வருத்தாது, மண்ணும்‌ சூடு செய்யாது பெருமழை 
பெருங்காற்று, பெரும்பணி, பேரிடி பெருநெருப்பு முதலிய 
உற்பாதங்களும்‌ துன்பம்‌ செய்விக்கமாட்டா; விடுசிகை, 

விஷக்காற்று விஷசுரம்‌ முதலிய அசாத்தியப்‌ 
பிணிகளுமுண்டாகா, அந்த ஜீவகாருணிய முள்ள சமுசாரிகள்‌ 
ஆற்று. வெள்ளத்தாலும்‌, கள்ளர்களாலும்‌, விரோதிகளாலும்‌ 
கலக்கப்‌ படார்கள்‌. அரசர்களாலும்‌, தெய்வங்களாலும்‌ 
அவமதிக்கப்படார்கள்‌. 

ஜீவகாருணியமுள்ள சமுசாரிகளது விளைநிலத்தில்‌ 
பிரயாசையில்லாமலே விளைவு மேன்மேலும்‌ உண்டாகும்‌; 
வியாபாரத்தில்‌ தடையில்லாமல்‌ லாபங்களும்‌ உத்தியோகத்தில்‌ 
கெடுதியில்லாத மேன்மையும்‌ உண்டாகும்‌! ... சுற்றங்களாலும்‌ 
அடிமைகளாலும்‌ சூழப்படுவார்கள்‌ துஷ்ட மிருகங்களாலும்‌, 
துஷ்ட ஐந்துக்களாலும்‌, துஷ்டப்‌ பிசாசுகளாலும்‌, துஷ்ட 
தெய்வங்களாலும்‌ பயஞ்செய்யப்படார்கள்‌. 

ஜீவகாருணியமுள்ள சமுசாரிகளுக்கு எப்படிப்பட்ட 
ஆபத்துக்களும்‌ அஜாக்கிரதையினாலும்‌ஊழ்‌ 

வகையினாலும்‌ சத்தியமாக வராது. 

பசித்தவர்களுக்குப்‌ பசியாற்றுவித்து இன்பத்தை உண்டு 
பண்ணுகின்ற ஜீவகாருணிய ஒழுக்கமாகிய மேலான 
விரதமானது, தேவர்கள்‌, மனிதர்கள்‌, பிரமச்சாரிகள்‌, 
சமுசாரிகள்‌, தபசிகள்‌, சந்நியாசிகள்‌, ஆண்‌ ஜாதியர்‌, 
வார்த்திபர்‌, வாலிபர்‌, உயர்ந்தோர்‌, தாழ்ந்தோர்‌, முதலிய 
யாவராலும்‌ அவசியம்‌ செய்யத்‌ தக்க தென்பது கடவுளாணை 
யென்றறிய வேண்டும்‌. 

பசித்தவர்க்குப்‌ பசியை நீக்குகின்ற விஷயத்தில்‌ 
புருஷனைப்‌ பெண்சாதி தடுத்தாலும்‌ பெண்சாதியை புருஷன்‌ 

தடுத்தாலும்‌ பிள்ளைகளைத்‌ தந்தை தடுத்தாலும்‌ தந்தையைப்‌ 
பிள்ளைகள்‌ தடுத்தாலும்‌ சீடனை ஆசாரியர்‌ தடுத்தாலும்‌ - 
அடியாரை ஆண்டவன்‌ தடுத்தாலும்‌, குடிகளை அரசன்‌ 

தடுத்தாலும்‌, அந்தத்‌ தடைகளால்‌ சிறிதுந்‌ தடைபடாமல்‌ 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 131 
அவரவர்‌ செய்த நன்மை தீமைகள்‌ அவரவரைச்‌ சேருமல்லது 
வேறிடத்திற்‌ போகாதென்பதை உண்மையாக நம்பி, 
ஜீவகாருணிய வொழுக்கத்தை நடத்த வேண்டுமென்றும்‌ அறிய 
வேண்டும்‌. 

உள்ளபடி பசியால்‌ வருந்துகின்ற ஜீவர்களுக்கு 
ஆகாரங்‌ கொடுக்க நினைத்தபோது நினைத்த புண்ணியரது 
மனம்‌ வேறு பற்றுக்களை விட்டுச்‌ சுத்தக்‌ கரணமாகி 
நினைத்தபடியால்‌ அந்தப்‌ புண்ணியர்களை யோகிகளென்றே 
உண்மையாக அறிய வேண்டும்‌; ஆகாரங்கொடுக்க 

நினைத்தபடி உபசரித்துக்‌ கொடுக்கும்போது, அவருண்ணுவது 
தாமுண்ணுவதாக அறிந்து களிக்கின்ற படியால்‌, 

ஞானிகளென்றே உண்மையாக அறிய வேண்டும்‌, 
ஆகாரங்கொடுக்க உண்டு, பசி தீர்ந்தவர்களுக்கு 
அத்தருணத்தில்‌ ஆன்மாவின்‌ உள்ளும்‌ புறத்தும்‌, கீழும்‌ மேலும்‌, 
நடுவும்‌ பக்கமும்‌ நிறைந்து கரண முதலிய தத்துவங்களெல்லாம்‌ 
குளிர்வித்துத்‌ தேகமுழுவதும்‌ சில்லென்று தழைய, 
முகத்தினிடமாகப்‌ பூரித்து விளங்குகின்ற, கடவுள்‌ 
விளக்கத்தையும்‌, திருப்தியின்பமாகிய கடவுள்‌ இன்பத்தையும்‌ 
பிரத்தியட்சத்தில்‌ தரிசித்து அனுபவிக்கின்றார்களாதலால்‌ 
அந்த புண்ணியர்கள்‌ கடவுளைக்‌ கண்டவர்களென்றும்‌, 
கடவுளின்பத்தை அனுபவிக்கின்ற முத்தரென்றும்‌ அறிய 
வேண்டும்‌. பசி நீங்க உண்டு சந்தோஷித்தவர்கள்‌ இந்தப்‌ 
புண்ணியர்களைத்‌ தெய்வமாகப்‌ பாவிக்கின்றார்களாதலால்‌, 
இவர்களே தெய்வமுமென்று உண்மையாக அறியவேண்டும்‌. 

ஜீவகாருணிய வொழுக்கம்‌ உடையவர்களாகிய 
ஜீவர்களைப்‌ பசியென்கின்ற அபாயத்தில்‌ நின்றும்‌ நீங்கச்‌ 
செய்கின்ற உத்தமர்கள்‌ எந்த ஜாதியாராயினும்‌, எந்தச்‌ 
சமயத்தாராயினும்‌, எந்தச்‌ செய்கையையுடையவர்களாயினும்‌, 
தேவர்‌, முனிவர்‌, சித்தர்‌, யோகர்‌ முதலியாவராலும்‌ 
வணங்கத்தக்க சிறப்புடையர்‌ அவார்களென்று சர்வ 
சக்தியையுடைய கடவுள்‌ சாட்சியாக சத்தியஞ்‌ செய்யப்‌ 
படுமென்று அறியவேண்டும்‌. 

இன்னும்‌ இந்த ஜீவகாருணிய வொழுக்கத்தின்‌ விரிவைச்‌ 
சமரச வேதத்திற்‌ கண்டு கொள்ளலாம்‌. 

திருச்சிற்றம்பலாம்‌. 



சுத்த சன்மார்க்க விளக்கத்தின்‌ முதற்‌ சாதனமாகிய 

ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 
இரண்டாம்‌ பிரிவு 

ஆன்ம இன்ப வாழ்வு 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

உலகத்தில்‌ உயர்பிறப்பாயெ மனிதப்‌ பிறப்பைப்‌ பெற்றுக்‌ 

கொண்டவர்கள்‌, இந்தப்‌ பிறப்பினால்‌ அடையத்‌ தக்க 

தலைப்பட்ட ஆன்ம இன்பசுகத்தைக்‌, காலமுள்ள பொழுதே 

விரைந்து அறிந்து அடையவேண்டும்‌. 

1. அந்தத்‌ தலைப்பட்ட ஆன்ம இன்ப வாழ்வு எத்தனை 

வகை? என்று அறியவேண்டில்‌; 

1. இம்மை இன்ப வாழ்வு, 2. மறுமை இன்ப வாழ்வு, 
3. பேரின்ப வாழ்வு என மூன்றுவகையென்று அறிய 
வேண்டியது. 

1. இம்மை இன்ப வாழ்வு 

அவற்றுள்‌ சிறிய தேக கரணங்களைப்‌ பெற்றுச்‌ சிறிய 
முயற்சியால்‌ சிறிய விடயங்களைச்‌ சிலநாள்‌ அனுபவிக்கின்ற 
இன்பத்தை இம்மை இன்ப வாழ்வு என்றறிய வேண்டும்‌. 

இம்மை இன்ப லாபமாவது:- மனிதப்‌ பிறப்பில்‌, 

தேகத்திலும்‌, கரணங்களிலும்‌ - புவனத்திலும்‌, போகங்களிலும்‌ 

குறைவின்றி நல்ல அறிவுடையவர்களாய்‌, பசி, பிணி, கொலை 

முதலிய தடைகளில்லாமல்‌ உறவினர்‌, சினேகர்‌, அயலார்‌ 

முதலியருந்‌ தழுவ, சந்ததி விளங்கத்தக்க சற்குணமுள்ள 
மனைவியோடு, விடயங்களைச்‌ சிலநாள்‌ அனுபவிக்கின்றதை 

இம்மை இன்ப லாபம்‌ என்றறிய வேண்டும்‌. 

இம்மை இன்பத்தை அடைந்தவர்‌ பெருமை எது? என்று 

அறிய வேண்டில்‌: 

அன்பு, தயை, ஒழுக்கம்‌, அடக்கம்‌, பொறுமை, வாய்மை, 

துய்மை முதலிய சுப குணங்களைப்‌ பெற்று, விடய 

இன்பங்களை வருந்தி முயன்று அனுபவித்துப்‌ புகழ்பட 
வாழ்தலென்று அறிய வேண்டும்‌. 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 133 

2. மறுமை இன்ப வாழ்வு 

மறுமை இன்ப வாழ்வாவது யாது? எனில்‌ 

உயர்பிறப்பில்‌ பெரிய தேக கரணங்களைப்‌ பெற்றுப்‌ 

பெரிய முயற்சியால்‌ பெரிய விஷயங்களைப்‌ பலநாள்‌ 
அனுபவிக்கின்ற இன்பத்தை மறுமை இன்ப வாழ்வு என்று 

அறிய வேண்டும்‌. 

மறுமை இன்ப லாபம்‌ எது? என்னில்‌; 

உயர்பிறப்பைப்‌ பெற்று இம்மை இன்பலாபத்தில்‌ 

குறிக்கப்பட்ட நற்குணங்களெல்லாம்‌ பொருந்த உயர்‌ நிலையில்‌ 

சுத்த விடயங்களைப்‌ பலநாள்‌ அனுபவிக்கின்ற இன்பலாபத்தை 

மறுமை இன்ப லாப மென்றறிய வேண்டும்‌. 

மறுமை இன்ப லாபத்தை யடைந்தவர்‌ பெருமை 

யாது? என்றறிய வேண்டி ல்‌:- 

அன்பு, தயை, முதலிய சுப குணங்களைப்‌ பெற்றுச்‌ சுத்த 

விடய இன்பங்களை எண்ணியபடி தடைபடாமல்‌ முயன்று 
பல நாள்‌ அனுபவித்துப்‌ புகழ்பட வாழ்தல்‌ என்றறிய 

வேண்டும்‌. 

3. பேரின்ப வாழ்வு 

பேரின்ப வாழ்வாவது?:- 

எல்லாத்‌ தேகங்களையும்‌, எல்லாக்‌ கரணங்களையும்‌, 

எல்லாப்‌ புவனங்களையும்‌, எல்லாப்‌ போகங்களையும்‌, தமது 

பூரண இயற்கை விளக்கமாகிய அருட்சத்தியின்‌ சந்நிதி 

விசேடத்தால்‌ தோன்றி விளங்க விளக்கஞ்‌ செய்கின்ற, பூரண 
இயற்கை உண்மை வடி வினராகிய, கடவுளின்‌ பூரண இயற்கை 

இன்பத்தைப்‌ பெற்று, எக்காலத்தும்‌, எவ்விதத்தும்‌, எவ்வளவும்‌ 

தடைபடாமல்‌ அனுபவிக்கப்படுகின்ற, ஒப்பற்ற அந்தப்‌ பெரிய 
இன்பத்தைப்‌ பேரின்ப வாழ்வு என்றறிய வேண்டும்‌. 

பேரின்ப லாபம்‌ யாது? எனில்‌:- யாவுந்‌ தாமாய்‌ 

விளங்குவதே. 

பேரின்ப லாபத்தை யடைந்தவர்‌ பெருமை எது? 
என்றறிய வேண்டில்‌;- 

தோல்‌, நரம்பு, என்பு, தசை, இரத்தம்‌, சுக்கிலம்‌ முதலிய 



134 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அசுத்த பூதகாரியங்களும்‌, அவற்றின்‌ காரணங்களாகிய அசுத்த 

பிரகிருதி அணுக்களுமாகிய தேகத்தை, மாற்றி மாற்று 

இவ்வளவு என்றறியப்படாத உயர்ந்த பொன்னாகியர* சுத்த, 

யூதகாரிய சுத்த தேகத்தையும்‌, பொன்‌ வடிவாகத்‌ தோற்றுதல்‌ 

மாத்திரமே யன்றி, ஆகாயம்‌ போல்‌ பரிசிக்கப்‌ படாத சுத்த 

பூதகாரண பிரணவ தேகத்தையும்‌, தோன்றப்படுதலுமின்றி 

ஆகாயம்போல்‌ விளங்கு கின்ற ஞான தேகத்தையும்‌, 

பெற்றவர்களாயிருப்பார்கள்‌. 

உள்ளே, மண்ணினது திண்மையால்‌ 

தறிக்கப்பட்டார்கள்‌; புறத்தே, மண்‌, கல்‌ முதலியவற்றால்‌ 

எறியினும்‌, அவை அவர்‌ வடிவில்‌ தாக்குவனவல்ல; உள்ளே 

நீரினது தன்மையால்‌ குளிரப்படார்கள்‌; புறத்தே 

நீரிலமுத்தினும்‌ அவர்‌ வடிவம்‌ அழுந்தாது உள்ளே 

நெருப்பினது வெம்மையால்‌ சுடப்படார்கள்‌; புறத்தே 

“நருப்பிற்‌ சுடினும்‌ அவர்‌ தேகத்தில்‌ சூடும்‌ வடுவும்‌ 
தோன்றுவன வல்ல; உள்ளே காற்றினது ஊக்கத்தால்‌ 

அசைக்கப்படார்கள்‌; புறத்தே காற்று அவர்‌ வடிவைப்‌ 

பரிசித்தசைக்கமாட்டாது; உள்ளே ஆகாயத்தின து 

கலப்பினால்‌ அந்தரிக்கப்படார்கள்‌; புறத்தே ஆகாயம்‌ அவர்‌ 

தேகத்தை அந்தரிக்க மாட்டாது. 

ஆதாரத்திலன்றி, நிராதாரத்திலும்‌ அவர்‌ தேகம்‌ 
உலாவும்‌. அவரது கண்கள்‌ முதலிய ஞானேந்திரியங்களும்‌, 
வாக்கு முதலிய கர்மேந்திரியங்களும்‌; பார்த்தல்‌ முதலிய 

விஷயங்களையும்‌, பேசுதல்‌ முதலிய விஷயங்களையும்‌ 

பற்றுவனவல்ல தயையினால்‌ விஷயங்களைப்‌ பற்றவேண்டில்‌ - 

சுவர்‌, மலை முதலிய தடைகளும்‌, அவர்‌ கண்களை மறைப்பன 

ய்‌ காற்றாலே புவியாலே ககனம தனாலே 

கனலாலே புனலாலே கதிராதி யாலே 

கூற்றாலே பிணியாலே கொலைக்கருவி யாலே 

கோளாலே பிறவியற்றுங்‌ கொடுஞ்செயல்‌ களாலே, 

வேற்றாலே எஞ்ஞான்றும்‌ அழியாதே விளங்கும்‌ 

மெய்யளிக்க வேண்டுமென்றேன்‌ விரைந்தளித்தான்‌ 

ஏற்றாலே யிழிவெனநீர்‌ நினையாதீர்‌ உலகீர்‌! 

எந்தை அருட்‌ பெருஞ்சோதி யிறைவனைச்‌ சார்வீரே! 

திருவருட்பா 6வது திருமுறை-த:ப டல்‌ 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 135 

வல்ல; அண்ட பிண்டங்களில்‌ அகம்‌ புறம்‌ முதலிய 

எவ்விடத்தும்‌ உள்ள விடயங்களை அவர்‌ கண்கள்‌ - இருந்த 

விடத்து இருந்தே கண்டறியும்‌; அண்டபிண்டங்களில்‌ 
எவ்விடத்திருந்து பேசினும்‌ அவர்‌ செவிகள்‌ இருந்த 

இடத்திருந்தே கேட்டறியும்‌; எவ்விடத்தில்‌ இருக்கின்ற 

ரசங்களையும்‌ அவர்‌ நா, இருந்த இடத்திருந்தே சுவைத்தறியும்‌; 
எவ்விடத்திருக்கின்ற பரிசங்களையும்‌ அவர்‌ மெய்‌, 

இருந்தவிடத்திருந்தே பரிசித்தறியும்‌; எவ்விடத்திருக்கின்ற 
சுகந்தகங்களையும்‌ அவர்‌ நாசி இருந்த இடத்திருந்தே 

முகந்தறியும்‌ எவ்விடத்திருக்கின்றவர்களுக்கும்‌ அவரது கைகள்‌ 
இருந்த விடத்திருந்தே கொடுத்தல்‌ கூடும்‌; எவ்விடத்திலும்‌ 

அவரது கால்கள்‌ இருந்த விடாத்திருந்தே நடத்தல்‌ கூடும்‌. 

அவரது வாக்கு, எவ்விடத்திருக்கின்ற எவ்வெவர்களோடும்‌ 

இருந்த விடத்திருந்தே பேசுதல்‌ கூடும்‌; மற்ற இந்திரியங்கள்‌, 

. இருந்த விடத்திருந்தே எவ்விடத்தும்‌ ஆனந்தத்தில்‌ கூடும்‌; 
அவரது மனம்‌, முதலான கரணங்கள்‌ எப்படிப்பட்ட விஷயங்‌ 

களையும்‌ பற்றுவனல்ல; தயவினால்‌ பற்றத்‌ தொடங்கில்‌; எல்லா 

உயிர்களினது எல்லாச்‌ சங்கற்ப விகற்பங்களையும்‌ ஒரு 

நிமிடத்தில்‌ ஒருங்கே நினைத்து விசாரித்து நிச்சயித்துக்‌ 
கொள்ளும்‌; அவர்‌ அறிவு ஒன்றையும்‌ சுட்டியறியாது; 
தயவினால்‌ சுட்டியறியத்‌ தொடங்கில்‌ எல்லா அண்டங்‌ 

களையும்‌, எல்லா உயிர்களையும்‌ எல்லாப்‌ பண்புகளையும்‌ 

எல்லா அனுபவங்களையும்‌ எல்லாம்‌ பயன்களையும்‌ ஒருங்கே 

ஒரு நிமிடத்தில்‌ சுட்டியறியும்‌; அவர்கள்‌ நிர்க்குணத்‌ 

தராவார்கள்‌; அல்லது, தாமச இராசத சாத்துவிக முதலிய 

முக்குணங்களாலும்‌ உள்ளே விகாரப்படார்கள்‌, புறத்தே 

அவரது குணங்கள்‌ கரணங்களைப்‌ பற்றுவனவல்ல; உள்ளே 

பிரகிருதியினால்‌ மூடப்படார்கள்‌; புறத்தே அவரது பிரகிருதி 

குணங்களைப்‌ பற்றுவனவல்ல; உள்ளே கால தத்துவத்தால்‌ 

வேற்றுமைப்‌ படார்கள்‌; புறத்தே காலத்தால்‌ அவரது 

திருமேனி தடைபடாது; உள்ளே நியதி அளவால்‌ அளக்கப்‌ 

படார்கள்‌; புறத்தே நியதியால்‌ அவரது திருமேனிவரை 

படாது;- அன்றி, காலம்‌, வித்தை, ராகம்‌, புருடன்‌, முதலிய 

மற்றைத்‌ தத்துவங்களும்‌ தத்துவ காரியங்களும்‌, அவர்களுக்கு 

இல்லை; மாயையால்‌ பேதப்படார்கள்‌; சுத்த மகாமாயையைக்‌ 



136 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

கடந்து அதன்‌ மேல்‌ அறிவுருவாக விளங்குவார்கள்‌. 

ஆகாரம்‌, நித்திரை, மைதுனம்‌, பயம்‌ என்பவைகளால்‌ 

தடைபடாாகள்‌. அவர்கள்‌ தேகத்திற்குச்‌ சாயை, வியர்வை, 

அழுக்கு நரை, திரை, மூப்பு, இறப்பு, முதலிய குற்றங்கள்‌ 
உண்டாவனவல்ல. பனி, மழை,இடி, வெயில்‌ 

முதலியவற்றாலும்‌, இராக்கதர்‌,அசுரர்‌, பூதம்‌, பிசாசு, 

முதலியவற்றாலும்‌ தேவர்‌, முனிவர்‌,மனிதர்‌, நரகர்‌, மிருகம்‌, 

பறவை, ஊர்வன, தாவரம்‌ என்பவைகளாலும்‌, எவ்விடத்தும்‌, 

எக்காலத்தும்‌, அவர்‌ தேகம்‌ வாதிக்கப்படாது; வாள்‌, கத்தி 

முதலிய கருவிகளாலும்‌, கண்டிக்கப்படாது; எல்லா 

அண்டங்களும்‌ அணுக்கள்‌ போலச்‌ சிறயதாகத்‌ தோற்றலும்‌ 

எல்லா அனுக்களும்‌ அண்டங்கள்‌ போலப்‌ பெரியதாகத்‌ 

தோற்றலும்‌; அவர்‌ தேகத்திற்கு உரித்து; இறந்தோரை 
எழுப்புதல்‌, வார்த்திபரை வாலிபராக்கல்‌; முதலிய கரும 

சித்திகளும்‌ - யோக சித்திகளும்‌, ஞான சித்திகளும்‌ அவர்‌ 

சந்நிதியில்‌ இடைவிடாது விளங்கும்‌. சிருஷ்டித்தல்‌, காத்தல்‌, 

அழித்தல்‌, மறைத்தல்‌, அனுரெகித்தல்‌ என்கிற கிருத்தியங்களும்‌ 
அவர்‌ நினைத்த மாத்திரத்தில்‌ நடக்கும்‌; பஞ்ச கர்த்தாக்களும்‌ 

அவர்‌ கடைகண்‌ பார்வையால்‌ தங்கள்‌ தங்கள்‌ தொழில்‌ 

நடத்துவார்கள்‌; அவர்கள்‌ அறிவு கடவுளறிவாக இருக்கும்‌; 

அவர்கள்‌ செய்கை கடவுள்‌ செய்கையாக இருக்கும்‌; அவர்கள்‌ 

அனுபவம்‌ கடவுள்‌ அனுபவமாக இருக்கும்‌, சர்வ 
சத்தியுடையவர்‌ களாய்‌, எக்காலத்தும்‌ அழிவில்லாதவர்களாய்‌, 

ஆணவம்‌, மாயை, கன்மம்‌ என்னும்‌ மும்மலங்களும்‌ அம்மல 

வாதனைகளும்‌ இல்லாதவர்களாய்‌; பேரருள்‌ வண்ணமுடைய 

வர்களாய்‌ விளங்குவார்கள்‌. சடமாகிய ஒரு துரும்பும்‌, அவரது 

திருநோக்க த்தால்‌ உயிர்‌ பெற்றுப்‌ பஞ்ச கிருத்தியங்களும்‌ 

செய்யும்‌, அவரது பெருமை வேதாந்த, சித்தாந்த, கலாந்த, 

போதாந்த, நாதாந்த, யோகாந்தம்‌ என்கின்ற ஆறந்தங்களிலும்‌ 

விளங்கும்‌; அவற்றைக்‌ கடந்தும்‌ விளங்குமென்று அறிய 

வேண்டும்‌; இவை பேரின்ப லாபத்தை அடைந்தவர்‌ பெருமை 
யென்று அறிய வேண்டும்‌. 

2. இம்‌ மூவகை இன்ப லாப வாழ்வையும்‌ எதனால்‌ 

பெறக்கூடும்‌? என்றறிய வேண்டில்‌; 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 137 
கடவுளின்‌ இயற்கை விளக்கமாகிய அருளின்‌ 

. ஏகதேசத்தைக்‌ கொண்டும்‌ அருட்‌ பூரணத்தைக்‌ கொண்டும்‌ 

்‌ அடையக்‌ கூடுமென்று அறிய வேண்டும்‌. 

3. மூவகை இன்பங்களில்‌ அருளின்‌ ஏகதேசத்தைக்‌ 
கொண்டு அடையத்‌ தக்கவை எவை? அருட்பூரணத்தைக்‌ 

கொண்டு அடையத்தக்கது யாது? என்றறிய வேண்டில்‌; 

இம்மையின்ப லாபம்‌, மறுமையின்ப லாபம்‌ என்கிற 

இரண்டையும்‌ அருளின்‌ ஏகதேசத்தைக்‌ கொண்டு அடையக்‌ 

கூடுமென்றும்‌; பேரின்ப லாபமென்கின்ற ஒன்றையும்‌, - அருட்‌ 
பூரணத்தைக்‌ கொண்டு அடையக்‌ கூடுமென்றும்‌ அறிய 

வேண்டும்‌. 

4. கடவுளின்‌ இயற்கை விளக்கமாகிய அருள்‌ எந்த 
வண்ணம்‌ உடையது? என்றறியவேண்டில்‌;- 

சொல்லுவார்‌ சொல்லும்‌ வண்ணங்களும்‌, நினைப்பார்‌ 

நினைக்கும்‌ வண்ணங்களும்‌, அறிவார்‌ அறியும்‌ வண்ணங்களும்‌, 

அனுபவிப்பார்‌ அனுபவிக்கும்‌ வண்ணங்களும்‌ ஆகிய 
சர்வசத்தி வண்ணங்களும்‌; தனது ஏகதேச வண்ணங்களாக 

விளங்க விளக்கி விளங்குகின்ற பூரண விளக்க 

வண்ணத்தையுடையது என்று அறிய வேண்டும்‌. 

5. அந்த அருள்‌ எவ்விடத்து விளங்குகின்றது? என்று 
அறிய வேண்டில்‌;- 

நோக்குவார்‌, நோக்குமிடம்‌, நோக்கப்படுமிடம்‌; 

கேட்பார்‌, கேட்குமிடம்‌, கேட்கப்படுமிடம்‌; சுவைப்பார்‌, 
சுவைக்குமிடம்‌, சுவைக்கப்படுமிடம்‌; முகருவார்‌, முகருமிடம்‌, 
முகரப்படுமிடம்‌; பொருந்துவார்‌, பொருந்துமிடம்‌, 

பொருந்தப்படுமிடம்‌; பேசுவார்‌, பேசுமிடம்‌, பேசப்படுமிடம்‌; 
செய்வார்‌, செய்யுமிடம்‌, செய்யப்படுமிடம்‌; நடப்பார்‌, 

நடக்குமிடம்‌, நடக்கப்படுமிடம்‌; விடுவார்‌, விடுமிடம்‌, 
விடப்படுமிடம்‌; நினைப்பார்‌, நினைக்குமிடம்‌, நினைக்கப்‌ 

படுமிடம்‌; விசாரிப்பார்‌, விசாரிக்குமிடம்‌, விசாரிக்கப்‌ 

படுமிடம்‌; துணிவார்‌, துணியுமிடம்‌, துணியப்‌ படுமிடம்‌; 

தூண்டுவார்‌, தூண்டுமிடம்‌, தூண்டப்‌ படுமிடம்‌; அறிவார்‌, 



138 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அறியுமிடம்‌, அறியப்படுமிடம்‌; அனுபவிப்பார்‌, அனுபவிக்கு 

மிடம்‌, அனுபவிக்கப்படுமிடம்‌; முதலிய எவ்விடங்களிலும்‌ 

எக்காலத்தும்‌ விளங்குகின்ற தென்று அறிய வேண்டும்‌. 

6. அந்த அருளை எதனால்‌ பெறக்கூடும்‌ 

என்றறியவேண்டில்‌:- 

ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தினால்‌ பெறக்கூடும்‌ என்றறிய 

வேண்டும்‌. 

7. ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தினால்‌ அருளைப்‌ 

பெறக்கூடுமென்பது எப்படி? என்றறிய வேண்டில்‌;- 

அருள்‌ என்பது; கடவுள்‌ இயற்கை விளக்கம்‌ அல்லது 

கடவுள்‌ தயவு. ஜீவகாருணிய மென்பது;- ஆன்மாக்களின்‌ 
இயற்கை விளக்கம்‌ அல்லது ஆன்மாக்கள்‌ தயவு. இதனால்‌ - 

ஒருமைக்‌ கரணமாகிய சிறிய விளக்கத்‌ ; க்‌ கொண்டு பெரிய 

விளக்கத்தைப்‌ பெறுதலும்‌ சிறிய தயா க்கொண்டு பெரிய 

தயவைப்‌ பெறுதலும்‌ போலவென்றறிம: வேண்டும்‌. 

இதனால்‌ ஜீவகாருணிய ஒழுக்கமே சன்மார்க்க 
மென்றறியப்படும்‌. 

ஜீவகாருணியம்‌ விளங்கும்போது:- அறிவும்‌, அன்பும்‌ 
உடனாக விளங்கும்‌; அதனால்‌ உபகார சக்தி விளங்கும்‌; அந்த 

உபகார சக்தியால்‌ எல்லா நன்மைகளும்‌ தோன்றும்‌. 

ஜீவகாருணியம்‌ மறையும்போது:- அறிவும்‌, அன்பும்‌ 

உடனாக நின்று மறையும்‌; அதனால்‌ உபகாரசத்திமறையும்‌. 

உபகாரசத்தி மறையவே எல்லாத்‌ தமைகளுந்‌ தோன்றும்‌. 

ஆகலின்‌, புண்ணிய மென்பது - ஜீவகாருணிய மொன்றே 
யென்றும்‌, பாவமென்பது -ஜீவகாருணியமில்லாமை 
யொன்றே யென்றும்‌ அறிய வேண்டும்‌. 

அன்றி, ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தினால்‌ வரும்‌ விளக்கமே 

கடவுள்‌ விளக்கமென்றும்‌, அதனால்‌ வரும்‌ இன்பமே கடவுள்‌ 

இன்பமென்றும்‌, - இவ்விளக்கத்தையும்‌ இன்பத்தையும்‌ 

பலகாலறிந்து அடைந்து அனுபவித்து நினைவு பெற்ற சாத்திய 
ஞானிகளேமேற்‌ குறித்த பேரின்ப லாபத்தைப்‌ பெற்ற 
முத்தர்களென்றும்‌, அவர்களே கடவுளை அறிவாலறிந்து 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 139 

கடவுள்‌ மயமானவர்களென்றும்‌ சத்தியமாக அறிய வேண்டும்‌. 

8. ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தின்‌ இலக்கணம்‌ என்ன? என்று 

அறிய வேண்டில்‌; 

ஜீவார்களுக்கு ஜீவர்கள்‌ விஷயத்தில்‌ பொதுவாக 

உண்டாகின்ற ஆன்ம உருக்கத்தைக்‌ கொண்டு கடவுள்‌ 

வழிபாடு செய்து வாழ்தல்‌ என்று அறிய வேண்டும்‌. 

9. ஜீவர்கள்‌ விஷயமாக உண்டாகின்ற ஆன்ம 

உருக்கத்தைக்‌ கொண்டு கடவுள்‌ வழிபாடு செய்வது எப்படி? 

என்றறிய வேண்டில்‌; 

ஜீவர்களுக்கு ஜீவர்கள்‌ விஷயமாக ஆன்ம உருக்கம்‌ 

காருணியம்‌ - உண்டாக உண்டாக அந்த அன்மாவின்‌ 

உள்ளிருக்கின்ற கடவுள்‌ விளக்கமாகிய அருள்‌ வெளிப்பட்டுப்‌ 
பூரணமாக விளங்கும்‌; அத்திருவருள்‌ விளங்கவே கடவுள்‌ 

இன்பம்‌ அனுபவமாகிப்‌ பூரணமாகும்‌. அவ்வனுபவம்‌ பூரண 

மாதலே கடவுள்‌ வழிபாடு என்றறிய வேண்டும்‌. 

10. ஆன்ம உருக்கம்‌ உண்டாக உண்டாக ஆன்மாவின்‌ 

உள்ளிருக்கின்ற கடவுள்‌ விளக்கமாகிய அருள்‌ வெளிப்படுவது 
எப்படி? என்றறிய வேண்டில்‌; 

தயிருக்கும்‌ கட்டைக்கும்‌ கடைதலால்‌ நெகிழ்ச்சி 

உண்டாக உண்டாக அதன்‌ உள்ளிருக்கின்ற வெண்ணையும்‌ 

நெருப்பும்‌ வெளிப்படுவது போல்‌, வெளிப்படு மென்று அறிய 
வேண்டும்‌. 

11. திருவருள்‌ விளங்குவதனால்‌ கடவுள்‌ இன்பம்‌ 

அனுபவமாகிப்‌ பூரணமாவது எப்படி? என்றறிய வேண்டில்‌; 

வெண்ணையும்‌ நெருப்பும்‌ வெளிப்படவே அவற்றின்‌ 

உண்மைத்‌ தன்மை அனுபவமாகிப்‌ பூரணமாவது போல, 

கடவுள்‌ இன்பம்‌ பூரணமாகுமென்றறிய வேண்டும்‌. 

12. ஜீவர்களுக்கு ஜீவர்கள்‌ விஷயமாக ஆன்ம உருக்கம்‌ 
எப்போது வெளிப்படும்‌? என்றறிய வேண்டில்‌; 

பசி, கொலை, பிணி, ஆபத்து, தாகம்‌, பயம்‌, இன்மை, 
இச்சை இவைகளால்‌ ஜீவர்கள்‌ துக்கத்தை அனுபவிக்கக்‌ 



140 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

கண்டபோதும்‌, கேட்டபோதும்‌, அறிந்தபோதும்‌, ஆன்ம 

உருக்கம்‌ உண்டாகு மென்றறிய வேண்டும்‌. 

1. பசி என்பது ஆகாரம்‌ பெறாமையினால்‌ வயிற்றினுட்‌ 

பற்றி நின்று தேகத்தின்‌ அகத்தும்‌ புறத்தும்‌ உள்ள கருவி 
கரணங்களின்‌ தன்மைகளைச்‌ சுடுதல்‌ செய்து அறிவை 

மெலிவித்து ஆன்மாவை வெளிப்படுத்துவிப்பதற்கு முதற்‌ 
காரணமாகி விகற்ப மாயா காரியப்‌ பிண்டப்பகதி நெருப்பு. 

2. கொலை என்பது,தேகத்தின்‌ அகத்தும்‌ புறத்து முள்ள 
கருவி காரணங்களைப்‌ பல்வேறு கருவிகரணப்‌ 
புடைபெயர்ச்சிகளால்‌ பதைப்புண்டாகக்‌ கலகஞ்செய்து 

அறிவை மெலிவித்து ஆன்மாவை வெளிப்படுத்துவித்தற்கு 

நிமித்தமாகிய விகற்ப பூத காரியக்‌ கொடுந்தொழில்‌. 

3. பிணி என்பது, வாத பித்த சிலேத்தும விகற்பங்களால்‌ 

மாறுபட்டு தேகத்தின்‌ அகத்தும்‌ புறத்தும்‌ உள்ள கருவி 

கரணங்களை நலிவு செய்து அறிவை மெலிவித்து, ஆன்மாவை 

வெளிப்படுத்துவித்தற்கு நிமித்தமாக நின்ற விகற்ப மாயா 

காரியப்‌ பிண்டப்பகுதி வேற்றுமை விளைவு. 

4. ஆபத்து என்பது, அகங்காரத்தாலும்‌. மறதியாலும்‌, 

கரும வேறுபாட்டாலும்‌, தேகபோக அனுபவங்களைத்‌ 

தடுக்கின்ற விக்கினங்கள்‌. 

5. பயம்‌ என்பது, தேக முதலியகருவிகளுக்கு நட்டஞ்‌ 
செய்வதாகிய விடயங்கள்‌ நேரிட்டபோது கரணங்களுக்கும்‌ 
அறிவுக்கும்‌ உண்டாகின்ற நடுக்கம்‌. 

ஏ. இன்மையென்பது, கல்வி, செல்வம்‌ முதலிய 

கருவிகளைத்‌ தற்சுதந்திரத்திற்‌ பெறாமை. 
7. இச்சையென்பது, அடையக்கருதிய விடயங்களின்‌ 

அருமை குறித்து அவற்றை மேன்மேலும்‌ கருதச்‌ செய்கின்ற 

சித்தவிருத்தி என்று அறியவேண்டும்‌. 

முதற்‌ பட்டதும்‌ இடைப்பட்டதும்‌ கடைப்பட்டதும்‌. 

இவற்‌ னுள்‌ பசி, கொலை, என்பவை இம்மை இன்பம்‌, 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 141 

மறுமை இன்பம்‌, பேரின்பம்‌ என்கின்ற மூன்றையும்‌ தடுத்தலால்‌ 
முதற்பட்ட தடையென்றும்‌; 

பிணி, பயம்‌, ஆபத்து, இம்மை என்பவை - இம்மை, 

மறுமை இன்பங்களைச்‌ சிறிது தடுத்தலால்‌ இடைப்பட்ட 

தடை யென்றும்‌; 

ஆசை, இம்மையின்பத்தைச்‌ சிறிது தடுத்தலால்‌ 

கடைப்பட்ட தடையென்றும்‌ அறிய வேண்டும்‌. 

ஜீவகாருணியத்தின்‌ வல்லபம்‌ 

13. ஜீவகாருணியத்தின்‌ வல்லபம்‌ யாது? என்றறிய 
வேண்டில்‌; 

பிற உயிர்களிடத்துப்‌ பசி, கொலை முதலியவற்றுள்‌ 
எதனால்‌ காருணியம்‌ தோன்றியதோ அதனால்‌ அவ்வுயிர்‌ 

வருந்தாதபடி அதை நீக்குதற்கு முயல்விப்பது அதன்‌ 
வல்லபமென்‌ றறிய வேண்டும்‌. 

ஜீவகாருணியத்தின்‌ பிரயோஜனம்‌ 

14. ஜீவகாருணியத்தின்‌ பிரயோஜனம்‌ யாது? 
என்றறிய வேண்டில்‌; 

உயிர்களுக்கு இன்பம்‌ உண்டுபண்ணுவது அதன்‌ 
பிரயோஜனம்‌ என்றறிய வேண்டும்‌. 

இந்த ஜீவகாருணியத்தின்‌ சொரூப ரூப சுபாவ வியாபக 

முதலியவைகளை மூன்றாவது பிரிவுகளில்‌ கண்டுகொள்க. 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

ட்‌ 
விள்க்த A 

N 



திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

சுத்த சன்மார்க்க விளக்கத்தின்‌ முதற்‌ சாதனமாகிய 

ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 

மூன்றாம்பிரிவு 

ஜீவகாருணியத்தின்‌ சொரூபம்‌ முதவியன 

1. ஜீவகாருணியமாகிய ஆன்ம உருக்கம்‌ உண்டாவதற்கு 

உரிமையெது என்றறிய வேண்டில்‌; 

ஜீவர்களெல்லாம்‌ ஒரு தன்மையாகிய கடவுள்‌ இயற்கை 
உண்மை ஏக தேசங்களாகிக்‌ கடவுளருட்‌ சத்தியால்‌ பூதகாரிய 

தேகங்களில்‌ வருவிக்கப்பட்டபடியால்‌ இந்த ஜீவர்களெல்லாம்‌ 
ஓருரிமை இனத்தவர்களேயாகும்‌. சகோதரர்களுள்‌ ஒருவர்‌ ஒரு 
ஆபத்தால்‌ துக்கப்படுவதைக்‌ கண்டபோதும்‌ - கேட்டபோதும்‌, 

அறிந்தபோதும்‌, அவர்‌ தேகம்‌ தமது சகோதர தேகமென்று 
தெரிந்து கொண்ட, மற்றொரு சகோதரருக்கு 

உருக்கமுண்டாவது தேகவுரிமையால்‌ என்று அறிவதுபோல்‌. 
ஒரு ஜீவன்‌ ஒரு ஆபத்தால்‌, துக்கப்படுவதைக்‌ கண்ட போதும்‌ - 
கேட்ட போதும்‌, அறிந்த போதும்‌, அந்த ஜீவனைத்‌ தமது 

ஆன்ம இனம்‌ என்று தெரிந்துகொண்ட மற்றொரு ஜீவனுக்கு 
உருக்க முண்டாவது ஆன்ம உரிமை யென்று அறியவேண்டும்‌. 

2. ஜீவர்கள்‌ துக்கப்படுவதைக்‌ கண்டபோதும்‌ சிலர்‌ 

ஜீவகாருணிய மில்லாமல்‌ கடின சித்தர்களாயிருக்‌ 
கின்றார்களே, இவர்களுக்கு ஆன்ம உரிமை இல்லாமற்‌ 

போவது ஏன்‌? என்றறிய வேண்டில்‌, 

துக்கப்படுகின்ற ஜீவரைத்‌ தமது ஆன்ம இனமென்றும்‌ 

துக்கப்படுகின்றார்களென்றும்‌, துக்கப்படுவார்களென்றும்‌, 

அறியத்தக்க ஆன்ம அறிவு என்கின்ற கண்ணானது அஞ்ஞான 

காசத்தால்‌ மிகவும்‌ ஒளி மழுங்கினபடியாலும்‌, அவைகளுக்கு 

உபகாரமாகக்‌ கொண்ட மன முதலான உபநயனங்களாகிய 

கண்ணாடிகளும்‌ பிரகாசப்‌ பிரதிபலிதமில்லாமல்‌ தடிப்புள்ள 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 143 

வைகளாக இருந்த படியாலும்‌ கண்டறியக்‌ கூடாமையாயிற்று. 

அதனால்‌ ஆன்ம உரிமை இருந்தும்‌ ஜீவகாருணிய மில்லாமல்‌ 

இருந்ததென்றறியவேண்டும்‌. 
3. ஆனால்‌ இந்த ஆன்ம உருக்கம்‌ என்கின்ற 

ஜீவகாருணியத்திற்கு ஆற்றல்‌ எவ்விடத்து உண்டாகும்‌? என்று 
அறிய வேண்டில்‌; 

பசி, பிணி, கொலை முதலிய தடைகளில்‌ எந்தத்‌ தடைப்‌ 

பற்றி ஜீவகாருணியந்‌ தோன்றியதோ அந்தத்‌ தடையை 

நிவர்த்தி செய்கின்ற விடத்துத்தான்‌ ஜீவகாருணியத்திற்கு 

ஆற்றல்‌ இருந்ததென்று அறிய வேண்டும்‌. 

4. இதனால்‌ “ஜீவர்களுக்குப்‌ பசி, கொலை, பிணி 
முதலியவற்றால்‌ வருந்துன்பங்களெல்லாம்‌ மனம்‌, கண்‌ முதலிய 

கரணேந்திரிய அனுபவங்களேயல்லது ஆன்ம 
அனுபவங்களல்ல; ஆகலில்‌ “ ஜீவகாருணியத்தால்‌” விசேஷ 
பிரயோஜனமில்லையே” என்பார்க்கு உத்தரம்‌ யாது? என்றறிய 
வேண்டில்‌; 

இந்தத்‌ தேகத்தில்‌ ஆன்மாவும்‌, அறிவுக்கறிவாயிருக்றெ 
கடவுள்‌ விளக்கமுந்தவிர, கரணம்‌, இந்திரியம்‌ முதலிய மற்றத்‌ 
தத்துவங்களெல்லாம்‌ மூடமாகிய கருவிகளே யல்லது 

அறிவாகிய ஆன்மாக்களல்ல ஆகலில்‌ சுகதுக்கங்களை 
அறிவாயெ ஆன்மாக்கள்‌ அனுபவிக்குமேயல்லது மூடமாகிய 

தத்துவங்கள்‌ அனுபவிக்க அறியா. மனம்‌ முதலான 
கரணங்களும்‌, கண்‌ முதலிய இந்திரியங்களும்‌ 
ஜீவவாழ்க்கைக்குக்‌ கடவுள்‌ அருளால்‌ கட்டிக்‌ 
கொடுக்கப்பட்ட சிறிய வீட்டின்‌ கருவிகளாகும்‌. இன்ப 
துன்பங்களை வீட்டிலிருக்கின்றவன்‌ அனுபவிப்பானல்லது 
வீட்டின்‌ கருவிகளாகிய மண்‌, கல்‌, மரம்‌, கால்‌, த, நீர்‌ 
முதலியவைகள்‌ அனுபவிக்க அறியமாட்டா. 

அன்றியும்‌ காசத்தினால்‌ ஒளி மழுங்கப்பட்டு 

உபநயனங்களாகிய கண்ணாடியால்‌ பார்க்கின்ற கண்கள்‌ 

துன்ப விஷயங்களைக்‌ கண்டபோது அக்கண்கள்‌ நீர்‌ 

சொரியுமே யல்லது கண்ண டி நீர்‌ சொரியாது ஆகலில்‌ 



144 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆன்ம திருஷ்டிக்கு உபநயனங்களாக இருக்கிற மனம்முதலிய 
கருவிகள்‌ சுகதுக்கங்களை அனுபவிக்க அறியாவென்று அறிய 

வேண்டும்‌. 

5. ஒரு ஜீவனுக்குச்‌ சுகம்‌ நேரிட்டபோது மனம்‌ 
மகிழ்கின்றது, துக்கம்‌ நேரிட்டபோது மனந்‌ தளர்கின்றது; 

என்றால்‌ சுகதுக்கங்களை அம்மனம்‌ அனுபவிப்பதாக அறியப்‌ 

படாதோ; என்பவர்க்கு உத்தரம்‌ யாது? என்றறிய வேண்டில்‌ 

பளிங்கு வீட்டினுள்‌ இருக்கின்ற வீட்டுத்‌ தலைவனுடைய 

தேக விளக்கமும்‌ தேகச்‌ சோர்வும்‌ அந்த வீட்டில்‌ பிரதி 

பலித்துப்‌ புறத்தில்‌ தோன்றுவது போலவும்‌ கண்களின்‌ 

மலர்ச்சியுஞ்‌ சோர்வும்‌ அக்கண்களிலிட்‌ உபநயனங்களில்‌ 

பிரதிபலித்துப்‌ புறத்தில்‌ தோன்றுவது போலவும்‌ 

சுகதுக்கங்களால்‌ ஆன்மாவுக்கு உண்டாகின்ற மகிழ்ச்சியும்‌, 

தளர்ச்சியும்‌, மனம்‌, கண்‌ முதலிய கரணேந்திரியங்களிற்‌ 

பிரதிபலித்துப்‌ புறத்தில்‌ தோன்றுகின்றது. 

அன்றியும்‌ ஒரு வீட்டினுள்‌ வைத்த தீபமானது மிகுந்த 
விளக்க முள்ளதாக விளங்குகின்றபோது, அந்த வீடும்‌ அந்த 

வீட்டின்‌ கருவிகளும்‌ மிகவும்‌ விளக்கமுள்ளதாக 
விளங்குகின்றன. அந்தத்‌ தபம்‌ விளக்கம்‌ குறைகின்றபோது, 
வீடும்‌ வீட்டி லுள்ளவைகளும்‌ விளக்கம்‌ குறைகின்றன. 

ஆகலில்‌, சுக துக்கங்கள்மனத்துக்கு அனுபவமல்ல 

வென்றும்‌, ஆன்மாவுக்கே அனுபவமென்றும்‌, 

அனுபவத்திற்குக்‌ கரணேந்திரியங்கள்‌ ஆன்மாவுக்கு உபகாரக்‌ 

கருவிகளே என்றும்‌, பிரமாணிப்பதே உத்தரமென்று அறிய 

வேண்டும்‌. 

6. கடவுளால்‌ சிருஷ்டிக்கப்பட்ட ஜீவர்களில்‌ அனேகர்‌ பசி, 
கொலை, பிணி முதலியவற்றால்‌ மிகவுந்‌ துன்பப்படுவது 

எதனால்‌ என்றறிய வேண்டில்‌; 

முன்‌ தேகத்தில்‌ ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தை விரும்பாமல்‌ 

விட்டுக்‌ கடின அறிவுள்ளவர்களாகித்‌ துன்மார்க்கத்தில்‌ நடந்த 

ஜீவர்களாதலால்‌ கடவுள்‌ விதித்த அருளாக்கினைப்படி பசி, 

கொலை, பிணி, முதலியவற்றால்‌ மிகவுந்‌ துன்பப்படு 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 145 

. தின்றார்கள்‌ என்று அறியவேண்டும்‌. 

7. மூன்‌ தேகம்‌ உண்டென்பது எப்படி? என்றறிய வேண்டில்‌; 

ஒரு வீட்டில்‌ குடிக்கூலி கொடுத்துக்‌ குடி யிருக்கவந்த ஒரு 
சமுசாரி அதற்கு முன்னும்‌ வேறொரு வீட்டில்‌ குடிக்கூலி 
கொடுத்துக்‌ குடித்தனம்‌ செய்திருந்தானென்றும்‌, வீடில்லாமல்‌ 

குடித்தனஞ்‌ செய்ய மாட்டனென்றும்‌, பின்வந்த வீட்டிலும்‌ 

கலகம்‌ நேரிட்டால்‌ திரும்ப வேறொரு வீட்டில்‌ 

குடிபோவானென்றும்‌; தனக்கென்று சுதந்தரமாக ஒரு வீடு 

கட்டிக்‌ கொண்டால்‌ முன்போல்‌ குடிக்கூலி கொடுத்துக்‌ 

குடிபோவதை விடுவானென்றும்‌ அறிவது போல; இந்தத்‌ 

தேகத்தில்‌ ஆகாரக்‌ கூலி கொடுத்துக்‌ குடியிருக்கவந்த ஜீவன்‌ 

இதற்கு முன்னும்‌ வேறொரு தேகத்தில்‌ அந்தக்‌ கூலி கொடுத்து 
ஜீவித்திருந்தானென்றும்‌, தேகமில்லாமல்‌ ஜீவத்திருக்கமாட்டா 

னென்றும்‌, இந்த தேகத்திலும்‌ கலகம்‌ நேரிட்டால்‌ இன்னும்‌ 

வேறொரு தேகத்திற்‌ குடிபோவானென்றும்‌, தனக்கென்று 
சுதந்தரமாக நித்தியமாகிய அருள்‌ தேகத்தைப்‌ பெற்றுக்‌ 
கொண்டால்‌ பின்பு வேறொரு தேகத்தில்‌ குடிபோக 
மாட்டானென்றும்‌ அறிய வேண்டும்‌. 

8. சிலர்‌ முன்தேகம்‌ எடுத்ததும்‌ பின்தேகம்‌ எடுப்பதும்‌ 

இல்லை இப்பொழுது எடுத்த தேகம்‌ அழிந்தால்‌,தேகியும்‌ 

அழிந்து விடுவானென்றும்‌, சிலர்‌ முத்தி அடைவானென்றும்‌, 

சிலர்‌ பாவபுண்ணியங்களைஎக்காலத்தும்‌ அனுபவிப்பா 

னென்றும்‌; சிலர்‌ தேகம்‌ இல்லாமல்‌ தேகம்‌ அழிந்தவிடத்தில்‌ 

இருப்பானென்றும்‌ - பலவாறுவாதிப்பது எதனால்‌? என்றறிய 

வேண்டில்‌; 

அவரவர்களும்‌ தேகமே ஆன்மாவென்றும்‌, - போகமே 

முத்தியென்றும்‌, - கொள்ளப்பட்ட லோகாயத மதத்தாரது 

கொள்கைக்குச்‌ சம்பந்தப்பட்டவர்களாதலால்‌, மூடமாகிய 

தேகத்தில்‌, அறிவாகிய ஆன்மா ஒருவன்‌ உண்டென்றும்‌ 

அவனுக்குப்‌ பந்த முத்தி உண்டென்றும்‌, முத்தியடைகின்ற 

பரியந்தம்‌ பந்த விகற்பத்தால்‌ வேறு வேறு தேகம்‌ 

எடுப்பானென்றும்‌, -- பிரத்தியட்ச, அனுமான முதலிய 

பிரமாணங்களால்‌ உண்மையை அறிந்து கொள்ளப்‌ 



146 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

படாதவர்களென்றும்‌, அவர்கள்‌ கொள்கைக்குப்‌ பிரமாணமும்‌ 

யுக்தியும்‌ அனுபவமும்‌ இல்லையென்றும்‌, அறிய வேண்டும்‌. 

9. இல்லை என்பது எப்படி? என்றறிய வேண்டில்‌; 

ஜீவர்கள்‌, தங்கள்‌ தங்கள்‌ சுதந்தரத்தாலே தேக 

போகங்களை யடைகின்றார்க ளென்றால்‌. தங்கள்‌ தங்கள்‌ 

இச்சைக்கடுத்த தேகங்களையும்‌ போகங்களையும்‌ அடைய 

வேண்டும்‌, அப்படியின்றிச்‌ சிலர்‌ இச்சைக்கடுத்த பழுதற்ற 

அங்கமுள்ளவர்களாகவும்‌, சுகங்களையனுபவிக்கின்றவர்‌ 
களாகவும்‌; சிலர்‌, இச்சைக்கு அடாத பழுதுள்ள அங்கமுள்ள 

வர்களாகவும்‌, துக்கங்களை அனுபவிக்கின்றவர்களாகவும்‌, 

இருக்கின்றார்கள்‌. ஆகலில்‌ ஜீவர்கள்‌ தேகபோகங்களைத்‌ 
தங்களிச்சையால்‌ அடைந்தவர்களல்ல வென்றும்‌ :- 

அவரவர்கள்‌ அப்படி அப்படியடைவது இயற்சை 

என்றால்‌ :- இயற்கை என்பது எக்காலத்தும்‌ வேறுபடாமல்‌ 

ஒருதன்மையாக இருத்தல்‌ வேண்டுமென்றும்‌, அப்படி ஒரு 

தன்மையாக இராமல்‌ பல வேறு வகைப்படுதலால்‌ 

இயற்கையல்ல வென்றும்‌;- கடவுள்‌ இச்சை என்றால்‌ கடவுள்‌ 
கருணையும்‌ நீதியும்‌ உடையவராதலில்‌ எல்லாச்‌ சீவர்களுக்கும்‌ 
ஒரு தன்மையாகச்‌ சுக அனுபவங்களையே அடைவிக்க 

வேண்டும்‌ அப்படி அடைவிக்காமையால்‌ கடவுளிச்சை 

அல்லவென்றும்‌, 

கடவுளருளால்‌ சிருஷ்டித்த முதல்‌ சிருஷ்டியில்‌ தமது 
இயற்கை யின்பத்தை அனுபவிக்கும்‌ படி. விதித்த விதிகளைப்‌ 

பழமையாகிய மல வாசனையால்‌ முயற்சி தவறினபடி யால்‌, 

அந்த அநாதிமல வாசனையின்‌ முயற்சி பேதங்களால்‌ பின்‌ பல 

பல தேக போகங்கள்‌ இரண்டாவது சிருஷ்டியில்‌ நேரிட்டது 
என்றும்‌ பிரமாணித்து அறிய வேண்டும்‌. 

எடுத்துக்‌ கொண்ட. தேகம்‌ தவறினால்‌ வேறு வேறு தேகம்‌ 
எடுப்பதில்லை என்றால்‌, - முதல்‌ சிருஷ்டி தொடங்கி இது 

வரையில்‌ அழிநத தேகங்களுக்கு அளவில்லை, - அப்படியே 

ஆன்மாக்களுக்கும்‌ அளவில்லை; ஆகவே இனி ஆன்மாக்கள்‌ 

தேகங்களைஎடுக்காமலிருக்க வேண்டும்‌. அப்படியில்லை - 

தேகங்களை எடுத்துக்‌ கொண்டேயிருக்கிறார்கள்‌. ஆயின்‌ 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 147 

ஆன்மாக்களை நூதன நாதனமாகச்‌ செய்து அது அதற்கு 

நூதன நூதனமாகத்‌ தேகங்களை வருவிப்பதென்றால்‌, நூதன 

நூதனமாகத்‌ தேகீமாத்திரம்‌ செய்யக்கூடும்‌, தேகத்திலிருக்கிற 
ஆன்மாவை நூதன நூதனமாகச்‌ செய்யப்படாது. 

ஆன்மா 

ஆன்மா எக்காலத்தும்‌ உள்ளதாய்‌ விளங்கப்பட்டது, - 

அது தோன்றுதலும்‌ அழிதலுமில்லை - அதை ஆக்கவும்‌ 

அழிக்கவும்‌ படாது, ஆன்மாக்களும்‌ குடத்தைப்போல்‌ 

செய்யப்படு வதானால்‌ சுகதுக்கங்களை அனுபவிக்க அறியாது, 

புண்ணிய பாவங்களை அடைய மாட்டாது - குடம்‌ அழிவது 

போல்‌ அழிந்து போய்விடும்‌. அழியுமானால்‌, 

பந்தமுத்திகளுமில்லை;- புண்ணிய பாவங்களுமில்லை; 
ஆதலால்‌ குடம்‌ உடைகின்றபோது குடத்தினுள்‌ இருந்த 

காற்றும்‌ ஆகாயமும்‌ உடையாமலிருப்பது சிறுவர்களுக்கும்‌ 

தெரியும்‌, ஆகலில்‌ தேகம்‌ அழியும்‌ போது தேகத்தினுள்‌ 

இருக்கின்ற ஆன்ம விளக்கமும்‌ கடவுள்‌ விளக்கமும்‌ 

அழியாதென்றும்‌, ஆன்மாக்கள்‌ முயற்சி பேதத்தால்‌ தேக 

போக பேதங்களை யடைவது உண்மையென்றும்‌ - யுக்தியால்‌ 

அறிய வேண்டும்‌. 

ஒரு தாய்‌ தந்தைக்கு ஒரு காலத்தில்‌ இரட்டைப்‌ 

பிள்ளைகள்‌ பிறக்கின்றன. அவற்றுள்‌ ஒரு பிள்ளை சிவத்தது 

ஒரு பிள்ளை கருத்தது; ஒரு பிள்ளை அங்கப்பழுதுள்ளது. ஒரு 

பிள்ளை அங்கப்‌ பழுதில்லாதது; ஒரு பிள்ளை பால்‌ 

குடிக்கின்றது. ஒரு பிள்ளை பால்‌ குடிக்கில்‌ சத்தம்‌ 

பண்ணுகின்றது; ஒரு பிள்ளை வியாதியுள்ளது ஒரு பிள்ளை 

வியாதியில்லாதது; ஒரு பிள்ளை இரண்டு வயதில்‌ 

பேசுகின்றது; ஒரு பிள்ளை பேசத்‌ தெரியாமலிருக்கின்றது; 
இந்த இரடடைப்‌ பிள்ளைகளுக்கு இந்த பேதம்‌ இவ்விடத்தில்‌ 

யாதொரு ஏதுக்களுமில்லாமல்‌ வந்ததையூன்றி விசாரிக்கில்‌, 

முன்பிறப்பில்‌ எடுத்த தேகத்தின்‌ கர்மமாகிய முயற்சி பேதங்கள்‌ 

என்றும்‌, - இந்த இரட்டைப்‌ பிள்ளைகளுக்கு மூன்று வயதில்‌ 

விளையாடும்போது தனித்‌ தனி தாய்‌ தந்தைகள்‌ கொடுத்த 

தின்பண்டங்களை வைத்து தின்னுகின்ற தருணத்தில்‌ 

இவ்விரண்டு பிள்ளைகளும்‌ தவிர, வேறு பின்ளையொன்று 



148 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

வந்தால்‌ அதைக்கண்டு இவ்விருவரில்‌ ஒருபிள்ளை தன்‌ 

கையிலிருக்கின்ற தின்பண்டத்தைக்‌ கொடுக்கின்றது; 

மற்றொரு பிள்ளை கொடுப்படாதென்று தடுக்கின்றது; ஒரு 

பிள்ளை புத்தகத்தை எடுத்துச்‌ சிறுவர்‌ படிக்கின்றதுபோல்‌ 

படிக்கின்றது, மற்றொரு பிள்ளை புத்தகத்தைப்‌ பிடுங்கி 
யெறிந்து படிக்கப்படாதென்று அடிக்கின்றது; ஒரு பிள்ளை 

பயப்படுகின்றது, மற்றொரு பிள்ளை . பயப்படாம 

லிருக்கின்றது - இப்படியே இந்தப்‌ பிள்ளைகளுக்கு தயை, 
அன்பு, அறிவு, செய்கை முதலியவைகள்‌ தாய்‌ தந்தையர்கள்‌ 

கற்பிக்காத காலத்திற்றானே உள்ளதாகவும்‌ இல்லாததாகவும்‌ 

எப்படி வந்ததென்று விசாரிக்கத்‌ தொடங்கில்‌,. இந்த இரண்டு 
பிள்ளைகளுக்கும்‌ முன்‌ பிறப்பில்‌ எடுத்த தேகத்திலிருந்த 

வாசனை இந்தப்‌ பிறப்பில்‌ இந்தத்‌ தேகத்தில்‌ கற்பியாமல்‌ வந்த 

தென்றும்‌ அனுபவத்தால்‌ கருதியறிய வேண்டும்‌. இப்படி 

யறிந்தால்‌ ஜீவர்களுக்கு முன்னும்‌ பின்னும்‌ தேகமுண்டென்பது 
நன்றாகத்‌ தெரியும்‌. இப்படி யறியமாட்டாமையால்‌ 

பிறப்பில்லை என்கிறார்க ளென்றறிய வேண்டும்‌. 

அன்றி, இந்தத்‌ தூரலதேகம்‌ அழியாமலிருக்கின்ற போதே 

சொப்பனத்தில்‌ ஆன்மா வேறு வேறு தேகமெடுத்துப்‌ பல பல 
விசித்திரங்களை யனுபவிக்கின்றதானால்‌, இந்தத்‌ தேகம்‌ 

நீங்கும்போது வேறு தேகமெடுத்து வாசனைக்கடுத்த 

அனுபவங்களை அனுபவிக்குமென்பதைச்‌ சொல்ல 

வேண்டுவதில்லை. அன்றி, சித்தி விசேஷத்தால்‌ 

இந்தத்தேகத்திலிருந்து ஒருவன்‌ இந்தத்‌ தேகத்தைவிட்டு வேறு 
தேகத்திற்குப்‌ பிரவேசிக்கின்றான்‌ என்றால்‌, இந்தத்‌ தேகம்‌ 

அழியும்போது இதிலிருந்த ஆன்மா கன்ம பேதத்தால்‌ வேறு 
தேகத்தில்‌ பிரவேசிக்க மென்பதைச்‌ சொல்ல 

வேண்டுவதில்லை. 

அன்றி, ஒரு பட்சியானது கால வேற்றுமையாலும்‌ குண 

வேற்றுமையாலும்‌ முன்‌ முட்டை என்கின்ற ஒரு 

தேகத்திலிருந்து, பின்பு குஞ்சு என்கின்ற மற்றொரு தேகத்தில்‌ 

வருகிறதானால்‌, ஆனமாக்கள்‌ கர்ம பேதத்தால்‌ இந்தத்‌ 

தேகத்திலிருந்து வேறு தேகத்தில்‌ வருமென்பது சொல்ல 
வேண்டுவதில்லை. 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 149 

அன்றி, ஒரு குளவியால்‌ ஒரு கிருமி புழுவென்கிற 

தேகத்திலிருந்து குளவியென்கிற தேகத்தில்‌ வருமானால்‌ 

கருமத்தினால்‌ ஒரு ஆன்மா ஒரு தேகத்திலிருந்து மற்றொரு 
தேகத்தில்‌ வருமென்பதைச்‌ சொல்ல வேண்டுவதில்லை. 

அன்றி, ஒரு ஆன்மா ஒரு பிறப்பிற்றானே 
சிசுதேகத்திலிருந்து பால தேகத்திலும்‌, பாலதேகத்திலிருந்து 

வாலிப தேகத்திலும்‌, வாவிப தேகத்திலிருந்து, வார்த்திப 
தேகத்திலும்‌ வருமானால்‌, அந்த ஆன்மா கன்ம பேதத்தால்‌ 

வேறு பிண்ட தேகத்தில்‌ வருமென்பதைச்‌ சொல்ல 
வேண்டுவதில்லை. 

அன்றி, மந்திர தந்திர பேதத்தால்‌ ஒரு பிறப்பிற்றானே 
பெண்‌ தேகத்திலிருந்து ஆண்‌ தேகத்திலும்‌, ஆண்‌ 
தேகத்திலிருந்து பெண்‌ தேகத்திலும்‌ ஆன்மாக்கள்‌ 

வருமானால்‌ கர்ம பேதத்தால்‌ வேறு தேகம்‌ எடுக்கும்‌ என்பது 

சொல்ல வேண்டுவதில்லை. * 

அன்றி, ஒரு தாவர தேகத்திலிருந்த ஆன்மாவானது, 
அந்தத்‌ தேகத்திற்றானே மரகதக்கிருமி என்கின்ற புழு 
தேகத்தில்‌ வருகின்றது. அன்றி, ஓர்‌ எறும்பானது அந்தத்‌ 
தேகத்திலிருந்தே பிபீலிகபட்சி என்கின்ற தேகத்தில்‌ 

வருகின்றது. அன்றி, ஒரு பாம்பானது அந்தத்‌ தேகத்திலிருந்தே 
சர்ப்ப பட்சி யென்கிற வேறொரு தேகத்தில்‌ வருகின்றது. 
இப்படியே மனிதர்‌, மிருகம்‌, பறவை, ஊர்வன, நீர்வாழ்வன, 

தாவர முதலிய அந்தந்த தேகங்களிலிருக்கின்ற ஆன்மாக்கள்‌ 

அந்தந்த தேகத்திலிருந்தே வேறு தேகங்களை யெடுக்கின்றன 
வானால்‌ அந்தந்த தேகங்கள்‌, அழியும்‌ போது வேறு தேகங்கள்‌ 

எடுக்குமென்பது, சொல்ல வேண்டுவதில்லை. 

10. சிலர்‌ “முன்தேகம்‌ உண்டென்பது உண்மையானால்‌, 
அந்த தேகத்தில்‌' நீ யார்‌? உன்‌ சரிதமெது? சொல்‌, 

என்கிறார்களே; அவர்‌ கேள்விக்கு உத்தரம்‌ என்ன? என்றறிய 
வேண்டில்‌; 

எழுபது வயதுள்ள ஒருவனைப்‌ பார்த்து உனக்கு ஐந்து 

வயதில்‌ உன்‌ சரித்திரம்‌ என்னவென்று கேட்டபோது,- 

* ச.மு. கந்தசாமி பிள்ளை அவர்களின்‌ திருவருட்பாப்‌ பதிப்பில்‌ (1924) 
இதுவரையுமே உள்ளது. இதற்கு மேல்‌ இல்லை. 



150 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

“நேற்றையப்‌ பொழுதில்‌ நடந்த என்‌ சரித்திரம்‌ இன்றையப்‌ 

பொழுதில்‌ அவஸ்தையால்‌ சொல்லத்‌ தெரியாது 

விழிப்பேனென்றால்‌, என்‌ ஐந்து வயதின்‌ சரித்திரத்தை எப்படி ச்‌ 

சொல்ல மாட்டுவேன்‌? நீ எப்படிக்‌ கேட்கக்கூடும்‌?” 

என்கின்றான்‌. “ஒரு பிறப்பில்‌ நடந்த அவனது 

சரித்திரங்களையே அவஸ்தை பேதங்களால்‌ அறிந்து சொல்ல 
மாட்டாமல்‌ திகைப்புண்டாவதென்றால்‌, முன்தேகத்தில்‌ 

நடந்த சரித்திரங்களை அநேக அவஸ்தையினால்‌ திகைக்கின்ற 

நாம்‌ எப்படி யறிந்து சொல்லக்கூடும்‌” என்பதே உத்தரம்‌, 

என்றறிய வேண்டும்‌. 

சீவர்கள்‌ முன்‌ தேகத்திலே செய்த புண்ணிய, பாவ 

கர்மங்கள்‌ இந்தத்‌ தேகத்திலும்‌ வரும்‌ என்பது எப்படி. என்று 
அறிய வேண்டில்‌, ஒரு சமுசாரி முன்‌ குடித்தனம்‌ செய்திருந்த 
வீட்டில்‌ துன்மார்க்கர்களை வருவித்து அவர்களோடு கூடிப்‌ 

பழகியிருந்தானானால்‌, அந்தச்‌ சமுசாரி அந்த வீட்டை விட்டு 

வேறொரு வீட்டுக்குக்‌ குடி வந்த காலத்திலும்‌ அந்த 
துன்மார்க்கர்கள்‌ அந்த வீட்டிலும்‌ வந்து அவனுடன்‌ பழக்கம்‌ 
செய்வார்கள்‌. அதுபோல, ஒரு சீவன்‌ முன்‌ குடியிருந்த 
தேகத்தில்‌ பாவ கர்மங்களை விரும்பிச்‌ செய்திருந்தானானால்‌, 

அந்த சீவன்‌ வேறொரு தேகத்தில்‌ வந்தபோது அந்தப்‌ பாவ 

கர்மங்கள்‌ அந்தத்‌ தேகத்திலும்‌ வந்து அந்தச்‌ சீவனைச்‌ 

சேருமென்றும்‌ புண்ணிய கர்மங்களும்‌ இப்படியே என்றும்‌ 

அறிய வேண்டும்‌. 

முற்பிறப்பில்‌ ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தை விட்டுத்‌ 

துன்மார்க்கத்தில்‌ நடந்த சீவர்களை இந்தப்‌ பிறப்பில்‌ பசி தாகம்‌ 

முதலியனவற்றால்‌ துக்கப்படச்‌ செய்வது கடவுள்‌ 

அருளாக்கினை நியதி என்றால்‌, அந்தச்‌ சீவர்கள்‌ விஷயத்தில்‌ 

தயவு வைத்து ஆகாரம்‌ முதலியவை கொடுத்து அவர்கள்‌ 

துக்கத்தை மாற்றுவது கடவுள்‌ அருளாக்கினைக்கு விரோத 

மாகாதோ என்கின்ற சிறிய கேள்விக்கு உத்தரம்‌ எது என்று 

* சென்னை சன்மார்க்க சங்கத்தின்‌ திருவருட்பாப்‌ பதிப்பில்‌ 

இதுவரையுமே உன்ளது. இதற்குமேல்‌ ஆ. பாலகிருஷ்ணபிள்ளை 

பதிப்பில்‌ மட்டுமே உள்ளவை. 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 151 

அறிய வேண்டில்‌; அரசன்‌ தன்‌ கட்டளைக்கு முழுதும்‌ 

விரோதித்துக்‌ கால்களுக்கு விலங்கிடப்பட்டுச்‌ 

சிறைச்சாலையிலிருக்கின்ற பெரிய குற்றவாளிகளுக்கும்‌ தன்‌ 

சேவகர்களைக்‌ கொண்டு ஆகாரம்‌ கொடுப்பிக்கிறான்‌. 

அதுபோல்‌, கடவுள்‌ தம்‌ கட்டளைக்கு முழுதும்‌ விரோதித்துப்‌ 

பலவகையால்‌ பந்தம்‌ செய்யப்பட்டு நரகத்தில்‌ இருக்கிற 

பாவிகளுக்கும்‌ தம்‌ பரிவார தேவர்களைக்‌ கொண்டு ஆகாரம்‌ 

கொடுப்பிக்கின்றார்‌. அரசன்‌ தன்‌ கட்டளைப்படி நடவாமல்‌ 

வேறுபட்ட சாதாரணக்‌ குற்றவாளிகளைத்‌ தன்னால்‌ அவர்கள்‌ 

பெறத்தக்க லாபத்தைப்‌ பெறவொட்டாமல்‌ உத்தியோகத்‌ 

தினின்றும்‌ நீக்கி, அவர்களுக்கு நல்லறிவு வருகின்ற நிமித்தம்‌ 

அவ்விடத்தை விட்டு வேறிடத்திற்கு வெளிப்படுத்துகின்றான்‌. 

அவர்கள்‌ உத்தியோகம்‌ இழந்த படியால்‌ சுகபோஜனம்‌ முதலிய 

போகங்களையும்‌ இழந்து ஊர்புறங்களில்‌ போய்‌ ஆகாரம்‌ 

முதலியவை குறித்து அலைந்து வருந்துகின்றார்கள்‌. 

அப்போது, தயவுள்ளவர்கள்‌ கண்டு ஆகாரம்‌ முதலியவை 

கொடுக்கின்றார்கள்‌. அதை அரசன்‌ கண்ட காலத்திலும்‌ 

கேட்ட காலத்திலும்‌ ஆகாரம்‌ கொடுத்தவர்களைத்‌ தயவுள்ள 

நல்ல சமுசாரி என்று சந்தோஷித்து மேலான நிலையில்‌ 

வைத்து உபசரிக்கின்றானல்லது கோபிக்கவில்லை. 

அதுபோல, கடவுள்‌ தம்‌ கட்டளைப்படி நடவாத சாதாரண 

குற்றமுடைய சீவர்களைத்‌ தமது சத்தியால்‌ அவர்கள்‌ 

பெறத்தக்க இன்பங்களைப்‌ பெறவொட்டாமல்‌ தாம்‌ கொடுத்த 

செளக்கிய புவன போகங்களை விடுவித்து, அந்தச்‌ சீவர்களுக்கு 

நல்லறிவு வருவிக்கும்‌ நிமித்தம்‌ அந்தத்‌ தேகத்தினின்றும்‌ நீக்கி 
வேறொரு தேகத்தில்‌ விடுகின்றார்‌. அந்தச்‌ சீவர்கள்‌ செளக்கிய 

புவன போகங்களை இழந்தபடியால்‌, செளக்கிய போஜனம்‌ 

முதலியவற்றையும்‌ இழந்து வேறுவேறு இடங்களில்‌ ஆகாரம்‌ 

முதலியவை இல்லாமல்‌ வருந்துகின்றபோது, தயவுள்ளவர்கள்‌ 

அந்த வருத்தத்தைக்‌ கண்டு அகாரம்‌ முதலியவை 

கொடுக்கின்றார்கள்‌. அப்படிக்‌ கொடுக்கின்றவர்களை நல்ல 

தயவுள்ளவர்கள்‌, மேன்மேலும்‌ சுகத்தை அடையக்‌ கடவர்கள்‌ 

என்று சந்தோஷித்து மேல்நிலையில்‌ வைத்து 

உபசரிப்பாரல்லது கோபிக்க மாட்டார்‌. ஆதலால்‌, கடவுள்‌ 



152 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அருளாக்கினைக்குச்‌ சீவர்களிடத்தில்‌ சீவர்கள்‌ தயவு வைத்து 

உபசரிப்பதே சம்மதமென்று உண்மையறிந்து சொல்லுவதே 

உத்தரமென்று அறிய வேண்டும்‌. 

இந்த ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தால்‌ இகலோக ஒழுக்கம்‌ 

விளங்குகின்றது. இல்லையாகில்‌, இகலோக ஒழுக்கம்‌ 

எவ்வளவும்‌ விளங்க மாட்டாது. ஜீவகாருணியம்‌ இல்லாத 
போது அறிவும்‌, அன்பும்‌ தோன்றா. அவை தோன்றாதபோது 

கண்ணோட்டமும்‌ ஒருமையும்‌ உபகாரமும்‌ விளங்கா. அவை 

விளங்காதபோது வலிய சீவர்களால்‌ எளிய சீவர்கள்‌ ஒழுக்கம்‌ 

பொறாமை முதலானவையால்‌ தடைப்பட்டு அழிந்துபோம்‌. 

பின்பு வலிய சீவர்கள்‌ ஒழுக்கங்களும்‌, மதத்தினால்‌ தாமச 

ஒழுக்கங்களாகி மாறுபட்டு அழிந்து போகும்‌. ஜீவகாருணிய 

ஒழுக்கம்‌ சிறிதும்‌ இல்லாத புலி, சிங்கம்‌ முதலிய மிருகங்கள்‌ 
வழங்குகின்ற காட்டில்‌ இகலோக ஒழுக்கம்‌ வழங்கவே இல்லை. 

ஜீவகாருணியம்‌ இல்லாத மனிதர்கள்‌ வழங்குமிடத்திலும்‌ 

இகலோக ஒழுக்கமும்‌ வழங்கவே மாட்டாதென்று 

அறியவேண்டும்‌. பரலோக ஒழுக்கமும்‌ ஜீவகாருணியத்தால்‌ 

வழங்குகின்றது. அது இல்லையாயின்‌ பரலோக ஒழுக்கமும்‌ 

வழங்கப்படமாட்டாது. ஜீவகாருணியம்‌ இல்லாதபோது 
அருள்‌ விளக்கம்‌ தோன்றாது. அது தோன்றாத போது 

கடவுள்நிலை கைகூடாது. அது கைகூடாதபோது 

முத்தியின்பம்‌ ஒருவரும்‌ அடையவே மாட்டார்கள்‌. அடையாத 

பட்சத்தில்‌ பரலோக ஒழுக்கம்‌ வழங்கவே மாட்டாதென்ற 

அறியவேண்டும்‌. 

ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ மிகவும்‌ வழங்காமையால்‌ 

துஷ்டப்‌ பிறவிகளே பெருகித்‌ தீய ஒழுக்கங்களே மிகவும்‌ 

வழங்குகின்றன. முன்தேகத்தில்‌ ஜீவகாருணியம்‌ இல்லாத பாவ 

சீவர்கள்‌ எல்லாம்‌ அவரவர்‌ பாவச்‌ செய்கைக்குத்‌ தக்கப்படி, 

சிலர்‌ நரகவாசிகளாகவும்‌, சிலர்‌ சமுத்திரவாசிகளாகவும்‌ சிலர்‌ 

ஆரண்யவாசிகளாகவும்‌, சிலர்‌ புலி, கரடி, சிங்கம்‌, யாளி, 

யானை, கடா, பன்றி, நாய்‌, பூனை முதலிய துஷ்ட 

மிருகங்களாகவும்‌ சிலர்‌ காக்கை, கழுகு முதலிய பட்சி 

சண்டாளங்களாகவும்‌, சிலர்‌ பாம்பு, தேள்‌ முதலிய தூர்ச்‌ 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 153 

செந்துக்களாகவும்‌, சிலர்‌ முதலை, சுறா, முதலிய கடின 

செந்துக்களாகவும்‌, சிலர்‌ எட்டி, கள்ளி முதலிய அசுத்த 

தாவரங்களாகவும்‌ பிறந்திருக்கின்றார்கள்‌. ஆதலால்‌ தீய 

ஒழுக்கங்களே மிகவும்‌ வழங்குகின்றன என்று அறிய வேண்டும்‌. 

ஜீவகாருணியம்‌ கடவுள்‌ அருளைப்‌ பெறுவதற்கு முக்கிய 

சாதனமாவதுமன்றி அந்த அருளின்‌ ஏகதேச விளக்கம்‌ என்றும்‌. 

ஜீவகாருணியம்‌ ஆன்மாக்களின்‌ இயற்கைவிளக்கம்‌ ஆதலால்‌ 

அந்த இயற்கை விளக்கம்‌ இல்லாத சீவர்களுக்குக்‌ கடவுள்‌ 

விளக்கம்‌ அகத்திலும்‌ புறத்திலும்‌ வெளிப்படவே 

மாட்டாதென்றும்‌ அறிய வேண்டும்‌. ஜீவகாருணியத்திற்கு 

லட்சியம்‌ எது என்று அறிய வேண்டில்‌:- ஆன்மாக்கள்‌ எல்லாம்‌ 

இயற்கை உண்மை ஏகதேசங்களாயும்‌ இயற்கை விளக்கமாகிய 

அருள்‌ அறிவுக்கறிவாய்‌ விளங்குதற்கு ஒற்றுமை உரிமை 

இடங்களாயும்‌ இருக்கின்றன என்றும்‌ அந்த ஆன்மாக்கள்‌ 

சீவர்களாகி அதிகரிப்பதற்கப்‌ பூதகாரிய தேகங்களே 

உரிமையாகி இருக்கின்றன என்றும்‌, அந்தத்‌ தேகங்களில்‌ 

ஆன்மாக்கள்‌ சீவர்களாகி அதிகரியாவிடில்‌ ஆன்ம விளக்கம்‌ 

மறைபடும்‌ என்றும்‌, அது மறையில்‌ அருள்‌ விளக்கம்‌ 

வெளிப்படாதென்றும்‌, வெளிப்படாத போது மூடம்‌ 

உண்டாகும்‌ என்றும்‌, அதுவே ஆன்மாக்களுக்குப்‌ பந்தமாகும்‌ 
என்றும்‌ அது பற்றி அவசியம்‌ பூதகாரிய தேகம்‌ 

வேண்டுமென்றும்‌, பூதகாரிய தேகங்களுக்கு மாயை 

முதற்காரணமாதலால்‌, அந்த மாயையின்‌ விகற்ப 

ஜாலங்களாகிய பசி, கொலை, தாகம்‌, பிணி, ஆபத்து, பயம்‌, 
இன்மை, இச்சை என்பவைகளால்‌ அந்தத்‌ தேகங்களுக்கு 

அடிக்கடி அபாயங்கள்‌ நேரிடும்‌ என்றும்‌, அப்படி அபாயங்கள்‌ 

நேரிடாமல்‌ கரணேந்திரிய சகாயங்களைப்‌ பெற்ற தம்‌ 

அறிவைக்‌ கொண்டு சர்வ ஜாக்கிரதையோடு முயற்சி செய்து 

தடுத்துக்‌ கொள்வதற்குத்‌ தக்க சுதந்தரம்‌ சீவர்களுக்கு அருளால்‌ 

கொடுக்கப்பட்டதென்றும்‌, அந்த சுதந்தரத்தைக்‌ கொண்டு 

சீவர்கள்‌ எல்லாம்‌ தேகங்களிலிருந்து அபாயங்களை நீக்கி 

ஆன்மலாபத்தைப்‌ பெறுவதற்கு முயற்சி செய்யக்‌ கடவார்கள்‌ 

என்றும்‌, மேற்‌ குறித்த பசி கொலை, தாகம்‌, பிணி, ஆபத்து, 

பயம்‌, இன்மை, இச்சை என்பவைகளால்‌ வரும்‌ அபாயங்களை 



154 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

நிவர்த்தி செய்து கொள்ளத்தக்க சுதந்தரமில்லாமல்‌ 

வருந்துகின்ற சீவர்கள்‌ விஷயத்தில்‌ அவை நிவர்த்தி 

செய்யத்தக்க சுதந்தரமுள்ள ஜீவர்கள்‌ காருணியத்தால்‌ நிவர்த்தி 

செய்விக்க வேண்டும்‌ என்றும்‌, அப்படி நிவர்த்தி செய்விப்பதில்‌ 

பசியினாலும்‌ கொலையினாலும்‌ வரும்‌ துன்பங்களை நிவர்த்தி 

செய்விப்பது தலைமையான காருணியம்‌ என்றும்‌, அது தவிர 

மற்றவைகளால்‌ வருந்‌ துன்பங்களை மாற்றுவது அபர 

ஜிவகாருணியம்‌ என்றும்‌, அது இவ்வுலக இன்பத்தை மாத்திரம்‌ 

சிறிது உண்டு பண்ணுமென்றும்‌, பசியினால்‌ வரும்‌ 

துன்பத்தையும்‌ கொலையினால்‌ வரும்‌ துன்பத்தையும்‌ நிவர்த்தி 

செய்விப்பது பரஜீவகாருணியம்‌ என்றும்‌, அது இவ்வுலக 

இன்பம்‌ எல்லா வற்றையும்‌ அளவிறந்த சித்தி இன்பங்களையும்‌ 

எக்காலத்தும்‌ அழியாத முத்தியின்பத்தையும்‌ அருளால்‌ 

அடைவிக்கும்‌ என்றும்‌, அன்னிய சீவர்களுக்கு நேரிடுகிற 

மேற்குறித்த அபாயங்களை நிவர்த்தி செய்விப்பதற்கு தக்க 

சுதந்தரமும்‌ அறிவும்‌ இருந்தும்‌ அவ்வாறு செய்யாமல்‌ 

வஞ்சித்தவர்களுக்கு இவ்வுலக இன்பம்‌ அவ்வுலக 
இன்பத்தோடு மோட்ச இன்பத்தை அனுபவிக்கச்‌ சுதந்தரத்தை 

அடையப்படுவதில்லை, என்றும்‌ தற்காலத்தில்‌ அனுபவிக்கின்ற 

புவனபோக சுதந்தரங்களையும்‌ இழந்து விடுவார்கள்‌ என்றும்‌ 

கடவுளருளால்‌ விதிக்கப்பட்டிருக்கின்ற படியால்‌ 

அபாயங்களை நிவர்த்தி செய்து கொள்ளத்தக்க அறிவும்‌ 

சுதந்தரமும்‌ இல்லாத சீவர்கள்‌ விஷயத்தில்‌ அவைகளை 

நிவர்த்தி செய்விக்கத்தக்க அறிவும்‌ சுதந்தரமும்‌ உள்ளவர்கள்‌ 

வஞ்சியாமல்‌ நிவர்த்தி செய்விப்பதே சீவகாருணியத்திற்கு 

லட்சியம்‌ என்று அறிய வேண்டும்‌. 

பசி, கொலை, தாகம்‌, பிணி, ஆபத்து, பயம்‌, இன்மை, 

இச்சை என்பவைகளால்‌ வரும்‌ அபாயத்தை நிவர்த்தி 

செய்விப்பது ஜீவகாருணியத்திற்கு லட்சியமாக இருக்கவும்‌, 

இவ்விடத்துப்‌ பசியினாலும்‌, கொலையினாலும்‌ வரும்‌ 

அபாயங்களை மாத்திரம்‌ நிவர்த்தி செய்விப்பது தலப்பட்ட. 

காருணியம்‌ என்று குறித்தது ஏன்‌ என்று அறிய வேண்டில்‌? 

ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தில்‌ பரஜீவகாருணியமென்றும்‌, அபர 

ஜீவகாருணியம்‌ என்றும்‌ இருவகையாம்‌. அவற்றில்‌ 



ஜீவகாருணிய ஒழுக்கம்‌ 155 

பசிநீக்கலும்‌, கொலை நீக்கலும்‌, பரஜீவகாருணியம்‌. மற்றவை 
அபர சீவகாருணியம்‌. ஆகலில்‌, பரஜீவகாருணியம்‌ 

விசேஷமாகக்‌ குறிக்கப்பட்டதென்று அறியவேண்டும்‌. 

அன்றியும்‌, பசியினால்‌ வருந்துகின்ற சீவர்களுக்குப்‌ பசியை 

நிவர்த்தி செய்விக்கின்ற தயவுடையவர்கள்‌ தாகம்‌ நீங்குவதற்குத்‌ 

தண்ணீர்‌ கொடாமலிரார்கள்‌. தண்ணீர்‌ கொடுப்பது 

பிரயாசமுமல்ல. தண்ணீர்‌ ஏரி, குளம்‌, கால்வாய்‌. முதலிய 

இடங்களிலும்‌ இருக்கின்றது. 

இதன்‌ தொடர்ச்சி கூடிய விரைவில்‌ பணங்கள்‌ அம்‌ று 

இறைவன்‌ திருவருள்‌ புரிவாராக. 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 



வியாக்கியானங்கள்‌ 

ஒழிவிலொடுக்கப்‌ பாயிரவிருத்தி 

தொண்டமண்டல சதகம்‌ - நூற்‌ பெயர்‌ 
இலக்கணம்‌. வழிபடு கடவுள்‌ வணக்கப்‌ பாட்டுரை 

“உலகெலாம்‌” என்னும்‌ மெய்ம்மொழிப்‌ பொருள்‌ 
விளக்கம்‌ 

“தமிழ்‌” என்னும்சொல்லுக்கிட்ட உரை 

பொன்‌ வண்ணத்தந்தாதி 22ஆம்‌ செய்யுள்‌ 
உரை 

வேதாந்த தேசிகர்‌ குறட்பா ஒன்றன்‌ உரை 



1. ஒழிவிலொடுக்கப்‌ பாயிரவிருத்தி 

சிறப்புப்‌ பாயிரம்‌ 

நேரிசை வெண்பா 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

வள்ளல்‌ குருராயன்‌ வாதுவென்ற சம்பந்தன்‌ 
வள்ளன்மலர்த்‌ தாடலைமேல்‌ வைத்துரைத்தா னுள்ளத்‌ 
தழிவிலடு க்குந்தேனை யன்பரெலா முண்ண 
வொழிவி லொடுக்கநூ லோர்ந்து. 

இச்செய்யுள்‌ கருதிற்று யாதோ எனின்‌, இந்நான்முகத்து 

ஆசிரியர்‌ பெயர்‌ முதலியவற்றைக்‌ குறித்து நிற்றலின்‌ சிறப்புப்‌ 

பாயிர ஒழுக்கம்‌ உணர்த்தல்‌ கருதிற்று என்க. 

வள்ளல்‌ குருராயன்‌ வாதுவென்ற சம்பந்தன்‌ வள்ளன்‌ 

மலர்த்தாடலைமேல்‌ வைத்து என்பது:- வள்ளலார்‌ என்னும்‌ 

திருப்பெயருடையவர்‌, ஞானாசாரிய நிருபராகிச்‌ சமயவாதிகள்‌ 

தருக்கச்‌ செருக்குகள்‌ பிற்பட்டொழியப்‌ பேரருள்‌ நெறியான்‌ 

வெற்றி கொண்டு சீகாழி என்னும்‌ திருநகர்க்கண்ணே மெய்த்‌ 

நெறி விளங்க வீற்றிருந்தருளிய திருஞானசம்பந்தப்‌ பிள்ளை 

யாரது வள்ளற்றன்மையுடைய மலர்போலும்‌ திருவடிகளைத்‌ 

தமது நன்முடிக்கண்‌ ஓர்‌ பொன்முடியாக அணிந்து, 

ஓர்ந்து உள்ளத்தழிவி லடுக்குந்‌ தேனை யன்ப ரெலா 

முண்ண வொழிவி லொடுக்கநூ லுரைத்தான்‌ என்பது. 

அத்திருவடி களின்‌ அருட்டுணையால்‌ தத்துவங்க ளனைத்தும்‌ 

சடமென்று ஓஒர்ந்துணர்ந்து அவற்றைக்‌ கடந்து தற்காட்சியோடு 

திருவருட்காட்சியும்‌ செய்து, அங்ஙனம்‌ வாதனையால்‌ அசைந்‌ 

தெழும்‌ போதந்தோற்றாது அதனை அத்திருவருள்‌ ஒளியில்‌ 

அடக்கி ஆண்டு மேன்மேலும்‌ எழா நின்ற சிவானந்தத்‌ தேனைத்‌ 

தாம்‌ அனுபவஞ்‌ செய்தவாறு அதன்‌ கண்‌ அன்புள்ள பக்குவரும்‌ 

செய்தற்பொருட்டு, அச்சிவானந்தானுபவ அந்தரங்க மெல்லாம்‌ 



158 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

வெளிப்பட்டுவிளங்க, ஒழிவிலோடுக்கம்‌ என்று ஓர்‌ 

உபதேச முறையை உரைத்தருளினார்‌ என்றவாறு. 

வள்ளல்‌ என்னும்‌ பெயர்‌ ஆசிரியர்க்குத்‌ தாம்‌ முன்னிருந்த 

கிரியா சாரிய நிலைக்கண்‌ அவ்வாசாரிய மரபின்‌ வழித்தாய்‌ 

வந்த காரண அபிடேகச்‌ சிறப்புப்‌ பெயர்‌ என்க. அல்லதூஉம்‌, 

பின்னர்‌ ஞானாசாரிய நிலைக்கண்‌ தமது அருள்ஞான நோக்‌ 

கால்‌ இயைந்த கண்ணுடைய என்னும்‌ காரண விசேடண மேற்‌ 

கொண்டு நின்ற இவ்வள்ளலென்னும்‌ பெயர்‌ ஈண்டு அவ்‌ 

விசேடணம்‌. இசையெச்ச நிலையில்‌ நிற்ப நின்றது எனினும்‌ 

அமையும்‌ என்க. 

இஃது வினை பண்பு முதலிய அடுத்த தொகை நிலைச்‌ 

சொற்றொடராகாது. தொகாநிலையாய்த்‌ தனைத்‌ தொடர்‌ 

பயனிலை அண்மைப்‌ பொருளுணர்ச்சியின்றி இடையிட்டு 

நிற்கத்‌ தான்‌ செய்யுள்‌ முதற்கண்‌ தனித்திருந்தமையின்‌ 

ஆற்றலின்றாலோ எனின்‌, அற்றன்று. கொடை மடங்குறித்த 

குணங்‌ காரணமாக வந்த இவ்வள்ளல்‌ எனும்‌ பெயர்‌ 

தன்னுறுப்புகளுட்‌ கொடை, குணம்‌, புகழ்‌ , அழகு, வளம்‌ 

என்னும்‌ நல்வகை குறித்த பல்பொருட்‌ பகுதியாய வண்மை 

என்னும்‌ முதலுறுப்பான்‌ ஆசிரியர்க்கு குளவாய அக்கொடை 

முதலிய அருட்குணங்களைக்‌ குறிப்பிற்‌ புலப்பட விரித்தலின்‌ 

பொருளாற்றல்‌ உண்டென்க. அல்லதுூலம்‌, இப்பெயர்‌ உயர்‌ 

பொருட்கடனாய்‌ உடனிலைக்‌ கூட்டாய்‌ ஒருநெறியசைத்தாய்‌ 

ஓரினந்தழவிப்‌ பல்வகைக்குறிப்பிற்‌ படர்ந்து முற்றியைபு 

வண்ணப்‌ பெருஞ்‌ சொல்லாக நிற்றலின்‌ சொல்லாற்றலும்‌ 

உண்டென்க. ஆயின்‌ இவ்வாசிரியர்‌ பெயர்‌ இச்செய்யுளின்‌ 

இடை கடைகளில்‌ ஒன்றின்‌ நிறுத்தாது முதலடி முதற்சீர்‌ 

எதுகைத்‌ தொடைக்கண்‌ நிறுத்தத்திற்‌ குறித்தது யாதோ எனின்‌, 
ஒன்றிரண்டெனக்‌ கொண்டுறும்‌ மறை ஆகம நன்றிரு முடிபின்‌ 

நடுநிலை நடாஅய்ப்‌ புலம்பெறு தத்துவ நியதியிற்‌ போந்து உண்‌ 

மலந்தெறும்‌ அறிஞர்‌ வாழ்த்திப்‌ பரவும்‌ ஆசிரியர்‌ சன்மார்க்கம்‌ 

முதலிய மார்க்கம்‌ நான்கனுள்‌ தலைமையில்‌ தலைமையாய 



ஒழிவிலொடுக்கப்‌ பாயிரவிருத்தி 159 

உத்தம சன்மார்க்கத்தினர்‌ என்பது குறித்த தென்க. 

இங்ஙனம்‌ உத்தம ச௬மார்க்கத்தினர்‌ என்பதை ஆசிரியர்‌ கூறிய 

“இது வென்ற தெல்லாம்‌ பொய்யென்றான்‌''! என்னுந்‌ 

திருவெண்‌ பாவாற்‌ காண்க. இஃதின்னும்‌ விரிக்கிற்‌ பெருகும்‌. 

குருராயன்‌ என்பது திருஞானசம்பந்தப்‌ பிள்ளை 

யார்க்குச்‌ சிறப்பிற்‌ சிறப்பாய காரணப்‌ பெயராய்‌ நின்று, ஒதி 

உணர்ந்து பன்னாள்‌ பல சாதனங்களில்‌ முயன்று முயன்று 

ஆசாரியத்தன்மை ஒருவாறு அரிதிற்‌ கிடைக்கப்பெற்றும்‌ ஓரோர்‌ 

காலங்களில்‌ அவத்தை வயப்பட்டு மயங்கும்‌ மற்றை ஆசாரியர்‌ 

போலாது ஓதாமல்‌ வேதாகமாதிகளை முற்றும்‌ உணர்ந்து 

இறைப்போதும்‌ ஒர்‌ சாதனங்களில்‌ முயன்ற தின்றி. ஞானா 

சாரிய அருளிலக்கணங்கள்‌ அனைத்தும்‌ தாமே தம்பால்‌ நிரம்பி 

நிற்ப அமர்ந்தணர்‌ என்பதூஉம்‌, ஒதி உணர்ந்த அவ்வாசாரி 

யர்க்கெல்லாம்‌ அவரவர்‌ அறிவின்கண்‌ அருளுருவாய்‌ நின்று 

அறிவி த்தும்‌ ஆசாரிய உருவாய்‌ வெளிநின்று அனுக்கிரகித்தும்‌ 

நின்றனர்‌ என்பதூஉம்‌, திரு நோக்கஞ்செய்தல்‌ முதலிய 

அறுவகைத்‌ தீக்கையாலும்‌ அன்றித்‌ தமது திருவுருவைக்‌ 

காண்டல்‌ நினைத்தல்‌ மாத்திரையே பக்குவரல்லாரும்‌ பக்கு 

வராய்ப்‌ பயன்‌ பெற நின்ற திருவருட்‌ பெருமையர்‌ என்பதூஉம்‌ 

குறித்த தென்று உணர்க. இங்ஙனம்‌ ஓதாமல்‌ வேதாகமாதி 

உணர்ந்தமை முதலியவற்றை ஆசிரியர்‌ கூறிய “தன்மைய 

முன்னிலையும்‌”2 என்னும்திருவெண்பாவாற்‌ காண்க. 

அல்லதூஉம்‌, குருராயன்‌ என்பது வாதுவென்ற 

சம்பந்தன்‌ என்பதற்கு மேனிற்க வைத்த விதப்புக்‌ குறிப்பால்‌ 

பிள்ளையார்‌ இவ்வவ தாரத்தின்‌ மேனின்ற அவதாரத்தினும்‌ 
1.  இதுவென்ற தெல்லாம்பொய்‌ யென்றான்‌ எனக்குப்‌ 

பொதுவன்றித்‌ தங்குமிடம்‌ போச்சு - அதுநாங்காண்‌ 

என்றா னதன்பேர்‌ இரவைப்‌ பகலாக்கும்‌ 

ஒன்றோ பரமசுக மோ. 44 

2.  தன்மையு முன்னிலையுந்‌ தானாய்ப்‌ படர்க்கையுமாம்‌ 

என்னொழிவில்‌ இன்புமாய்‌ இன்புமிது - என்னாத 

வேதாந்த சித்தாந்த மேபிறவா வீடென்றான்‌ 

ஓதாமல்‌ வேதமுணர்ந்‌ தோன்‌. 42 



160 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

குமாரசற்குருவாய்‌ அரனார்க்கும்‌ அகத்தியனார்க்கும்‌ 

உபதேசித்‌ தருளிய ஆசாரியத்‌ தலைமையும்‌ குறித்த தெனக்‌ 

கொள்க. அருணகிரிநாதர்‌, 

தென்ன வனங்கனஞ்‌ சூழ்காத்‌ திரிநக சூலகரத்‌ 
தென்ன வனங்கனந்‌ தப்பத நீட்டினன்‌ செல்வமுன்பின்‌ 
தென்ன வனங்கனன்‌ னீற்றாற்‌ நிருத்திய தென்னவின்னர்‌ 
தென்ன வனங்கனங்‌ கைச்சிலைக்‌ கூனையுந்‌ தீர்த்தருளே ப 

என்றதனால்‌ பிள்ளையார்‌ இவ்வவதாரத்திற்கு மேனின்ற 

அவதாரத்தில்‌ குமாரசற்குரு வென்பது காண்க. 

கல்லாடம்‌, 

உழன்மதிற்‌ சுட்டதழனகைப்‌ பெருமான்‌ 
வணங்கிநின்றேத்தக்‌ குருமொழி வைத்தோய்‌ 

குறுமுனி தேற நெடுமறை விரித்தோய்‌, “ 
சித்தியார்‌, 

“அருமறை ஆ கமம்‌ அங்கம்‌ அருங்கலைநூல்‌ தெரிந்த 
அகத்தியனுக்‌ கோத்துரைக்கும்‌ அருட்குருவாங்‌ குருளை 

என்பவைகளால்‌அரனார்க்கும்‌ அகத்தியனார்க்கும்‌ 

உபதேசித்த ஆசாரியத்‌ தலைமையை உணர்க. 

ஆயின்‌, குருவேந்தன்‌ என்னாது குருராயன்‌ என்றது எது 

குறித்தற்கோ எனின்‌, நான்காம்‌ வேற்றுமையால்‌ அடுத்து 

மிக்குயர்‌ நெறிப்பொருண்மையின்‌ வந்த காரகச்‌ சிறப்‌ 

பொருதலைத்‌ தொடர்‌ மொழிப்‌ பெயராய்‌ இக்‌ குருராயன்‌ 

என்பதன்‌ கண்‌ குரு என்பதன்‌ முதனிலை யெழுத்துத்‌ தமிழியல்‌ 

விதிப்படி மொழிக்கு முதலாகியும்‌, ராயன்‌ என்பதன்‌ 

முதனிலை யெழுத்து தமிழியல்‌ விதியின்றி ஆரியவியல்‌ 

விதிப்படி மொழிக்கு முதலாகியும்‌ வந்து இருவகை இயலுங்‌ 

கோடலின்‌, இதனைத்‌ தம்‌ பெயராகவுடைய பிள்ளையாரும்‌ 

தமிழ்நூல்‌ வடநூல்‌ என்னும்‌ இருவகை நூற்கும்‌ உரியர்‌ என்பது 

குறித்தற்கு என்க. ஆசிரியர்‌ “மறைப்புலவன்‌ தமிழ்க்குரிசில்‌ 

3. கந்தரந்தாதி, 56 

4. முருகன்‌ துதி. 

5. பரபக்கம்‌, முருகன்‌ துதி. 

டி 



ஒழிவிலொடுக்கப்‌ பாயிரவிருத்தி 161 

*௫கா ழிச்‌ சம்மந்தன்‌” £ என்றதனால்‌ இருவகை நூற்கும்‌ உரியர்‌ 

என்பது காண்க என்க. அல்லதூஉம்‌, பொருள்‌ வேறுபடாது 

சிறிதே வடிவு வேறுபட்டு நின்ற குருராயன்‌ என்பது தன்னை 

உள்ளூன்றி நோக்கினார்க்குக்‌ இலைமறைகாய்போல்‌ ஐ 

என்னும்‌ உயிர்மெய்யோடி ருந்த தன்‌ முன்வடிவ முட்கொண்டு 

விளங்கக்காட்டி நிற்கின்றதாகலின்‌, இதனையுடைய பிள்ளை 

யாரும்‌ தமது கடவுட்டன்மை வேறுபடாது உத்தமபுருட உருவங்‌ 

கொண்டு நின்ற தம்மை அன்பால்‌ உள்ளூன்றி நோக்கி 

னார்க்குக்‌ குமாரசற்குரு என்னும்‌ பெயர்‌ கொண்டு அளவிகந்த 

சூரியர்‌ உதயம்‌ போன்று ஒளி வீ சும்‌ தம்‌ முன்னுருவாய தெய்வத்‌ 

திருவுருவுட்‌ கொண்டுவிளங்கக் காட்டி நின்றனர்‌ என்று குறித்தற்‌ 

கென்பதுமா என்க. ஆளுடைய பிள்ளையார்‌ புராணம்‌, 

மறையவர்‌ திருவே வைதிக நிலையே வளர்ஞானப்‌ 
பொறையணி முகிலே புகலியர்‌ புகலே பொருபொன்னித்‌ 
துறைபெறு மணியே சுருதியின்‌ ஒளியே வெளியேவந்‌ 
திறையவன்‌ உமையா ளுடனருள்‌ தரஎய்‌ தினையென்பார்‌. £ 

என்று மூவாண்டிற்‌ பிள்ளையார்‌ திருவருள்‌ வடிவைக்‌ கண்டு 

சீகாழியுள்ளார்‌ வியந்து கூறிய வாறாய இச்செய்யுளால்‌ 

உள்ளூன்றி நோக்கினர்க்குத்‌ தம்‌ முன்னுருவைக்‌ காட்டி. 

நின்றனர்‌ என்பது காண்க என்க. இனி இன்றியமையாக்‌ 

காட்டுளதேற்‌ காட்டுவதன்றி மற்றைய விரிக்கிற்‌ பெருகும்‌ என்க. 

அல்லதூஉம்‌, குரு என்பதன்‌ ஈற்று உயிர்மெய்யோடு 

ராயன்‌ என்பதில்‌ முதலுயிர்மெய்ப்‌ புண ராப்புணர்க்கையாய்‌ ': 

நின்றதாகலின்‌, 

இங்ஙனம்‌ ஆனந்த வடிவராகிய பிள்ளையாரும்‌ தாம்‌ 

கொண்டருளிய மானிடத்‌ திருவுருவோடு புணராப்‌ 

6. சத்தியநிர்‌ வாணத்தாற்‌ றற்போதத்‌ தாக்கறுத்து 

வைத்துவழி காட்டு மறைப்புலவன்‌ - சுத்தன்‌ 

தமிழ்க்குரிசிற்‌ சீகாழிச்‌ சம்பந்த னென்பான்‌ 

எமக்கருளிச்‌ செய்த திது. 

7. 22 வது திருப்பாட்டு (பெரியபுராணம்‌ - 1995) 
சீகாழி : சீர்காழி 



162 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

புணர்க்கையாய்‌ நின்றனர்‌ எனக்‌ குறித்தற்‌ கென்பதுமாம்‌ என்க. 

அல்லதூஉம்‌, குறிலிணைக்‌ கெதிர்‌ நெடில்‌ குறில்‌ எண்‌ 

ணீடாக நிற்பவும்‌ ஈற்றில்‌ அவ்‌ வெண்ணீடின்றி ஒற்று நிற்பவும்‌ 

தொடர்ந்த மொழியாகலின்‌ பிள்ளையாரும்‌ பக்குவர்க்கு 

மறைப்பொருளாயும்‌ அதிபக்குவர்க்கு அனுபவப்‌ பொருளாயும்‌ 

இவ்விரண்டினும்‌ கலவாது அதீதப்‌ பொருளாயும்‌ நின்றனர்‌ 

என்று குறித்தற்கென்பதுமாம்‌ என்க. இங்ஙனம்‌ குருராயன்‌ 

என்பதில்‌ கு - வென்பது இருள்‌, ௬ - வென்பது அருள்‌, ராயன்‌ 

என்பது விளங்கச்‌ செய்கின்றோன்‌ என்பது பொருளாம்‌. 

இதனால்‌ கு - வென்னும்‌ அசுத்தாவத்தையில்‌ நின்றோரை ௬ - 

வென்னுஞ்‌ சுத்தாவத்தையில்‌ தாம்‌ நின்ற வண்ணம்‌ நிறுத்து 

கின்றோர்‌ குரு ஆவர்‌. இச்சுத்தாவத்தைக்கு ஆதார னாகியும்‌ 

அத தனாகியும்‌ விளங்கி இவ்வவத்தை யினின்றும்‌ அக்குருவா 

யினோர்‌ தாழாத வண்ணம்‌ அருள்‌ செய்து நின்று அதீதப்‌ படுத்து 

கின்றோன்‌ ராயன்‌ ஆவான்‌ அகலின்‌, இதனாலும்‌ உணர்க என்க. 

எழுத்தாதிப்‌ பல்வகைக்‌ குறிப்பிற்‌ பொருள்நெறி பற்றி 

நின்ற நோக்கம்‌ செறிவு நுட்பம்‌ இங்கிதம்‌ இன்பம்‌ கம்பீரம்‌ 

சிறப்பு உறுதி முதலிய நற்குண ந்‌ தழீ இய சொற்புண ரீதென்றே, 
ஆசிரியரும்‌ “சரி தாதி நான்கினுக்கும்‌” £ என்னும்‌ திருவெண்‌ 
பாவின்‌ இடைக்கண்‌ குருராயன்‌ என்று இதன்பெருமை தோன்ற 

வைத்தனர்‌ என்க. இஃது இன்னும்‌ விரிக்கிற்‌ பெருகுமென்க. 

வாது வென்ற சம்பந்தன்‌ என்பதில்‌ பொதுவானே வாது 

வென்ற என்றது என்குறித்தோ எனின்‌, எண்வகைக்‌ குன்றத்து 

எண்ணாயிரவராய பாயுடுக்கைப்‌ பறிதலைச்‌ சமணர்கள்‌ 

ஒருங்கே கூடித்‌ தென்மதுரைக்கண்‌ செந்தமிழ்ப்‌ பாண்டியனை 

முன்னிட்டுச்‌ செருக்காற்‌ செய்த சுரவாதம்‌ அனல்வாதம்‌ 

புனல்வாதங்கள்‌ பிற்படத்‌ திருநீற்றானும்‌ திருவாக்கானும்‌ 

8. சரிதாதி நான்கினுக்குஞ்‌ சாலோக மாதி 

வருமா றெனக்களித்த வள்ளல்‌ - குருராயன்‌ 

ஞானத்திற்‌ பக்குவர்க ணால்வர்க்‌ குபதேச 

மானத்‌ தையுநிகழ்த்தி னான்‌. 



ஒழிவிலொடுக்கப்‌ பாயிரவிருத்தி 163 

வென்று திறல்‌ கொண்டமை யன்றியும்‌, பரசமய கோளரி என்று 

தானே ஒலித்த திருச்சின்னத்தின்‌ தெய்வப்பேரொலி கேட்டு 

உளம்பொறாது எதிரிட்டு மறித்த போதமங்கைப்‌ புத்த நந்தியின்‌ 

பொய்த்‌ தருக்கமும்‌ புழுத்தலையும்‌ பொடி பட்டழியவும்‌, 

பின்னர்‌ உள்ளது போன்றில்லதைப்‌ பற்றிச்‌ சாக்கியக்‌ குழுவுள்‌ 

தலைவனாய சாரிப்புத்தன்‌ சிற்சில வகையாற்‌ செய்த சமய 

வாதந்‌ தலை தடுமாறவும்‌, செந்தமிழ்‌ வேதத்‌ திருமுறை தாங்கி 
மேம்படும்‌ அறிஞரான்‌ வெற்றிகொண்டமையும்‌, திருவோத்‌ 

தூரின்கண்‌ அரனுக்கிடுபனை ஆண்பனையாயிற்றே என்று 

அசதியாடிய அமணக்குழூ உக்களின்‌ வாய்வாதங்கள்‌ மண்‌ 

பட்டொழியத்‌ தாம்‌ திருவாய்‌ மலர்ந்த திருக்கடைக்காப்புள்‌ ஓர்‌ 

மொழியானே அவ்வாண்பனை பெண்பனையாகச்‌ செய்து 

விறல்‌ கொண்டமையும்‌ குறித்ததென்க. 

அல்லதூஉம்‌, வாது என்பது இலக்கணையாகக்‌ கொண்டு 

பெருமண நல்லூரின்கண்‌ திருமண நல்விழாவைத்‌ 

தரிசிப்பான்‌ வந்த மக்கட்கெல்லாம்‌ தொன்று தொட்டு இடை 

விடாது உடல்நிழல்‌ போல்‌ சூழ்ந்துள பிறவிப்‌ பெருவாதுகள்‌ 

அனைத்தும்‌ வென்றதும்‌, திருப்பாச்சில்‌ ஆச்சிராமத்தின்‌ 

கண்‌ மழவன்‌ மகளார்க்கு அடுத்த முயலக வாது வென்றதூ உம்‌, 

மருகற்கண்‌ ஓர்‌ வைசியனுக்கு அடுத்த விடவாது வென்றதூ உம்‌, 

இவை முதலியவும்‌ குறித்த தெனினுமாம்‌ என்க. 

வெற்றி கொண்ட பொருட்டிறன்‌ முதலியவற்றுள்‌ 

ஒன்றேனும்‌ தோன்றக்‌ கூறாது இலேசானே வாது என்றது 

என்குறித்தோ எனின்‌, பிறர்க்கு இங்ஙனம்‌ வேறல்‌ தம்மானும்‌ 

துணைமையானும்‌ பற்பல நாள்‌ பற்பல வகையில்‌ முயற்சி 

செயினும்‌ முற்றாதெனினும்‌, பிள்ளையார்க்குச்‌ செந்தமிழ்‌ 

பொழியும்‌ திருவாக்கானே ஆண்டாண்டு அவ்வேறல்‌ முற்றிய 

தென்பது குறித்தென்க. வாது என்பது குருராயன்‌ என்பத 

னோடும்‌ சம்பந்தன்‌ என்பதனோடும்‌ சாராது நடுநின்றமையின்‌, 

அத்துவித நெறியினும்‌ சேராது துவி தநெறியினும்‌ சாராது நின்ற 

பதிதவாதிகளது பயனில்வாதம்‌ எனினும்‌ அமையும்‌ என்க. 



164 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

எதிரேற்கப்பட்டு எதிர்வினைக்‌ கீழ்ப்பட மேற்கொள்‌ 

வினையெழுச்சிப்‌ பொருளின்‌ வந்த வெல்‌ என்னும்‌ பிற 

வினைப்‌ பகுதியால்‌ அடுத்த வென்ற என்னும்‌ பெயரெச்சம்‌ 

சம்பந்தன்‌ என்னும்‌ பெயர்‌ கொண்டு முடிந்து, இங்ஙனம்‌ 

வெற்றி கொண்ட பருவம்‌ பிள்ளையார்க்கு இளங்குமாரப்‌ 

பருவம்‌ எனக்‌ குறித்ததென்க. என்னை? எச்சம்‌ என்பது 

இளஞ்சேய்‌ மேற்றாகலின்‌. 

சம்பந்தன்‌ என்பது பிள்ளையார்க்கு மூவகவைக்கண்‌ 

மூவுலகம்‌ புகழப்‌ பொற்பொடு புணர்ந்த அற்புதத்‌ திருப்‌ 

பெயராகலின்‌ ஆண்டுப்‌ பெருமான்‌ அருளப்‌ பிராட்டியார்‌ 

அளித்த சிவஞானத்‌ தெள்ளமுதருந்தி அச்சிவஞான த்திற்கு 
உரிமை புண்டமை குறித்ததென்று உணர்க. ஆயின்‌ சிவஞான 

சம்பந்தன்‌ என்னாது சம்பந்தன்‌ என வைத்தது என்கொலோ 

எனின்‌.- சிவஞானமுமன்றிச்‌ சிவானந்தம்‌ ஆனந்தாதீதம்‌ 

என்பவைக்கும்‌ உரிமை பூண்ட தலைமை பற்றியும்‌ அவற்றை 

உலகுயிர்க்கு இங்ஙனமென்‌ றுணர்த்தி உரிமை செய்விக்கும்‌ 

மாட்சி பற்றியும்‌அங்ஙனம்‌ வைத்த தென்க. 

அல்லதூஉம்‌, சுருங்கச்‌ சொல்லுதல்‌ வனப்பினால்‌ 

சம்பந்தன்‌ எனவே சிவஞானசம்பந்தன்‌ என உரிமைச்சிறப்பு 

வழக்கால்தானே தோன்றும்‌ என வைத்ததெனினுமாம்‌ என்க. 

எங்ஙனம்‌ எனின்‌, இந்திரன்‌ என்பது இறைமைச்சிறப்பு வழக்கால்‌ 

தேவேந்திரனையும்‌, உடையானென்பது பொருட்‌ சிறப்பு 

வழக்கால்‌ பொன்னுடையானையும்‌ குறிக்குமாகலின்‌ என்க. 

வள்ளல்‌ மலர்த்தாள்‌ என்னும்‌ ஒருவகை வனப்பு இரு 

வகைச்‌ சந்தி மூவகை மொழித்தொகைச்‌ சொற்றொடர்க்கண்‌ 

வள்ளல்‌ என்னும்‌ குணப்பெயர்‌ வினைமுதற்றொழிற்‌ 

பயனுறப்‌ படுமுடைமைக்‌ குணப்பெயராய்‌ நின்று பிள்ளை 

யாரது திருவடிகள்‌ தம்மை அடைந்தோர்க்கு வரையாது 

ஆனத்தப்‌ பேற்றை அளித்து அவரைத்‌ தாங்கிக்‌ கோடலைக்‌ 

குறித்ததென்று உணர்க. அஃதேல்‌ ஆனந்தப்‌ பேற்றைத்‌ 

தருதற்குந்‌ தாங்கிக்‌ கோ ட ற்குங்‌ கருத்தர்‌ பிள்ளையாரன்றோ? 



ஒழிவிலொடுக்கப்‌ பாயிரவிருத்தி 165 

அங்ஙனம்‌ இருய்பத்‌ திருவடிகட்கு இங்ஙனங்கூறல்‌ எங்ஙன 

மெனில்‌:. திருவடிகள்‌ தம்மை வழிபடுவோர்க்கு இரங்கி இன்ப 

மீதற்பொருட்டு எழுந்தருளும்‌ பிள்ளையாரது படர்ச்சி 

நிகழ்ச்சிக்‌ கருவியாய்‌ நின்று அவரை அவ்வழிபடுவோர்பால்‌ 

வருவித்தலானும்‌, ஞானதீக்கை பண்ணுங்கால்‌ அவர்‌ 

சென்னியிற்‌ சூட்டப்பட்டு ஐக்கியம்‌ வருவித்தலானும்‌, 

நித்தியானந்தப்‌ பேறு வாய்க்கு மாகலின்‌ இங்ஙனமென்க. 

அல்லதூஉம்‌, வாட்டமில்‌ அருளும்‌, கோட்டமில்‌ 

குணனும்‌, அசையா நிலையும்‌, நசையா மனனும்‌, வெகுளாப்‌ 

பண்பும்‌, விடாப்‌ பேரன்பும்‌ செவ்வியின்மரீ இ எவ்வெவர்‌ 

எவ்வகை வேட்டனர்‌ அவ்வகை விருப்பொடு குறிப்பின்‌ 

வரையாத தல்‌ வள்ளற்றன்மை என்பவாகலின்‌, இவ்வள்ளற்‌ 

தன்மையைத்‌ தம்பால்‌ அடைந்தோரிடை அடைவித்‌ தருளும்‌ 

கருணைபற்றி அங்ஙனங்்‌ கூறியதெனினும்‌ அமையும்‌ என்க. 

அஃதேல்‌ வள்ளற்‌ றன்மை வழங்கு மலர்போலுந்‌ திருவடி. 

யென்றன்றோ உரை விரித்தல்‌ வேண்டும்‌, அங்ஙகனமன்றி 

வள்ளற்றன்மையுடைய மலர்போலுந்‌ தாளென விரித்திருக்‌ 

கின்றதே எனின்‌: அங்ஙன மடைவி த்தலும்‌ வள்ளற்‌ றன்மையே 

யாகலினும்‌ உடைய தொன்றன்றே உதவப்படு மாகலினும்‌ 

இங்ஙனம்‌ விரித்தல்‌ அங்ஙனம்‌ கூறற்கும்‌ அமைதியாம்‌ என்க. 

அல்லதூஉம்‌, அருளின்றி அமையாத வள்ளற்‌ றன்மைக்கு 

அவ்வருளே முதற்காரணமாகலின்‌, ஆனந்த வடிவராகிய 

பிள்ளையார்‌ அவ்வானந்தப்‌ பேற்றை அளிக்கும்‌ வள்ளற்‌ 

றன்மைக்கு முதற்‌ காரணமாகிய திருவருட்சத்தியே திருவடி 

என்று குறித்தற்குக்‌ காரணத்தைக்‌ காரியமாக ஈண்டு உபசரித்த 

தெனினும்‌ அமையுமென்க. 

அல்லதூஉம்‌, எமது திருவடிகளை வழிபடின்‌ வீட்‌ 

டின்பம்‌ எளிதில்‌ தருவோம்‌ என்று பிள்ளையார்‌ விதித்தருளிய 

அருள்‌ விதிப்படி அறிந்து வழிபடின்‌, அவ்வழிபாட்டால்‌ அவ்‌ 

வீட்டின்பந்‌ தரப்பெறுதல்‌ உண்மையாகலின்‌, அவ்வுண்மை 

நோக்கி ஈண்டுக்‌ கூறியதெனினும்‌, பிள்ளையார்‌ திருமேனி 



166 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

முற்றுந்‌ தெய்வத்‌ தன்மை பூரணமாகலின்‌ அதனை அறிவிக்க 

ஈண்டு கூறியதெனினும்‌ அமையுமென்க. திருவடிகட்கு 

அடையாய வள்ளல்‌ என்பதூஉம்‌ ஆசிரியர்‌ பெயராய வள்ளல்‌ 

என்பதூஉம்‌, அடி இணை எதுகைத்‌ தொடையாய்‌ எழுத்து 

அசை சர்‌ ஒலி பொருளாதிகளால்‌ ஒற்றுமை கொண்டு நின்று 

பிள்ளையாரது திருவடித்‌ தீக்கைக்கும்‌ ஆசிரியர்‌ அதிபக்குவத்‌ 

தன்மைக்கும்‌ உள்ள ஒற்றுமைப்‌ பொருத்தம்‌ விளக்கின என்க. 

வள்ளல்‌ என்பது பிள்ளையார்க்குக்‌ காரணச்‌ சிறப்புப்‌ 

பெயராகக்‌ கொண்டு பொருள்‌ கூறுவாறும்‌ உளர்‌. அங்ஙனங்‌ 

கூறின்‌, இத்துணைச்‌ சிறப்பின்று என்று மறுக்க. என்னெனின்‌, 

அவயவச்‌ சிறப்பால்‌ அவயவ குணம்‌ வெளிப்படுத்தலே 

பெரும்பாலும்‌ இன்பமாகலில்‌ என்க. இதனைப்‌ “போற்றிமா 

னான்முகனுங்‌ காணாதபுண்டரிகம்‌”” என்பதனாற்‌ காண்க 

என்க. வள்ள மலர்த்தாளெனப்‌ பாடமோதி வள்ளம்‌ போலுங்‌ 

குவிந்தவாய்‌ மலரென மலர்க்கடையாக உரை விரிப்பாரும்‌ 

உளர்‌. அங்ஙனம்‌ விரித்தலின்‌ இத்துணைப்‌ பெரும்பயனின்‌ 

றென மறுக்க. இங்ஙனம்‌ இன்னும்‌ விரிக்கிற்பெருகும்‌ என்க. 

மலர்‌ என்பது வள்ளற்‌ றன்மையின்‌ அருகு வைத்த 

மையின்‌, ஈண்டு நிறைதலுங்‌ குறைதலுமாய்‌ உள்ள நீர்நிலைக்‌ 

கண்‌ தோன்றியும்‌ அழிந்தும்‌ விரிந்தும்‌ குவிந்தும்‌ வாடியும்‌ 

நின்று, வண்ணமும்‌ நறையும்‌ வாசமும்‌ சிறிதே சிறுபோது 

கொண்டு பறித்தலாதிய சிறுதொழிற்படும்‌ மலர்களை நீக்கி, 

அண்டுத்‌ திரிபிலாத்‌ தெய்வத்‌ தெண்ணீர்‌ நிலைக்கண்‌ ஒழியா 

மலர்ச்சியும்‌ அழியாமணமும்‌ பொன்னிறப்பொலிவும்‌ இன்னற 

வொழுக்கும்‌ மென்மையுந்‌ தண்மையும்‌ வியப்புறு முருவும்‌ 

கண்டோர்‌ கண்கவர்‌ காட்சியும்‌ மாட்சியுங்‌ கொண்டு முக்‌ 

காலமுங்‌ குன்றா மலரைக்‌ குறித்தமை காண்க. என்னெனில்‌ 

பிள்ளையார்‌ திருவடிகள்‌ மெய்ஞ்ஞான விளக்கமாய்‌ அருண்‌ 

மணம்‌ வீ சிப்‌ பொன்னிறம்பொலிந்து ஆனந்தமொழுக்கி மெல்‌ 

லெனவுற்றுத்‌ தண்ணெனக்‌ குளிர்ந்து தரிசிக்கன்றோர்‌ வியப்‌ 

9. திருவாசகம்‌, திருவெம்பாவை - 20. 



ஒழிவிலொடுக்கப்‌ பாயிரவிருத்தி 167 

புறுமுருவாய்‌ அவரது விருப்ப நோக்கம்‌ பரவ என்றும்‌ ஒரு 

தன்மை யவாய்‌ இருக்கின்றமையின்‌ என்க. ஆயின்‌ மலர்‌ 

போலுந்தா ளென்று உவமை விரிந்தபடி நிற்றற்கு 

இடங்கொடாது மலர்த்‌ தாளென்றது என்னெனின்‌,  அத்தெய்வத்‌ 

திருமலர்தனைக்‌ கண்டோர்க்குச்‌ சிறிய வி டயானந்தந்‌ தருதலே 

யன்றித்‌ திருவடி போற்‌ சிவானந்தந்‌ தரமாட்டாச்‌ சிறுமை 

நோக்கி என்க. 

அல்லதூஉம்‌, சுபவடிவாய்‌ எவ்வகைச்‌ சுபங்கட்கும்‌ 

முன்னின்று அதனை விளங்குறச்‌ செய்வதாய்‌ மகிழ்வுடையோர்‌ 

யாரும்‌ மேற்கொண்டணியப்படுவதாய்‌ நிற்கும்‌ நன்மலர்‌ 

போலும்‌ எனக்‌ கூறினும்‌ அமையும்‌: என்னெனின்‌, திருவடிகள்‌ 

அருள்‌ வடிவாய்‌ ஆனந்தப்‌ பேற்றிற்கு முன்னின்‌ றளிப்பதாய்‌ 

அறிவுடையோர்‌ தம்‌ தலைமேற்‌ கொண்டுஅணியப்படுவதாய்‌ 

நிற்றலின்‌ என்க. 

அல்லதூஉம்‌, மலரை அடைந்த வண்டுகள்‌ அதனது 

தேனுண்டு களிகொள்ளுதல்‌ போல்‌ திருவடிகளை அடைந்‌ 

தோரும்‌ அருளானந்தம்‌ பெற்று இறுமாத்தலின்‌ இங்ஙனம்‌ கூறிய 

தெனினும்‌ அமையும்‌ என்க. இதனைத்‌ தொகையுவமை 

அணியாகக்‌ கூறியலின்றி வள்ளன்‌ மலர்த்தாளெனக்‌ கூட்டி 

அற்புதத்தொகையுவமை யணியாகக்‌ கொண்டு பொருள்‌ 

கூறுவாரும்‌ உளர்‌. அவர்‌ கூறுங்‌ கூற்றிற்‌ பெரும்‌ பயனின்‌ றென 

மறுக்க. இஃதின்னும்‌ விரிக்கிற்‌ பெருகு மென்க. 

தாள்‌ என்பது அடிகட்கன்றியும்‌ முயலுதற்கும்‌ உண்‌ 

ணின்ற பொருள்‌ வெளிப்படாமைக்கும்‌ அதனை வெளி 

நின்றோர்‌ உட்சென்று கவரப்படாமைக்கும்‌ காப்பாகக்‌ 

காப்பினிற்குங்‌ கருவிக்கும்‌ அணிதற்கணியின்‌ இருகடையும்‌ 

இணைத்து நிற்கும்‌ இடைப்பூட்டிற்கும்‌ இடனாகி வந்த பல 

பொருளொரு சொல்லாகலின்‌, திருவடிகள்‌ தம்மை அடைந்‌ 

தோரை ஆனந்த நிலையுட்‌ சேர்த்தலும்‌ அங்ஙனஞ்‌ சேர்ந்தோர்‌ 

மீட்டும்‌ அவ்வானந்த நிலையினின்றும்‌ போத அசைவு தோற்றி 

வெளிப்படாமைக்கும்‌ அவத்தைகளுள்‌ சென்று தாக்கிக்‌ கவரப்‌ 



168 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

படாமைக்கும்‌ காப்பாக அருளுருவாய்‌ அதன்‌ முன்னிற்றலும்‌ 

சிவத்துடன்‌ சீவனை இடைநின்று கூட்டுவி த்தலும்‌ குறித்தது 

காண்க. இக்குறிப்புணர்த்த வன்றே மலர்க்கால்‌ என்னாது 

மலர்த்தாள்‌ என்ற தென்றுணர்க. 

தலைமேல்‌ வைத்து என்பது. ஆசிரியர்‌ தம்‌ ஆசாரியராகிய 

பிள்ளையார்‌ திருவடி தீக்கை செய்யத்‌ தாம்‌ பெற்றமை குறித்தது 

காண்க. அஃதேல்‌, வைக்கப்பட்டு எனச்‌ செயப்பாட்டு வினை 

யெச்சத்தால்‌ இருத்தற்‌ பாலதன்றோ எனின்‌, ஆசிரியர்க்கு அத்‌ 

திருவடிக்‌ கண்ணே உள்ள பிரியத்தொடர்ச்சியின்‌ பெருமை 

தோன்ற இங்ஙனம்‌ நின்று அங்ஙனங் குறித்தது என்க. இதற்கு 

இவ்வாறன்றித்‌ தலைமேல்‌ பாவனையால்‌ வைத்தெனக்‌ குறித்த 

தென்று கூறுவாரும்‌ உளராலோ எனின்‌, அவ்வாறு கூறிற்‌ 

பிள்ளையார்‌ இந்நூலாசிரியர்க்கு ஞானாசாரியர்‌ என்பதும்‌ 

இவர்‌ ஞானதக்கை யுடையார்‌ என்பதும்‌ விளங்குதலின்றி 

மற்றை ஆசிரியர்போல்‌ எடுத்த நூல்‌ இனிது முடிதற்பொருட்டுப்‌ 

பாவனையால்‌ வழிபடு கடவுட்‌ பழிச்சினர்‌ என்று இலேசிற்‌ 

கருதப்படுமாகலின்‌ அங்ஙனங்்‌ கூறல்‌ மரபன்றென்க. தலையில்‌ 

வைத்து என்னாது தலைமேல்‌ வைத்து என்றமையால்‌, 

மறைமுடிக்கண்ணே வயங்காநின்ற அச்செல்வத்‌ திருவடியின்‌ 

சீர்மை தோன்றிற்று என்க. 

ஓர்ந்து என்பதில்‌ ஓர்‌ என்னும்‌ பிறவினை முதனிலை, 

அறிவு தனக்கெதிரிட்ட உணர்ச்சிப்‌ பொருட்கண்‌ எதிரிடுவது 

போன்று எதிரிடாது உள்ளாழ்ந்த அப்பொருட்டிறன்‌ எதிரிடப்‌ 

பெயரும்‌ புடையெயர்ச்சியும்‌ எதிரிட்ட பின்னர்‌ விகற்பியாது 

எதிர்க்குந்தொறும்‌ எதிரிடப்‌ பெயரும்‌ புடைபெயர்ச்சியும்‌ 

கோடலின்‌ கருவித்திறனும்‌ தன்‌ திறனும்‌ அருட்டிறனும்‌ 
உற்றுணர்ந்து அவ்வுணர்ச்சி விகற்பியாது தேறி 

நின்றமையைக்‌ குறித்தது காண்க. இக்குறிப்புத்‌ தோன்றவன்றே 
திருவள்ளுவநாயனரும்‌ “ஒர்ததுள்ள முள்ள துணரின்‌ 10 
என்றா ரென்று அறிக. 

உள்ளத்‌ தழிவில்‌ என்பதில்‌ உள்ளம்‌ என்பதன்‌ பகாப்‌ 



ஒழிவிலொடுக்கப்‌ பாயிரவிருத்தி 169 

. பதவியீற்றுப்‌ பகுபதப்‌ பொருளின்‌ இடவாகு பெயராய்‌ அணுப்‌ 

பொருட்கண்‌ வந்த உள்‌ என்னும்‌ பகுதி உட்புறத்தும்‌ ௮ப்போதம்‌ 

எழுஞ்‌ சிற்றசையும்‌ பேரசையுங்‌ குறித்தது காண்க. 

உள்ளம்‌ என்பது வாதனையால்‌ உள்ளெழும்‌ போதத்திற்கு 

ஆகுபெயராயது. வள்ளலென்பது போன்று ஒழுகிசையாய்‌ வர 

உள்ள வழிவில்‌ என்னாது பொறுத்திசையாய்‌ வர உள்ளத்‌ 

தழிவில்‌ என்றது என்கொலோ எனின்‌: வேற்றுமை வழியாக: 

லினும்‌, போதவசைவு சார்பின்றி யமையாமை குறிக்க வேண்டு 

மாகலினும்‌, சாரியையோடுபுணர்த்தி அங்ஙனங்‌ கூறியதென்க. 

அழிவு என்பதில்‌ அழி என்னும்‌ பொதுவி னைப்‌ பகுதி முன்னர்த்‌ 

தோற்ற நிகழ்ச்சிப்‌ பின்னர்‌ ஓர்‌ காலத்தும்‌ ஓரிடத்துமின்றிக்‌ 

கெடுதற்‌ பெயர்ச்சிக்கண்‌ வந்ததாகலின்‌, அப்போத நிகழ்ச்சி 

பின்னரெக்காலத்தும்‌ உட்புறமென்னு மெவ்விடத்துந்‌ தோற்ற 

நிகழ்ச்சியின்றி ஒடுங்கியவாறு குறித்த தென்று உணர்க. 

இங்ஙனமன்றி உள்ளத்தழிவில்‌ என்பதற்கு மனத்தின்‌ அசைவற்ற 

இடத்தெனப்‌ பொருள்‌ கூறுவாறும்‌ உளராலோ எனின்‌, மனத்தின்‌ 

அசைவு போத வசைவறில்‌ தானேயறும்‌ ஆகலினும்‌ ௮ஃதறாத 

விடத்து இஃதெவ்வாற்றானும்‌ அறாதாகலினும்‌ அது பொருந்தா 

தென்க. இதனை ஆசிரியர்‌ கூறிய “பற்றாத போதும்‌ பதறும்‌”! 

என்னும்‌ திருவெண்பாவாற்‌ காண்க என்க. 

அடுக்குந்‌ தேன்‌ என்பதில்‌ அடுக்கும்‌ என்பது அடுத்தல்‌ 
என்னும்‌ தொழிற்பெயர்க்கண்‌ தல்‌ விகுதி தன்னொற்றுச்‌ 

சந்தியொடு நீங்க எதிர்‌ காலப்‌ பெயரெச்ச இடைநிலை உம்மை 
ககரமெய்ச்‌ சாரியையூர்ந்து தன்னொற்றுச்‌ சந்திபெற்று ஆண்டு 

நின்று இறையும்‌ இடைப்பாடு தோற்றாது செறிதற்‌ பெயர்ச்சியும்‌, 

அடுக்கல்‌ என்னும்‌ தொழிற்பெயர்க்‌ கண்‌ அல்‌ விகுதி நீங்க அவ்‌ 

வெதிர்காலப்‌ பெயரெச்ச இடைநிலை உம்மை விகுதி நீங்க 
10. ஓர்த்துள்ளம்‌ உள்ளது உணரின்‌ ஒருதலையாப்‌ 

பேர்த்துள்ள வேண்டா பிறப்பு. 357 

11. பற்றாத போதும்‌ பதறும்‌ பழக்கமதைக்‌ 

கற்றா லென்னாகக்‌ கலக்காது சற்றேநீ 
தீண்டிவிடிற்‌ றான்காண்‌ செனன மரணமது 
மாண்டுவிடி னீசிவமா வை. 106 



170 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

நின்று தன்‌ வரவு கண்டோடிய குற்றுகரமூர்ந்த மெய்க்கண்‌ 

ணேறி நின்று இறையும்‌ இடைப்‌ போதின்மை படாது பன்‌ முறை 

மேன்மேலுறுதற்‌ பெயர்ச்சியும்‌ பொருளாகக்‌ கொண்டு இரு 

வகைப்‌ பகுதி யொருவகை யெச்சமாக நிற்றவின்‌, சிறிதும்‌ இடத்‌ 

தானும்‌ காலத்தானும்‌ பிரிவு தோன்றாது செறிந்து பன்முறை 

மேன்மேலேமும்‌ ஆனந்தத்‌ தேனென்று குறித்த தென்றுணர்க. 

உள்ளத்‌ தழிவிலடுப்பது ஆனந்த மாகலின்‌ தேனென்பதை 

உவமக்‌ குறிப்பால்‌ சிவானந்தத்தேன்‌ என்ற தென்று உணர்க. 

தேனுண்ட வண்டு அசைவின்றி அத்தேன்‌ மயமா 

யிருத்தல்‌ போல, ஆனந்தானுபவத்தர்‌ போத அசைவின்றி 

இவ்வானந்த மயமாகயிருத்தலின்‌ உவமையாகக்‌ குறிக்கப்பட்ட 

'தென்று உணர்க. இதனை யொப்புமைக்‌ கூட்ட மொட்டாதி 

களாகக்‌ கூறுவாறும்‌ உளராலோ எனின்‌, அவ்வாறு கூறினும்‌ 

பொருள்‌ சிதையாமையின்‌ ஒருவாறு அமையும்‌ என்க. போத 

அசைவின்‌ கண்‌ தோற்றல்‌ விடயானந்த மாகலில்‌, போத 

ஒழிவின்‌ கண்‌ தோற்றல்‌ சிவானந்தமெனக்‌ குறித்தற்கு உள்ளத்‌ 

தழிவில்‌ அடுக்குந்தேன்‌ என்ற தென்று உணர்க, எங்ஙன 

மெனின்‌, உள்ளத்‌ தழியாமையின்‌ அடாத்‌ தேனென்று எதிர்‌ 

மறுக்கப்‌ படுதலின்‌ என்க. மதுரம்‌ பற்றித்தனை ஆனந்தத்‌ 

திற்கு உவமை கூறுவாரும்‌ உளராலோ எனின்‌ அது நா விடய 

மாய்‌ இறைப்போது நிற்றலின்‌ இத்துணைச்‌ சிறப்பி ன்று என்க. 

அன்பரெலா முண்ண என்பதில்‌, அன்பர்‌ என்பது 

பொருள்‌ புகழாதியைக்‌ குறித்துப்‌ பயில்வோரை நீக்கிச்‌ 

சிவானந்தம்‌ எந்நாள்‌ அடைதும்‌ இன்று இடைவிடாது 

அதனையே விரும்பிப்‌ பயில்வோரைக்‌ குறித்ததென்று உணர்க. 

எலாம்‌ என்பது சரிதாதி கன்ம மார்க்கங்களைக்‌ கூறும்‌ பிற 

நூல்களெல்லாம்‌ பருவம்‌ நோக்காது சாதி சமயாசார விகற்பங்‌ 

களை நோக்கிச்‌ சிலரை நீக்கியும்‌ சிலரை நிறுவியும்‌ அதிகரித்தல்‌ 

போலாது அச்சாதி சமயாதிகளில்‌ உயர்ந்தோர்‌ தாழ்ந்தோர்‌ 

யாரேனும்‌ பருவத்தராயின்‌ இந்நூற்கு உரியராவர்‌ என்பது 

குறித்தது என்று உணர்க. 



ஒழிவிலொடுக்கப்‌ பாயிரவிருத்தி 171 

உட்கொள என்னும்‌ பொருளுட்கொண்டு பொருட்டுப்‌ 

பொருளிற்போந்த உண்ண என்னும்‌ வினையெச்சம்‌ ஆனந்‌ 

தானுபவத்திற்கு விடாத இலக்கணை யாயிற்று என்று உணர்க. 

என்னை எனில்‌, உண்ணலில்‌ பசி நீங்கல்‌ போல்‌ ஆனந்தானு 

பவத்திற்‌ பசுத்துவ நீங்கலின்‌ என்க. 

பயன்‌ காரணம்‌ பற்றி வந்த ஒழிவிலொடுக்க நால்‌ என்பது 

ஒழிவிலொடுக்க மென்னும்‌ நூல்‌ ஒழிவிலொடுக்கந்‌ தருநூல்‌ 

என இரு வழிக்கும்‌ பொதுவாய சந்தியால்‌ வந்தமையில்‌, 

தன்னை வேதாந்தத்திற்கும்‌ சித்தாந்தத்திற்கும்‌ பொது வென்று 
குறித்த தென்று உணர்க. 

ஒழிவிலொடுக்க நூலுரைத்தான்‌ என்பதில்‌ வேற்றுமை 

சாரியை உருபு முதலிய ஒன்றும்‌ விரியாது நிற்றலின்‌, ஞானா 

சார மன்றிக்‌ கருமாசார மொன்றும்‌ விரியாத இந்நூலின்‌ நின்‌ 

மலத்‌ தன்மை தோன்றிற்‌ றென்று உணர்க. உரைத்தான்‌ என்பது 

ஒருவர்‌ மதி நுட்பத்தால்‌ தாம்‌ கண்டறிந்த மாற்றுயர்ந்த பொன்‌ 
னின்‌ தன்மையைப்‌ பிறரும்‌ அறிந்து பயன்‌ கோடற்குக்‌ கட்டளைக்‌ 

கல்லில்‌ உரைத்துக்‌ காட்டல்‌ போல்‌, சுருதி குரு அனுபவத்தால்‌ 

தாம்‌ அனுபவித்‌ தறிந்த சிவானந்தப்‌ பேற்றின்‌ தன்மையைப்‌ 

பக்குவரும்‌ அறிந்து பயன்‌ கோடற்‌ பொருட்டு நூற்கண்‌ உரைத்துக்‌ 
காட்டினார்‌ என்று குறிப்புறுத்திற்று என்று உணர்க. 

என்னெனில்‌ உரை என்பது பொன்னுரையும்‌ 

பொருளாகக்‌ கோடலின்‌ என்க. உரைத்தான்‌ என்னும்‌ 

பயனிலை செயப்படு பொருளின்‌ இறுதியில்‌ இயையாது 

செயப்படு பொருட்கும்‌ கருவிப்‌ பொருட்கு மேல்‌ தாடலை மேல்‌ 

வைத்து என்பதன்‌ இறுதியில்‌ தொடர்ந்து நின்றது என்‌ 

னெனின்‌, சிவஞானத்‌ தீக்கை யுடையராய்‌ உரைத்தா ரென்பது 

மன்றித்‌ தமதாசாரியர்‌ திருவடி சான்றாகத்‌ தாம்‌ கண்ட 

அனுபவத்தை விளங்க உரைத்தாரென்பதும்‌ குறித்தற்கு என்க. 

என்னை? தாடலை மேல்வைத்து எனவே சான்றாக வைத்து 

என்பது தானே அமையுமாகவின்‌. 



172 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

தலைமேல்‌ வைத்து என்பதன்பின்‌ நிற்கக்‌ கடவதாய 

ஓர்ந்து என்பது செயப்படு பொருட்பின்‌ இறுதி நிலையாய்‌ 

, நின்றது என்னெனின்‌, இந்நூல்‌ கற்றோர்க்குக்‌ கருமங்குறைந்து 

ஞானமேவிடுதலுண்மை குறித்தற்கு என்க. எங்ஙனம்‌ எனின்‌, 

அவ்வோர்ந்து என்பது வினைக்குறையாகலின்‌ என்க. “உள்ளத்‌ 

தழிவி லடுக்குந்தேனை யன்பரறேலா முண்ணவொழிவி 

லொடுக்கநூ லோர்ந்துரைத்தான்‌” எனக்கொண்டு போத 

ஒழிவின்கண்‌ அடுப்பதாய ஆனந்தத்தை அ௮ன்பரெல்லாம்‌ 

அனுபவிக்கும்‌ பொருட்டு வேதாகம முடிபான ஞானநெறியை 

ஆராய்ந்து ஒழிவி லொடுக்கம்‌ என்றோர்‌ நூலை உரைத்தார்‌ 

எனப்‌ பொருள்‌ கூறுவாரும்‌ உளர்‌. அங்ஙனங்‌ கூறின்‌ ஆசிரியர்‌ 

பரஞானமுடைய ரென்பது தோற்றாது அபரஞான முடை 

யாராகப்‌ பொருள்படு மாகலினும்‌. அபர ஞானத்தாற்‌ கூறப்‌ 

பட்ட நூல்மிகச்‌ சிறவாமையானும்‌ அது பொருந்தாதென்க. 

இந்நூல்‌ இயற்றற்கேற்ற நற்பொருளுடைமையுஞ்‌ சிறப்புப்‌ 
பாயிர இலக்கணத்துள்‌ ஆக்கியோன்‌ பெயரே என முதனிறுத்‌ 

தப்பட்ட நிமித்த காரணச்‌ சிறப்புடைமையும்‌ இச்செய்யுள்‌ 

முடிபுக்கு எழுவாயாந்‌ தலைமை யுடைமையும்‌ பற்றி வள்ளல்‌ 

என முதல்‌ நிறுத்தியது என்க. இந்நூலாசிரி யர்க்கு ஆசாரியர்‌ 

இவரென்பது தோன்றற்கு அவ்வள்ளல்‌ என்பதன்‌ புடை 

குருராயன்‌ என்பதை நிறுத்திய தென்க. இங்ஙனம்‌ ஆசாரிய 

ரென்பவர்‌ பிள்ளையார்‌ என்பது தோன்றற்கு ஞானசம்பந்த 

னென வைத்தல்‌ வேண்டுமாகலின்‌ அந்த ஞானத்தைக்‌ குறிக்கும்‌ 

பாசவெற்றியாய “வாதுவென்ற' என்பது முன்‌ கூட்டிச்‌ 

சம்பந்தன்‌ என அதன்புடை நிறுத்திய தென்க. இரண்டாம்‌ 

அடிக்கண்‌ பிள்ளையார்‌ தாள்கள்‌ நிறுத்தத்‌ தொடங்கி முன்னர்‌ 

அத்தாள்களின்‌ இயற்கை அருளென்று குறிக்க வள்ளல்‌ என்றும்‌, 

அதன்‌ வடிவம்‌ ஆனந்த மென்று குறிக்க மலரென்றும்‌ முறையே 

வைத்து வள்ளல்‌ மலர்த்தாள்‌ என நிறுத்தியதென்க. 

தாள்களன்றியும்‌ பிள்ளையாரும்‌ அருளியற்கையரே என்பது 

குறிக்கச்‌ சம்பந்தனென்னுஞ்‌ சத்தந்‌ தோற்றியவுடன்‌ வள்ளற்‌ 

சத்தந்‌ தோன்ற நிறுத்தியதென்க. இங்ஙனம்‌ நிறுத்தியவை சொற்‌ 



ஆ. 

ஒழிவிலொடுக்கப்‌ பாயிரவிருத்தி 173 

பொருண்‌ முறைநிலை. தாள்‌ என்பதற்கும்‌ தலை என்பதற்கும்‌ 

உள்ள சொற்பொருள்‌ சம்பந்த இன்பம்‌ பற்றித்‌ தாடலை 

என்றும்‌, தலை என்பதற்கும்‌ மேலென்பதற்கும்‌ உள்ள உரிமை 

நோக்கம்‌ பற்றித்தலைமேலென்றும்‌, மேலென்னும்‌ இடப்‌ 

பொருட்கு வைத்தற்றொழில்‌ சிறந்தது பற்றி மேல்வைத்து 

என்றும்‌, வைத்து என்பதற்கும்‌ உரைத்தான்‌ என்பதற்கும்‌ 

இறுதியும்‌ முதலும்‌ இனமாதல்‌ பற்றி வைத்துரைத்தான்‌ என்றும்‌ 

முறையே நிறுத்தியதென்க. இங்ஙனம்‌ நிறுத்தியவை சொன்‌ 

முறை நிலையும்‌ சொற்பொருண்முறை நிலையுமாம்‌. இங்ஙனம்‌ 

முற்றும்‌ முறை நிலை கூறப்புகின்‌ மிகக்‌ பெருகுமாகலின்‌ ஒரு 

வாறு காட்டினம்‌. மற்றயவும்‌ இவைகொண்டு உணர்க என்க. 

இச்செய்யுள்‌ பொருள்‌ ஆசிரியரது அருளறிவின்‌ 

மாட்சிமையை வெளிப்படையானும்‌ குறிப்பானும்‌ விளங்க 

விரித்தலின்‌ வாகைத்திணையுள்‌ சால்புமுல்லைப்‌ பொருளின்‌ 

பாற்‌ பட்ட தென்க. என்னை? “சால்பு முல்லைப்‌ பொருள்‌; 

வான்‌ றோயு மலையன்ன சான்றோர்தஞ்‌ சால்புரைத்தன்று” 12 

என்பவாகலின்‌. 

இச்செய்யுள்‌ தன்னுள்‌ செயப்படு பொருளாய்‌ நின்ற 

நூற்சிறப்பைத்‌ தன்னாலும்‌ தன்னுறுப்புக்களாலும்‌ குறிப்பாற்‌ 

குறித்து நின்ற நன்னோக்குடைச்‌ செய்யுள்‌ என்று உணர்க. 

அங்ஙனம்‌ குறித்தவை எங்ஙனமெனின்‌ . - 

இச்செய்யுள்தான்‌ கலிப்பா, வஞ்சிப்பா, ஆசிரியப்பா 

என்னும்‌ முப்பாவினும்‌ சிறந்த வெண்பாவாகலின்‌, இக்குறிப்‌ 

பால்‌ இந்நூல்‌ சரியைநூல்‌, கிரியைநூல்‌, யோகநூல்‌ என்னும்‌ 

முந்நூலினும்‌ சிறந்த ஞானநூல்‌ என்று குறித்தது என்க. 
தான்‌ ஈரசையான்‌ ஆசிட்டு இருவகைத்‌ தளைதழீஇ 

ஒமுகிசைச்‌ செப்பலோசையான்‌ வந்ததாகலின்‌, இக்குறிப்பால்‌ 

இந்நூல்‌ ஆகம முடிவும்‌ வேதமுடிவும்‌ கூறும்‌ இருவகை நெறியும்‌ 

ஒருவகை நெறியாத்‌ தழீஇக்‌ கொண்டிருந்தமை குறித்தது என்க. 

12. புறப்பொருள்‌ வெண்பாமாலை, 185. 



174 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

தான்‌ ஒன்றடுத்த இரட்டை முப்பத்தா றெழுத்துக்களைக்‌ 

கொண்டு நிற்றலின்‌, இக்குறிப்பான்‌ இந்நூல்‌ பாசமொன்‌ றடுத்த 

தத்துவ முப்பத்தாறென்றும்‌ முப்பத்தாறன்‌ தன்மை இவை 

யென்றும்‌ பகுத்தறிதல்‌ வகையு முணர்த்துவ தெனக்‌ குறித்த 

தென்க. 

தான்‌ நான்கடுத்த முப்பத்தாறு அசைகளை அசைத்து 

நிற்றலின்‌, இக்குறிப்பான்‌ இந்நூல்‌ அத்தத்துவ முப்பத்தாற 
னையும்‌ நியதி களைதல்‌ முறையை உணர்த்துவதெனக்‌ குறித்தது 
என்க. அலஃதேல்‌ முப்பத்தாறன்‌ மேல்‌ நான்கடுத்தது என்‌ 

னெனின்‌, ஆன்ம தத்துவத்தின்‌ வன்மை தோன்றற்கு ஓரசையும்‌, 

வித்தியா தத்துவத்தின்‌ வலி தோன்றற்கு ஓரசையும்‌, நாத 
தத்துவத்தின்‌ பெருமை தோன்றற்கு ஈரசையும்‌ மிகுந்தன என்க. 

தான்‌ பதினைந்துசீர்‌ சீர்கொளநிற்றலின்‌, இக்குறிப்‌ 

பான்‌ இந்நூல்‌ ஆசாரியத்‌ தன்மை, ௪ டத்தன்மை, பதித்தன்மை, 

பசுத்தன்மை, பாசத்‌ தன்மை, உபதேசத்‌ தன்மை, பக்குவத்‌ 

தன்மை, யோகநிவர்த்தி, கிரியை நிவர்த்தி, சரியை நிவர்த்தி, 

விரத்தி விளக்கம்‌, துறவுத்‌ தன்மை, அருளவத்தைத்‌ தன்மை, 

வாதனை மாண்டார்‌ தன்மை, நிலை இயல்பு என்னும்‌ இப்‌ 

பதினைந்தனையும்‌ சர்‌ பெறக்‌ கொண்டதெனக்‌ குறித்தது என்க. 

தான்‌ எழுவகைத்‌ தனையின்‌. இயைந்த தாகலின்‌, இக்‌ 

குறிப்பான்‌ இந்நூல்‌ ஆன்மதரிசனம்‌, அருட்டரிசனம்‌, பரை 

தரிசனம்‌, பரையோகம்‌, பரையோக நீக்கம்‌, போத ஒழிவு, 

இன்பப்பேறு என்னும்‌ எழுவகை நிலையும்‌ அறிவிப்ப தெனக்‌ 

குறித்தது என்க. 
தான்‌ தனிச்சொல்‌ பெற்று நான்கடியுடன்‌ நடந்த 

தாகலின்‌, இக்குறிப்பான்‌ இந்நூல்‌ கூறும்‌ ஒப்பற்ற ஞானமும்‌ 

சுத்தச்சரியை, சுத்தக்‌ கிரியை, சுத்தயோகம்‌, சுத்த ஞானம்‌ என 

நான்கு பாதத்தோடு நடப்பதெனக்‌ குறித்தது என்க. 

தான்‌ ஒரூ உத்தொடையொடு முத்தொடையான்‌ 

இயன்றதாகலின்‌, இக்குறிப்பான்‌ இந்நூல்‌ சுருதி குரு அனுபவம்‌ 

என்னும்‌ மூன்றும்‌ ஒத்தியன்ற தெனக்‌ குறித்தது என்க. 



ஒழிவிலொடுக்கப்‌ பாயிரவிருத்தி 175 

அல்லதூஉம்‌, இச்செய்யுள்‌ அடி நேரடியாய்‌ விதித்த 

எழுத்தெல்லையின்‌ இகவாது நிற்றலின்‌, இக்குறிப்பான்‌ இந்நூல்‌ 

மெய்வீட்டின்‌ நெறித்தாய்‌ அவ்வீட்டின்‌ நெறிக்கு எல்லையாய 

ஞானத்தின்‌ இகவாது நின்றது எனினுமாம்‌ என்க. எல்லை 

என்னெனில்‌, “பத்தெழுத்தென்ப நேரடிக்களவே, ஒத்த 

நாலெழுத்‌ தொற்றலங்‌ கடையே! என்பவென்க. இங்ஙனங்‌ 

குறித்தற்‌ கன்றே இச்செய்யுள்‌ ஈற்றடியில்‌ நூற்பெயரென ப்‌ 

அடை. கொடாது தனிமையில்‌ நிறுத்தியது என்க. 

இச்செய்யுள்‌ சிறப்புப்‌ பாயிரத்தது ஆயின்‌ அப்பாயிரத்‌ 

திலக்கணம்‌ இதனுள்‌ இருந்தவாறு எங்ஙனம்‌ என்னின்‌ £: 

வள்ளல்‌ என்பதனால்‌ ஆசிரியர்‌ பெயரும்‌, குருராயன்‌ 

வாதுவென்ற சம்பந்தன்‌ வள்ளல்‌ மலர்த்தாடலைமேல்‌ வைத்‌ 

துரைத்தா னென்பதனால்‌ ஞானாசாரியராகிய பிள்ளையார்‌ 

அருளுபதேச வழித்தென உட்கொளப்படுதலின்‌ வழியும்‌, 

இந்நூற்றொடர்‌ தமிழ்த்தொடராகலின்‌ இத்தமிழ்‌ வழங்கு 

நிலமே இந்நூல்‌ வழங்கு நிலமெனக்‌ கருதப்படுதலின்‌ 

எல்லையும்‌, ஒழிவிலொடுக்க நூல்‌ என்பதனால்‌ நூற்பெயரும்‌, 

ஒழிவிலொடுக்கமென அன்மொழித்‌ தொகைப்‌ பெயர்‌ 

மாத்திரையின்‌ நில்லாது நூலென விரித்தமையின்‌ இத்நாலுந்‌ 

தொகை விரியுடைய தெனக்‌ கருதப்படுதலின்‌ யாப்பும்‌, உள்ளத்‌ 

தழிவில்‌ என்பதனாற்‌ கருதிய பொருளும்‌, அன்பரெலாம்‌ 

உண்ண என்பதனால்‌ அன்பரெலா முனற்பொருட்டு இஃதி 

யற்றுக என்று உள்ளெழுந்து எதிரிட்டு நின்றது ஆசிரியரது 

பெருங்கருணை எனக்‌ கருதப்படுதலின்‌ கேட்போரும்‌, உள்ளத்‌ 

தழிவில்‌ அடுக்குந்தேன்‌ என்பதனால்‌ பயனும்‌ புலப்படு 

மாகலின்‌ அவை இருந்தவாறு இங்ஙனம்‌ என்க. 

இப்பாயிரச்‌ செய்யுள்‌ முற்காலத்தது. 

இவ்வுரை திரு அருட்பிரகாச வள்ளற்‌ பெருமானார்‌ அவர்களாற்‌ 

செய்யப்பட்டது. 

13. தொல்காப்பியம்‌, செய்யுளியல்‌, 38. 



176 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

10. 

12. 

16. 

21. 

இந்நூல்‌ உரைபாடத்திற்‌ சிலசில இடங்களிலுள்ள 

மறைசொற்‌ பொருட்குத்‌ தெளிசொற்‌ பொருள்‌ 

. பவுரிக்கூத்து - வலமிடமாகச்‌ சூழ்ந்தாடுங்‌ கூத்து. 

குறுமன்னியர்‌ - சிலரால்‌அறிந்து மதிக்கப்படும்‌ பிரபுத்தும்‌ 

உடையோர்‌. 

மகாமன்னியன்‌ - பலராலும்‌ அறிந்து மதிக்கப்படும்‌ 

பிரபுத்தும்‌ உடையோன்‌. 

பிரளயாகலர்‌ - மும்மலங்களுள்‌ ஒருமல நீத்தோர்‌, அவர்‌ 

பிரமன்‌ முதலானோர்‌. 

ஞாதுரு -- காண்பான்‌, ஞானம்‌ - காட்சி, ஞோயம்‌ - 

காணப்‌ பட்டது. 

. சூக்குமைவாக்கு-வார்த்தததோன்றற்குமுதற்‌ 

காரணமாய்‌ உந்தியிலே நாதவடி வாய்‌ நிற்கும்‌ ஒரு சத்தி. 

பகடிக்‌ கூத்து -- உள்ளது போன்று இல்லாததைக்‌ காட்டும்‌ 

வெளிவேடம்‌அல்லதுஅகசியக்‌ கூத்து 

பரஞானம்‌ - அனுபவஞானம்‌, அபரஞானம்‌ 

வாசகஞானம்‌. 

. அரிப்பாளன்‌ - குப்பை முதலிய இடங்களில்‌ பொன்‌ 

முதலிய அரித்தெடுக்கின்றோன்‌. 

கொழுந்தாடை- கரும்பின்‌ நுனித்தழை 

சாயாபுருடன்‌ - தன்‌ நிழலைப்‌ பார்த்துப்‌ பின்‌ 

ஆகாயத்தை உற்று நோக்குகின்றார்க்கு அவ்வாகாயத்தின்‌ 

கண்‌ புருட வடிவம்‌ போல்‌ தோன்றும்‌ அந்நிழற்‌ காட்சி. 

பைமறித்தல்‌ - உள்ளிருந்த சரக்கு வெளிப்படப்‌ பைவாய்‌ 

தொட்டு உட்புறம்‌ மேற்பட்டும்‌ வெளிப்புறம்‌ உட்பட்டும்‌ 

மடங்க மடக்கல்‌. 

கிண்கிணி வாய்செய்தலர்தல்‌ - வட்ட வடிவாக முகங்‌ 

கொண்டு மலர்தல்‌. 

பஃறுளை - பலதுளை. 



42. 

43. 
52. 
54. 
56. 
65. 

66. 
67. 
80. 

99. 

105. 

109. 

113. 

114. 

121. 

150. 

153. 

154. 

159. 

160. 

167. 

ஒழிவிலொடுக்கப்‌ பாயிரவிருத்தி 177 

பற்ற - பார்க்கிலும்‌. 

அருகித்‌ தோற்றல்‌ - சுருங்கித்‌ தோற்றல்‌. 

பிரேரகம்‌ - காரியப்படுத்தல்‌. 

பிரதிபலிதம்‌ - எதிர்பிம்பம்‌. 

சகச மலம்‌ - அனாதியாகிய மலம்‌. 

கடா - வினா. 

விட்டிசையா திசைத்தல்‌ - நடுவே நில்லாமல்‌ ஒலித்தல்‌ 

நக்கினம்‌ - நிருவாணம்‌. 

தேறிட்ட நீர்‌ - தேற்றாங்கொட்டையால்‌ தெளிவிக்கப்‌ 

பட்டநீர்‌. 

கவுசனை - யாதாயினும்‌ ஒர்‌ பொருளை உள்வைத்‌ 

மறைய மேல்‌ மூடிக்கட்டும்‌ மேற்கட்டு. 

சுழல்‌ விறிசு - கொள்ளி வட்டம்போல்‌ சுற்றுவதாய 

ஒருவகை மருத்துவாணம்‌. இத்தேயத்து 

இக்காலத்தில்‌ சுழல்புறிசு என்று வழங்குகின்றது. 

அநன்னியம்‌ -அன்னிய மல்லாமை. 

நெற்பொலி - துூற்றாதநெல்‌ 

தும்பு செறித்து - தும்பு அவிழ்த்து 

அனுபவிக்கச்‌ சிதைக்கும்‌ - அனுபவிக்க வறிகின்ற போதும்‌. 

அவித்தியாகதம்‌ - அஞ்ஞானமயம்‌. 

முடி களச முத்தி: முடி - சிரசு, களசம்‌ - நீக்கம்‌, 

முத்தி - வீடு. 
வாசியென்ற வார்த்தை - இது செய்க விடுகவென்று 

நியாய மாகக்‌ கூறும்‌ வார்த்தை. 

வியாபகம்‌ - கலப்பு, வியாத்தி - கலக்கப்படுவது. 

விசர்க்கரித்தல்‌ - விடுத்தல்‌ 

வெறுவீடர்‌ - அனுபவிப்பதற்‌ கில்லாமையால்‌ 



178 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

விட்டோர்‌ போன்றிருப்போர்‌. 

கறண்டல்‌ - பற்களால்‌ நெருக்கிப்‌ புறண் டுதல்‌. 

177. சேட்டித்தல்‌ - தொழிற்படுத்தல்‌ அல்லது குணக்கேடான 

தொழில்‌ விளைத்தல்‌. 

183. சிங்கி. விலங்கு. 

194. நாங்கூழ்‌ - நாகப்பூச்சி யென்னும்‌ ஓர்‌ கிருமி. 

விகளம்‌ -மெளனம்‌. 

198. மடலெடுப்பு - பனைமடலால்‌ குதிரைசெய்து ஏறுதல்‌. 

207. ஐவரரசர்‌ - பாண்டு மக்களாகிய தருமன்‌ முதலிய ஐவர்‌. 

227. மந்தகாசப்‌ பிரகாசம்‌ - புன்னகைப்‌ பிரகாசம்‌. 

அடிக்குறிப்புகள்‌ 
காப்பு 3. “உள்ளவுரை நாயேற்‌ குறச்‌ செய்யும்‌” என்று 

பாடமோதலுமுண்டு. 

காப்பு :- ஈண்டு - இத்தோத்திரச்‌ செய்யுட்கண்‌ உரையாசிரிய 

47. 

42. 

51. 

53. 

76. 

ரால்‌ இந்நூற்கு உரை இனிது முடிதற்‌ பொருட்டு 
இயற்றப்‌ பட்டன. 

பரிபூரணமே பரையாய்‌ என்பதைப்‌ பரிபூரணப்‌ 

பரையேயாய்‌ என்று கூட்டுக. 

இங்ஙனம்‌ செய்யுட்கட்‌ டானா யென்னுமொருமையை 

உரைக்கட்‌ டாமாகி யெனப்‌ பன்மையாகக்‌ கூறியது 

என்னைஎனின்‌, பிள்ளையார்‌ என்னும்‌ திருவருட்‌ 

பெயரின்‌ பெருமை நோக்கி என்க. இவ்வாறு கூறிய 

வற்றிற்கெல்லாம்‌ விதி இங்ஙனமென்றுணர்க. 

கதறல்‌ - கதற்றல்‌ என விகாரமாயிற்று. 

அகந்தை என்பது அந்தையென்‌ றிடைக்குறை யாயிற்று. 

செட்டையாற்‌ பரிசித்தல்‌ முதலியன அவ்வம்‌ முட்டைகள்‌ 

தத்தம்‌ பருவமடைதற்‌ கென்றறிக. 



ஒழிவிலொடுக்கப்‌ பாயிரவிருத்தி 179 

அமைத்துக்‌ கொளல்‌ 

காப்பின்ண்‌ “ஈண்டு - இத்தோத்திரச்‌ செய்யுட்கள்‌” ' 
என்றவையுள்‌ ஆனைமுக னாறுமுக னென்னுஞ்‌ செய்யுளை 

யொழித்து வேறு கொள்க. 

4. 

69. 

“இக்கதையை இப்பொருளுக்கு” என்றதை அக்கதை 

இப்பொருளுக்கு கெனக்‌ கொள்க. இங்ஙன மின்னும்‌ 

சிலவிடங்களிலுள?: அவற்றையு மங்ஙனங்‌ கொள்க. 

“மாறுபாடாய்க்‌ கருதி” என்பதில்‌ செய்து என்னும்‌ 
வாய்பாட்டு வினையெச்சமாய ஆய்‌ என்பதை 

செயவென்னும்‌ வாய்பாட்டு வினையெச்சமாய 

ஆகவெனக்‌ கொள்க. இங்ஙனம்‌ இன்னும்‌ சில 

இடங்களிலுள? அவற்றையு மங்ஙனங்‌ கொள்க. 

10 முதலியன வடசெர்ற்களுள்‌ ஞாநம்‌ - ஞானம்‌, 

ஆநந்தம்‌ - ஆனந்தம்‌ எனத்‌ தமிழுக்குப்‌ 
பொதுவுஞ்‌ சிறப்புமாய நகர - னகரங்கள்‌ சிற்சில 

இடங்களில்‌ விரவி நின்றன. அவற்றைத்தமிழ்ச்‌ 

சிறப்பு வழக்கு நோக்கி யமைத்துக்‌ கொள்க. 

“இருப்பது மன்றி அங்ஙனம்‌ நின்று கேட்குமொழி 

பிரமோபதேச மொழியாகலின்‌ “ என்பதும்‌ சில வுரை 

பாடங்களி னுண்டு. 

“ஞானத்தி லின்பை நசிப்பித்து நானதுவா மூனத்தையா 

ரொழிவிப்போர்‌” என்பதற்கு, “சுவாநுபவத்தான்‌ 

ஞானா நந்தத்தைப்‌ பெறாது அதனை விடயச்‌ சேற்றாற்‌ 

கெடுப்பித்து விடயச்‌ சேற்றி லழுந்தி நின்று அவ்‌ 

வாநந்தத்தை யடைதற்‌ கேதுவாய்க்கூறும்‌ ஞான 

சாத்திரங்களைக்‌ கேட்டறிந்த மாத்திரத்தினால்‌ 

அவ்வாநந்தமயனா னென்று கூறும்‌” என்பது சிலவுரை 

பாடங்கிளிலுண்டு: இது உரை வேறுபாடு. 



2. தொண்டமண்டல சதகம்‌ 
1. நூற்பெயர்‌ இலக்கணம்‌ 

தொண்டமண்டல சதகம்‌ - ஒருவாறிதனிலக்கணம்‌ விரிக்‌ 

கின்றாம்‌. 

இஃது மூவகைமொழி, இருவகைச்சந்தி, முத்திறத்‌ 

தொகை, ஒரு தலைநோக்க முந்நிலை யிலக்கணச்‌ செந்நிலைத்‌ 

தொடர்‌. 

முற்பாட்டுயர்பொருட்டலைமை யுடையதி னிலைமை, 

இடைப்பாட்டுடைய டதுரிமை உடைமை நிலைமை, பிற்‌ 

பாட்டுடைமை யுரிமையுடைய துடையமையாய இத்தொடரைச்‌ 

சொற்றிறந்‌ தோன்றத்‌ தொடர்பின்மை செயின்‌, தொண்டன்‌ - 

மண்டலம்‌ - சதகம்‌ என்று செய்க. 

இதனுள்‌, தொண்டனென்பது வழக்கியற்பாடு, ஒற்றுமைச்‌ 

செறிவு, வேற்றியற்கரணம்‌, குறிப்புயர்நோக்கம்‌, பொருள்‌ 

விரியாக்கம்‌ குற்றியல்‌ வண்ணம்‌, இடைப்பல்‌ வயிற்றொகை 

முதலிய சொல்லியற்‌ பாகுபாட்டினமைந்த முதற்றொகைச்‌ 

சிறப்புயர்திணைக்‌ காரணப்‌ பொருட்‌ பெயர்‌. மண்டல 

மென்பது வடசொன்‌ னோக்கியற்‌ காரணப்‌ பண்புகோ ளிடப்‌ 

பெயர்‌. சதகமென்பது வடசொற்‌ பாட்டியற்‌ காரண 

எண்ணிலைக்‌ குழூ உக்கோட்பெயர்‌. 

இத்தொடர்க்கண்‌ இயைபின்மையிற்‌ பொருள்‌ கொளின்‌: 

- தொண்டன்‌. ஆதொண்டன்‌, மண்டலம்‌ - வட்டம்‌, சதகம்‌ - 

நூற்றினாலாய கூட்டம்‌ என்று கொள்க. இயைபுண்‌ மையிற்‌ 

பொருள்‌ கொளின்‌:- தொண்டன்‌ - ஆதொண்ட னென்னுமோர்‌ 

அரையன்‌, மண்டலம்‌ - இருபதின்‌ காத எல்லை வட்டமாய நாடு, 

சதகம்‌ - நூறு செய்யுட்களாலாய கூட்டம்‌ என்று கொள்க. 

பொருத்த இயைபிற்பொருள்‌ முடிபு கொளின்‌:. ஆதொண்ட 

னென்னும்‌ அரையனால்‌ஆளப்பட்ட இருபதின்‌ காத எல்லை 

வட்டமாய நாட்டின்‌ வண்மையைக்‌ குறித்த நூறு செய்யுட்‌ 

கூட்டத்தானாய ஓர்வகை யாப்பென்று கொள்க. இங்ஙனம்‌ 

வழங்கல்‌ சொற்சுருங்கியல்‌, யொருளாழ்பியல்‌, 

குறிக்கோளியல்‌, தொகையின்பம்‌, அளவி சைப்பாடு, பல்வயின்‌ 

வழக்கு, ஒருங்கியலுடைமை முதலிய தோன்றக்‌ காரணம்‌ 



தொண்டமண்டல சதகம்‌ 181 

பற்றிய பெயர்க்கோள்களை வழங்குவி க்குங்‌ கலைவல்லோர்‌ 

கண்ணியநிலை யென்றுணர்க. இஃதின்னும்‌ விரிக்கிற்‌ 

பெருகும்‌. 

இதனுள்‌ தொண்டமண்டல மென்பத னியலை விளங்க 

வகுத்துணர்த்துக வெனின்‌: - ஆதொண்டத்‌ தழைவயிற்‌ கிடத்தப்‌ 

பட்டதனால்‌ அதொண்டன்‌ எனக்‌ காரணக்குறிப்பெயரேற்று, 

இரவி மரபின்‌ கண்‌ ஒர்‌ இறைமகனால்‌ஆளப்பட்ட எதிரிலாட்சி 

யுடைமையின்‌ இம்மண்டலத்திற்கு தொண்டமண்டலமெனப்‌ 

பெயர்‌ வழங்கிற்று. 

இனி, ஆதொண்டந்‌ தழையானும்மலரானும்‌ இயற்றிய 

தொங்கலணிந்‌ தமையின்‌ ஆதொண்டனெனப்‌ பெயர்‌ 

வழங்கிற்று என்பாரும்‌ உளராலோ எனின்‌ ௮ங்ஙனங் கூறினும்‌ 

இங்ஙனம்‌ வழங்கல்‌ ஒத்த நிலையென்க. 

அற்றேல்‌, ஆதொண்டந்‌ தழைவயிற்‌ கிடத்தப்பட்டவனை 

ஆதொண்ட னென்று குறியீடு செய்தல்‌எங்ஙன மெனின்‌: - மேற்‌ 
கலைவல்லோர்‌ - கண்ணியநிலை யென்றாம்‌, அதனாலுணர்க 

வெண்க. அன்றி, கடப்பந்தழைவயிற்‌ கிடத்தப்பட்டவனைக்‌ 

கடம்பனென்றும்‌, வேப்பந்தழையானும்‌ மலரானுந்‌ தொடுத்த 

தொங்கலணிந்‌ தோனை வேம்பனென்றும்‌ இங்ஙனம்‌ பலபட 

வழங்குங்‌ காரணக்‌ குறிப்‌ பெயர்கள்‌ பலஉள. அவற்றாற்‌ 

நேர்ந்து தெளிக வென்க. 

அற்றேல்‌, ஆதொண்டன்‌ மண்டல மெனல்வேண்டும்‌: 

தொண்டமண்டல மெனல்‌ எங்ஙன மெனின்‌:- நிறுத்த மொழிக்‌ 

கண்ணீற்றுச்‌ சிறப்புயர்திணை ஆண்பாற்‌ படர்க்கை விகுதி 

யாய அன்‌ னென்பதன்னகர மெய்‌ குறித்துவரு களவியோடந்‌ 

நிறுத்தமொழி பிளவுபட்‌ டி. ர சொன்னீர்மையிற்‌ பொருந்தாப்‌ 
புணர்ச்சியாய்ப்‌ புணர்ச்சியின்பம்‌ பெறாமை நோக்கி, அவை 

யொன்றுபட்‌ டொருசொன்னீர்மையிற்‌ பொருத்தப்‌ புணர்ச்சி 

யாய்ப்‌ புணர்ச்சியின்பம்‌ பெறற்பொருட்டு ஒத்த கிழத்திக்குங்‌ 

கிழவோற்கும்‌ புணர்ச்சியின்பந்‌ தோன்றற்‌ பொருட்டகன்று 

நிற்கு முயிர்ப்பாங்கிபோன்‌ றகன்றுநிற்பவும்‌, நிறுத்தமொழிக்‌ 

கண்‌ முதனிலை வேற்றுமை யொற்றுமை விரவுறுப்பாகாரம்‌ 



182 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

பல்வயின்‌ வழக்குத்‌ தொகையின்ப முதலிய நோக்கித்‌ 

தொகுக்கப்பட்டுந்‌ தொகாவியலின்‌ ஞாபக விடய வுருவி 

னருகிக்‌ கண்ணுற்றுநிற்பவம்‌ தொண்டமண்டல மென்று 

வழங்கிற்றென்க 

இஃது இருவயிற்றோற்றம்‌, சிறப்பாட்சியுடைமை, 

பொருளடைச்‌ சேர்பு, ஒற்றுமைச்செறிவு, ஒத்திசைப்பேறு, 

நுனித்துணர்புணர்வு, முதலிய நோக்கியலைப்‌ பெற்றுத்‌ 

தேயவழக்குச்‌ சிறப்புடைச்‌ சொற்றொடரிற்‌ போந்த காரணக்‌ 

குறிப்பெயரென்க. 

தொண்டமண்டல மெனிற்‌ காரணக்குறி விளங்கப்‌ 

புலப்படலின்றாலோ வெனின்‌:- மேற்‌ சொற்சுருங்கியன்‌ 

முதலிய குறித்து வழங்கு வித்தல்‌ கவிஞர்‌ கண்ணிய 

நிலையென்றாம்‌, ஆதலிற்‌ கூர்ந்தறிக வென்க. 

கூர்ந்தறிதற்‌ றன்மையது செய்யுள்‌ வழக்கே யன்றிப்‌ பாடை 

்‌ வழக்குத்‌ தேயழவக்கு முதலிய வன்றா லெனின்‌. இத்தொண்ட 

மண்டலமென்பது செய்யுள்வழக்கு முதற்‌ பல்வகை வழக்கினும்‌ 

பயின்று வரலானும்‌ முற்காலத்ததன்றிப்‌ பிற்காலத்துக்‌ 

காரணக்‌ குறியாக்கப்‌ பெயராய்‌ வழங்கலானும்‌ புறப்பாட்டிற்‌ 

பொருண்‌ முடிபு வல்லுநரல்லார்க்கும்‌ விளங்கப்‌ 

புலப்படுதலானு மதனகப்பாட்டிற்‌ செய்கை முடிபு முதலிய 

இயன்மாத்திரையே கூர்ந்தறிக வென்றாமென்க. 

இஃது செய்யுண்‌ முதலிய பல்வகை வழக்கினும்‌ பயின்று 

வருதன்‌ முதலிய இச்சதக யாப்பின்கண்ணும்‌ காஞ்சி 

மான்மியத்தைக்‌ குறித்த காப்பிய முதலியவற்றின்கண்ணும்‌ 

பாடைவழக்குத்‌ தேயவழக்கு நகர்வழக்கு முதலிய வழக்கியற்‌ 

கண்ணும்‌ பல்வகைப்‌ பெயர்க்கு மிலக்கணம்‌ புலப்படுத்தற்‌ 

கருவியாய முந்துநூன்‌ முதலிய நூன்முடிபின்கண்ணும்‌ 

வழக்குணர்ச்சிக்கண்ணுங்‌ காண்க வென்க. 

அற்றேல்‌ கூர்ந்தறிக என்ற அகப்பாட்டிற்‌ செய்கைமுடி பு 

முதலிய விளங்கப்‌ புலப்படுத்துக வெனின்‌:- பயன்றரூஉந்‌ 

தொழிலது புடை பெயர்ச்சிக்கண்‌ உரிமைதோற்றி உரிமை 

யுடைமைக்கு முதலாய முதற்பொரு ளெஞ்சிநிற்ப அம்முதலாய 



தொண்டமண்டல சதகம்‌ 183 

முதற்பொருட்‌*டொழின்‌ முடிபிடனேற்ற தன்‌ றொழிற்‌ 
பயனுறுதற்‌ கிடனாய செய்பொரு ளாம்முதற்பொரு நோக்கிய 

லொருபுடை யொப்பத்‌ தொழிற்பயன்‌ றோற்றற்கிடனாயதாப்‌ 

பொருள்‌ வேற்றுரிமை யேற்றுத்தன்றொழின்‌ முடி பின்‌ முற்றிப்‌ 

புடையெயர்ச்சியி னுரிமை பெற்ற முதற்‌ பொருண்மையி 

னொப்புமை பெற்றுந்‌ தன்‌ புடை பெயர்ச்சியினுரிமையேற்று 

வேற்றுரிமை முதற்‌ பொருட்‌ கரணத்‌ தொழிற்‌ பயனுறப்படூஉஞ்‌ 

செய்பொருளைத்தன்‌ கருமத்‌ தொழிற்‌ பயனுறப்படூஉம்‌ 

செய்பொருளாப்‌ புடைபெயர்ந்த தனுரிமை யேற்ற முதலாய 

முதற்பொருட்பாடு பெற்றும்‌ வந்த விரி சொற்றெரிநிலை 

வினைமுற்றா ணைந்த பெயர்க்கோணிலை நோக்காய, 

ஆதொண்டந்‌ தழையிற்‌ கிடத்தப்பட்டவன்‌ ஆதொண்டத்‌ 

தழையிற்‌ கிடத்தப்பட்டவன்‌, ஆதொண்டந்‌ தழையானு 

மலரானு மியற்றப்பட்ட மாலையைத்‌ தரித்தவன்‌ என்பன தன்‌ 

வினைமுதற்றொழிற்பயன்‌ றோற்று மிடனுந்‌ தன்றோழிற்பய 

னுறப்படூஉம்‌ செய்‌ பொருளு மிடனாக ஆதொண்டந்‌ தழையன்‌ 

ஆதொண்டைத்‌ தழையன்‌ என விரிசொற்‌ குறிப்பு வினை 

முற்றானணைந்த பெயர்க்‌ கோணிலை நோக்காய்ப்‌ பின்னர்‌ 

இடப்பொருளவயவியுங்‌ கருவிப்பொரு ளவயவியு மிடனாகப்‌ 

பெற்று, ஆதொண்டை யென்பதனீற்றைகாரங்கெட்‌ டஃதார்ந்த 

மெய்ம்மேல்‌ விகுதி அன்னூர்ந்து ஆதொண்டன்‌ எனக்‌ குறுந்‌ 

தடியுஞ்‌ செம்பட்டு மாயவாறு போற்‌ றொகை நிலையேற்றுப்‌ 

பெயரேயாய்‌ நின்றது. 

அல்லதூஉம்‌, ஆசிரியர்‌ தொல்காப்பியர்‌ கூறிய 

பனையு மரையு மாவிரைக்‌ கிளவியு 

நினையுங்‌ காலை யம்மொடு சிவணு 

மையெ னிறுதி யரைவரைந்து கெடுமே 

மெய்யவ ணொழிய வென்மனார்‌ புலவர்‌ 

என்னுஞ்‌ தத்திரத்துள்‌ 'நினையுங்காலை”' யென்பதனாற்‌ 

றழையென்னுஞ்‌ சொல்வந்துழி தொண்டை பென்னுஞ்‌ சொல்‌ 

இறுதி ஐகாரங்‌ கெட்‌ டஃதூர்ந்த மெய்ம்மேல்‌ ௮ம்முச்‌ சாரியை 

யூர்ந்து நின்றதன்றே: அங்ஙனம்‌ உயர்தினை ஆண்‌ பாற்‌ 

1 



184 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

படர்க்கை விகுதியாய அன்னென்பதனையேற்குமிடத்‌ 

தத்தழையென்ப தெஞ்சி யத்தழையிற்‌ கிடத்தப்பட்டவனென்‌ 

றறிந்துகோடற்‌ குறியாத்‌ தழையாற்‌ போந்த அம்முச்‌ 

சாரியையின்‌ மகரவொற்றுநீங்க நின்ற அகரத்தின்‌ பின்னர்‌ 

அவ்வுயர்திணை ஆண்பால்‌ விகுதி அன்னென்பதினகர நீங்க 

நின்ற னகரவொற்றடுத்து ஆதொண்டன்‌ என்றாயது எனினு 

மமையும்‌. இதனை, முதனிலை இறுதிநிலை இடைநிலைமுதலிய 

பல்வகை யுறுப்புக்களிற்‌ பல்வகை நோக்குடைப்‌ பல்வகைப்‌ 

பெயரும்‌ செறிப்பிற்‌ றிறப்பட நெறிப்படூஉம்‌ வழக்கிற்‌ பல்வகை 

விகாரத்தாற்‌ செந்நிலைபெறூ உமென விதித்த வுணர்‌ 

வுடையோர்‌ ருயர்நெறி வழக்கா லுய்த்துணர்க. 

இங்ஙனம்‌, ஆதொண்டனென்னும்‌ பெயர்‌ முதற்பொருண்‌ 

முடிபு தன்முடிபிற்‌ பெற்ற தன்றொழிற்‌ பயனுறப்படூஉஞ்‌ 
செய்பொருட்டன்மையக்ப்‌ பாட்டினும்‌, உடைப்பொருட்‌ பிறிதி 

னுரிமை யுடைமைத்‌ தன்மை புறப்பாட்டினும்‌, உயர்‌ 

பொருளடைச்‌ சிறப்பிடப்‌ பெயர்‌ அவ்வி ருவயினும்‌ பொருந்த 

நின்ற மண்டல மென்பதனோடு மருவும்வழி, மேல்‌ வகுத்த 

வண்ணந்‌ தன்னீறும்‌ முதலுந்‌ தொகுத்தலைப்‌ பெற்றதென்க. 
அல்லதாஉம்‌, முதலெஞ்சி நின்ற இப்பெயர்‌ மண்டலத்‌ 

தோடணைந்த வழி விகுதி அன்‌ எஞ்சி அம்முச்சாரியை பெற்று 

வருமொழி நோக்கி மகரமொழியத்தொண்ட மண்டல 

மென்றாயதெனினு மமையும்‌. இதனை ஆசிரியர்‌ 

தொல்காப்பியர்‌ கூறிய 

அப்பெயர்‌ மெய்கெடுத்‌ தன்கெடுவழியு 

நிற்றலு முரித்தே யம்மென்‌ சாரியை 

மக்கண்‌ முறைதொகூஉ மருங்கி னான 

என்னுஞ்‌ சூத்திரநோக்கத்தாற்‌ காண்கவென்க. 

ஆதொண்ட னென்பது தென்சொன்னோக்கு மண்டல 

மென்பது வடசொன்னோக்கு தம்முட்‌ செறிவானொத்தவேனும்‌ 

பாடையா னொவ்வாமைபெறலின்‌ அங்ஙனம்‌ பெறாமை 

2 

1. தொல்காப்பியம்‌, எழுத்ததிகாரம்‌, உயிர்மயங்கியல்‌, 81 



தொண்டமண்டல சதகம்‌ 185 

நோக்கியும்‌, முன்னிலையாய அந்நிலைக்கும்‌ பின்னிலையாய 

இந்நிலைக்கும்‌ “இலச்சினையாதல்‌ நோக்கியும்‌, விசேடண 

விசேடியச்‌ செந்நிலைமரபு நோக்கியம்‌ இங்ஙன முதலு மீறுந்‌ 

தொகுத்தலைப்‌ பெற்ற தெனினும்‌: முதனிலை வண்ண 

வொற்றுமை, இசை யொற்றுமை, உருபொற்றுமை நோக்கியும்‌, 

இறுதி நிலை சிறப்புநிலை இனவொற்றுமை நோக்கியுந்‌ 

தொகுத்தலைப்‌ பெற்றதெனினு மமையும்‌. இஃதின்னுங்‌ கூறிற்‌ 

பெருகும்‌, ஆகலின்‌ ஆசிரியர்‌ தொல்காப்பியர்‌ கூறிய 

உணரக்‌ கூறிய புணரியன்‌ மருங்கிற்‌ 

கண்டுசெயற்‌ குரியவை கண்ணினர்‌ கொளலே £ 

என்னுஞ்‌ சூத்திரக்‌ கருத்தானமைக வென்க. 

அன்றி, ஆதிநாராயணன்‌ புரம்‌-நாரணபுரம்‌, ஆபூதன்‌ 
மங்கலம்‌ . பூதமங்கலம்‌, பெரும்பற்றினாற்‌ புலிப்பாதன்‌ 

பூசித்தவூர்‌ - பெரும்பற்றினாற்‌ புலி பூசித்தவூர்‌-பெரும்பற்றப்‌ 
புலியூர்‌ - புலியூர்‌ முதலிய பெயர்க்‌ கோள்களையும்‌: புள்ளம்‌ 

பூதன்‌ குடி - பூதங்டி, கொற்றன்‌ குடி. - கொற்றங்குடி, சாத்தன்‌ 
குடி - சாத்தங்குடி, கொற்றன்‌ மங்கலம்‌ - கொற்ற மங்கலம்‌ - 

சாத்தன்‌ மங்கலம்‌ - சாத்தமங்கலம்‌, வேடன்‌ மங்கலம்‌ - வேட்ட 
மங்கலம்‌, வேடன்‌ குடி - வேட்டங்குடி, சாத்தன்‌. மங்கை - 

சாத்தமங்கை, விஐயன்‌ மங்கை - வி ஜயமங்கை, கண்ணன்‌ 

மங்கை - கண்ணமங்கை, கண்ணன்‌ புரம்‌ - கண்ணபுரம்‌, 

கண்ணன்‌ குடி - கண்ணங்குடி, சராமன்‌ விண்ணகரம்‌ - 

சீராமவிண்ணகரம்‌, வரகுணன்‌ மங்கை - வரகுண மங்கை, 

ஐயைபுரம்‌ - ஐயபுரம்‌ முதலிய பெயர்க்கோள்களையும்‌ நந்தன்‌ 

மண்டலம்‌ - நந்தமண்டலம்‌, சேரன்‌ மண்டலம்‌ - சேரமண்டலம்‌ 

சோழன்மண்டலம்‌ - சோழமண்டலம்‌ முதலிய 

பெயர்க்கோள்களையும்‌ பற்றாகக்‌ கொண்டமை வென்க. 

இதனைப்‌ பிற்காலத்து மரூ௨ வழக்கென்று கொள்வாரு 

முளராலோ வெனின்‌, அங்ஙனம்‌ கொள்வதுமரபன்று:? 

கொள்கினுங்‌ கொள்கவென்க. 

2. தொல்‌. எழுத்து. புள்ளி மயங்கியல்‌, 55 
௮. தொல்‌. எழுத்து. புள்ளி மயங்கியல்‌, 110 



186 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

இத்தொண்டமண்டல மென்பது பல்வகைப்‌ 

புணர்ச்சிக்கும்‌ பல்வகை வழக்கியற்கும்‌ இயற்பா டின்னோசை 

முதலியவற்றிற்கும்‌ ஒத்த நிலை யென்க. 

இங்ஙனமன்றி, தொண்டைமண்டல மென்பாருமுள 

ராலோ வெனின்‌: - அங்ஙன மாறுபடக்‌ கூறுவோர்‌ நுண்ணிய: 

அறிஞர்‌ கண்ணிய நிலையும்‌, மாற்றம்‌ பொருளூறூ உ மாற்ற 

னிலையும்‌, பல்வகைப்புணர்ப் பிற்‌ செல்வகை நிலையங்‌, 

கடி.புகோ ணெறியின்‌ முடிபுறூஉ நிலையும்‌, இழுக்கறூஉம்‌ பல்‌ 

வகை வழக்கிய னிலையும்‌, ஒருவாற்றானும்‌ ஓர்ந்துணர்கில 

ராய்ப்‌ போலியியனிலை கோலுநரென்க, என்னை? இலக்கண 

நுட்பங்‌ கூர்ந்துய்த்‌ துணர்தற்‌ றன்மையுளரேல்‌ ௮ங்ஙனங்்‌ கூறற்‌ 

கியையாராகலின்‌. அவர்சில வழூஉநெறி வழக்குப்பற்றிக்‌ 

கூறுதன்‌ மாத்திரைய ரன்றி விவகரிக்கக்‌ கடவ ரல்லர்‌. 

ஆயினும்‌, அவர்க்கும்‌, மற்றவர்க்கும்‌ அவ்வழக்கு அழி 

வழக்கே யன்றி இழிவழக்குமாம்‌ என்றுணர்ச்சி தோன்றற்கு 

யாமே அத்தலைத்‌ கண்‌ நின்று அவர்‌ கூற்றாக விவகரித்து 

அதனை மறுக்கின்றாம்‌ 5. 

அவர்‌ கூற்றாக விவகரித்தல்‌:- தொண்டைத்‌ தழையானும்‌ 

மலரானும்‌ இயற்றிய மாலையணிந்தவன்‌ ஆண்ட மண்டல 

மாகலின்‌, தொண்டைமண்டல மெனல்‌ வேண்டும்‌. 

அதனை மறுத்தல்‌ :- தொண்டைமண்டல மெனின்‌, 

கொவ்வைத்‌ துரற்றையுடைய மண்டலமென்றும்‌ ஒருவாறு 

ஆதொண்டைத்‌ தூற்றையுடைய மண்டலமென்றும்‌ தெளி 

வின்றிக்‌ கருதப்படுவதன்றித்‌ தொண்டைத்‌ தழையானும்‌ 

மலரானும்‌ இயற்றிய மாலையணிந்தவனா லாளப்‌ பட்ட 

மண்டல மென்று கருதப்படுவதன்று. 

அல்லதூஉம்‌, சேரன்‌ மண்டலம்‌ - சேரமண்டலம்‌, 

சோழன்‌ மண்டலம்‌-சோழ மண்டலம்‌ என்பனபோ லிம்‌ 

மண்டலத்திற்கு, முன்னர்துண்டீரனா லாளப்பட்டமையின்‌ 

துண்டீரன்‌ மண்டலம்‌ - துண்‌ டீர மண்டலம்‌, துண்டீரன்‌ புரம்‌- 

துண்ரபுரம்‌ என்றும்‌; பின்னர்‌ தண்டகனாலாளப்‌ 



தொண்டமண்டல சதகம்‌ 187 

பட்டமையின்‌ தண்டகன்‌ நாடு- தண்டகனாடு, தண்டகன்‌ புரம்‌- 

தண்டகபுரம்‌ என்றம்‌ பெயர்‌ வழங்கின. அவைபோல்‌, அதன்‌ 

பின்னர்‌ ஆதொண்டனா லாளப்பட்டமையின்‌, அதொண்டன்‌ 

மண்டலம்‌ - அதொண்டமண்டலம்‌, தொண்டன்‌ மண்டலம்‌ - 

தொண்டமண்டல மென்றே மரவு வழுவாமை வழங்கல்‌ 

வேண்டும்‌. இதற்குப்‌ பிரமாணம்‌. 

முக்கணான்‌ கணநா தர்க்கு முதன்மைத்துண்‌ டீர னாண்டு 

மிக்கதுண்‌ டீரனாடாய்த்த ண்டக வேந்தன்‌ றாங்கித்‌ 

தக்கதண்‌ டகனன்‌ டாய்த்தபனன்மா குலத்துச்‌ சோழன்‌ 

றொக்கதார்த்‌ தொண்டமான்காத்‌ தாயது தொண்ட னாடே. 

இங்ஙனம்‌ பல்காப்பியங்களினும்‌ பலபி ர பந்தங்களினும்‌, 

பிரபல வித்துவான்க௧ளாக முன்னிருந்த ஒளவையார்‌ கம்பன்‌ 

ஒட்டக்கூத்தன்‌ முதலானோர்கள்‌ பல்வகைக்‌ காரணங் குறித்துச்‌ 

செய்த பல்வகைச்‌ செய்யுட்களினும்‌, ஈண்டு முன்னும்‌ பின்னும்‌ 

வகுத்தமைக்குப்‌ பிரமாணங்க ளிருக்கன்றன . அவைகளை 

விரிக்கிற்‌ பெருகும்‌. ஆகலின்‌ அவற்றைத்‌ தனித்தனி காண்‌ 

டொறு மாங்காங்‌ குணர்ந்தமைக. 

அங்ஙனமன்றித்‌ தொண்டைமண்டல மெனின்‌, 

சான்றோர்‌ வழித்தாய மரபு வழுவி மயங்குவதூஉமன்றிக்‌ 

“காஞ்சி விருக்க முடைமையான்‌ அந்நகருடை வளாகத்திற்குக்‌ 

காஞ்சிமண்டலமென்று வழங்கிற்று: அங்ஙனமே, தொண்டைத்‌ 

தூறுடைமை பற்றித்‌ தொண்டமண்டல மென்று வழங்கிற்று? 

இஃதே துணிபு" என்று திரிபு தோற்றம்‌. அன்றித்‌ தொண்டைத்‌ 

தழையானும்‌ மலரானும்‌ இயற்றப்பட்ட தொங்கலணிந்த 

வோரரையனா லாளப்பட்ட மண்டலம்‌ அவ்‌ வரையனுக்‌ 

குரிமை தோன்ற நிற்றலின்றிப்‌ பரம்பரையானன்றி 

யிடைப்பாட்டாற்‌ பெற்ற அத்தொண்டையை வேற்றுரிமையாகப்‌ 

பெறற்கு எவ்வாற்றானும்‌ பொருத்தமின்று. இதனைக்‌ 

கல்வியிற்‌ சாதாரணத்தன்மையுடையோரும்‌ “வாதராயண 

சம்பந்தத்தினினம்‌ போலும்‌!” என்று எள்குவர்‌; அன்றிக்‌ 
“குமரியைக்‌ கொண்டவனை விட்டுக்‌ கூடவந்தவனோடு கூட்டி. 

யனுப்பியது போலும்‌! என்றசதியாடுவர்‌: என்னின்‌, கற்று 



188 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

வல்லோர்‌ முகப்பின்‌ இஃதென்னாம்‌? இதன்கண்‌ உரிமை 

மலைவு, பொருண்மலைவு; மரபுமலைவு, வழக்கு மலைவு, 

தகுதி மலைவு, உணர்ச்சிமலைவு, யுகமலைவு; நியாய மலைவு, 

கருத்து மலைவு; முதலிய மலைவின்‌ தொகையே 

புலப்படுகின்றன. ஆகலின்‌, தொண்டைமண்டல மெனல்‌ 

அமைவதன்று தொண்டமண்டல மெனல்‌ வேண்டும்‌. 

அவர்‌ கூற்றாக வி வகரித்தல்‌- அஃதேல்‌, அற்றன்று; 

பாண்டியன்‌ மண்டலம்‌ பாண்டிமண்டல மென்றாயதுபோல்‌ 

தொண்டையன்‌ மண்டலம்‌ என்பது விகுதி௮ன்‌ கெட்டுத்‌ 

தொண்டை மண்டல மென்றாயது5 ஆகலின்‌ தொண்டை 

மண்டல மெனல்வேண்டும்‌. 

அதனை மறுத்தல்‌ :- பாண்டியன்‌ மண்டலம்‌ பாண்டி 

மண்டல மென்றாயது மரூஉவழக்கு. இஃதங்ஙனமன்று. மரூஉ 

வழக்காயினும்‌ பாண்டி யென்பது குடிப்பெயர்க்கோளாய்‌ அவ்‌ 

வரையனையும்‌ ஒற்றுமையுரிமையால்‌௮ம்மண்லத்தையு மன்றி 

வேறு குறித்தலின்றி நிற்றலின்‌ அறிஞரா லமைத்துக்‌ கொள்ளப்‌ 

பட்டது. தொண்டைமண்டல மென்பதை மரூ௨வழக்கி 

னமைத்துக்‌ கொள்வோமெனின்‌, இங்ஙனங்‌ குறித்தலின்றிப்‌ பல்‌ 

வகையானும்‌ வேறு குறித்து வழூஉநிலையைப்‌ பெறுகின்றது. 

என்னை? தொண்டைத்‌ தழையானு மலரானுந்‌ தொடுத்த 

தொங்க லணிந்தோனைத்தொண்டையன்‌ எனின்‌, பிற்காலத்‌ 

தின்‌ மக்கள்‌ வரலாறுணராமையின்‌ “பெருந்‌ தொண்டை 

யனைத்‌ தொண்டையனென்று வழங்கினர்கொல்‌? அன்றிப்‌ 

புழைக்கை யுடைமையா றும்பி முகத்தவன்‌ கொல்‌?” 

என்றையுறுதற்கும்‌, தொண்டு ஐயனென்று பிரித்து ஏற்றபெற்றி 
கோடற்கும்‌, ஒருவாற்றாற்‌ கேள்வியுடையோருங்‌ “ கொவ்வைத்‌ 

தழையிற்‌ புனைந்த மாலையுடையன்கொல்‌? ஆதொண்டைத்‌ 

தழையிற்‌ கிடத்தப்பட்டவன்கொல்‌? “என்றையுற்று மயங்கு 

தற்கும்‌ இடனாய்ச்‌ சொல்வலி பொருள்வலிஇன்னிசை வண்ண 

முதலிய சிதைவுற நின்று வழூஉநிலையைப்‌ பெற்று மண்டலத்‌ 

தோடணைந்து ஐயம்‌ மயக்கம்‌ கவர்கோண்‌ முதவிய இழுக்கினை 

யேற்று வழுவினும்‌ வழுவாய்‌ நிற்றலானும்‌: இங்ஙனம்‌ வழங்கல்‌ 



தொண்டமண்டல சதகம்‌ 189 

அறிஞர்‌ வழக்கன்றாகலானும்‌ இதனை வழூஉநிலை யென்றாம்‌. 

இஃது “உடற்றூய்மை கருதி நீராட்டுவந்து சென்று ஆண்டு 

அளற்றின்‌ அழுந்திய தொக்கு” மென்று எள்குதற்கிடனன்றிச்‌ 

சிறிது அமைத்துக்‌ கோடற்கிடனன்று. ஆகலின்‌, தொண்டை 

மண் டலமெனல்‌ அமைவன்று தொண்டமண்டல மெனல்‌ 

வேண்டும்‌. 

அவர்‌ கூற்றாக விவகரித்தல்‌ :.- அற்றேல்‌, தொண்டை 

யென்பது ஆகுபெயராய்‌ நின்று அரையனை யுணர்த்தி யுரிமை 

தோற்றி மண்டலத்தொடு புணர்ந்து தொண்டைமண்டல மென்‌ 

றாயிற்று: அதனால்‌ தொண்டை மண்டல மெனல்‌ வேண்டும்‌. 

அதனை மறுத்தல்‌:. இடைப்பாட்டி னியதி யியைபின்றி 

வந்த கடம்பூர்‌ என்பது கடம்ப விருக்கத்தையுடைய ஊரென்று 

தன்னளவே புலப்படுத்துமன்றி ஆகுபெயராய்க்‌ கடப்ப 

மாலையைத்‌ தரித்தவனூரென்று பிறிதளவு புலப்படுத்துவ 

தின்று. என்னை? ஆகுபெயர்‌ ஒன்றன்பெயரா னதற்கியை 

பிறிதைத்‌ தொன்முறையுரைப்பதாகலின்‌. அங்ஙனமே 

பரம்பரை யானன்றி இடைப்பாட்டினிய தியியை பின்றிவந்த 

தொண்டை மண்டலத்தோடு புணர்ந்துழி தொண்டையை 

யுடைய மண்டல மென்று தன்னளவுணர்த்து அன்றித்‌ 

தொண்டையையுடையன்‌ மண்டலமென்று பிறிதினள 

வுணர்த்தற்‌ கோர்‌ வகையானும்‌ வலியின்று. இஃது "யூகமின்றி 

ஒன்று குறித்‌ தொன்று வரைய வொன்றுபட்ட" தென்று முலக 

வழக்கி னினம்‌ போலும்‌!“ என்றெள்குதற்‌ கிடனாம்‌. ஆதலில்‌ 

தொண்டை மண்டல மெனலமைவன்று: தொண்டமண்டல 

மெனல்‌ வேண்டும்‌. 

அவர்‌ கூற்றாக விவகரித்தல்‌ :- அற்றேல்‌, தொண்டை 

யுடையனாலாளப்பட்டது தொண்டையென்று ஈறுகெட்டு ஐ 

விகுதி யேற்றுச்‌ சிறப்புப்‌ பெயராய்‌ மண்டலத்தொடு புணர்ந்து 

அங்ஙனமாயிற்று. ஆகலில்‌ தொண்டைமண்டல மெனல்‌ 
வேண்டும்‌. 

அதனை மறுத்தல்‌ :- ஐயீற்றின்‌ ஐகாரவிகுதி போந்து 

கெட்டுப்‌ புணரிற்‌ குறியீடின்மையிற்‌ சிறப்பன்று இங்ஙனம்‌ 



190 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

புணர்த்தல்‌ இயற்பாடுமன்று அறிஞர்‌ மரபுமன்று. அங்ஙன 

மாயினும்‌ தொண்டையையுடையதென்‌ றாகுமன்றித்‌ 

தொண்டை யுடையனா லாளப்பட்டதென்றொருவாற்றானு 

மாவதன்று. அன்றிச்‌ சோழமண்டல முதலியவற்றோடு 

முரணும்‌. அங்ஙனம்‌ அமைதியின்றிக்‌ கூறினுஞ்‌ சந்தியின்‌ 

பத்தான்‌ நாகை பட்டினம்‌ நாகப்பட்டினமென்‌ றாயதுபோல்‌, 

தொண்டை மண்டலம்‌ தொண்டமண்டலமென்றாதலே 

வேண்டும்‌. இதனை முன்னர்‌ விலக்கியவற்றுட்‌ காண்க. இஃது 

பலவகை யிழுக்கினுஞ்‌ செல்வகைத்து. “இரும்பொற்‌ புண்டுரீ 
இச்‌ சென்று கரும்‌ பொற்றளைகை புகுத்தியதி னினம்‌!” 
என்றெள்குதற்‌ கடனாம்‌. ஆகலில்‌ தொண்டைமண்டல மெனல்‌ 

அமைவன்று தொண்ட மண்டல மெனல்வேண்டும்‌. 

அல்லதூஉம்‌, இங்ஙனம்‌ தொண்டை யென்பது பல்வகைப்‌ 

பொருட்கிடனாய பெயர்த்‌ திரிசொல்‌. ஆதொண்டை யென்பது 

தன்னளவே யுணர்த்தும்‌ பெயரியற்சொல்‌. இங்ஙனம்‌ 

திரிசொல்லாற்‌ சிறப்புப்‌ பெயர்க்‌ காரணக்‌ குறிசெய்தல்‌ 

வழக்கறிந்தோர்‌ மரபன்று. இயற்சொல்லாற்‌ காரணக்‌ 

குறிப்பெய ரமைத்தலே யவரதுமரபு. இஃது ஆதொண்டச்‌ 

சக்ரவர்த்தி யென்று வழங்கும்‌ அறிஞர்‌ வழக்காலறியப்படும்‌. 

அவர்‌ கூற்றாக விவகரித்தல்‌:... அற்றேல்‌, 
ஆதொண்டையன்‌ என்பது மண்டலத்தோடு புணர்ந்துழி, 

முதலுமீறுங்கெட்டு அங்ஙனமாயிற்று: ஆகலின்‌ 

தொண்டைமண்டல மெனல்வேண்டும்‌. 

அதனை மறுத்தல்‌: ஆதொண்டையன்‌ எனின்‌, 

தொகையின்பமும்‌ இசையின்பமும்‌ செறிவுகோளுமின்றிப்‌ 

புல்லென்கையானும்‌, சுருங்கியற்‌ பேரின்பங்‌ குறித்து முன்னும்‌ 

பின்னும்‌ தொகைசெய்தமைத்த சான்றோர்‌ ஒரெழுத்தா 

னீட்டியற்‌ பெயர்ப்பாற்படுத்தி முடிபுவழூஉச்‌ செயற்‌ 
கியையாராகலினும்‌, இங்ஙனம்‌ தொகுக்கப்படின்‌ பொருளாட்சி 

முதலிய குன்றலின்றிச்‌ செந்நெறியிற்‌ பெரும்பயன்றரலானும்‌, 

அங்ஙன மமைத்தல்‌ வழுவேயாம்‌. இஃது ஆதொண்டையன்‌ 

சக்கரவர்த்தி ஆதொண்டயச்‌ சக்ரவர்த்தி யென்னாது, 



தொண்டமண்டல சதகம்‌ 191 

ஆதொண்டன்‌ சக்ரவர்த்தி அதொண்டச்‌ சக்ரவர்த்தியென்று 

வழங்கும்‌ அறிஞர்‌. வழக்காலறியப்படும்‌. 

அவர்‌ கூற்றாக விவகரித்தல்‌ :- ஆண்டு ஆதொண்டைச்‌ 

சக்ரவர்த்தி யெனின்‌ வழுவென்னெனின்‌ . 

அதனை மறுத்தல்‌ :- அங்ஙனம்‌ பெறின்‌, அவ்வரையற்கு 

ஆதொண்டையாற்‌ காரணக்‌ குறிப்பெய ரமைப்பான்‌ கருதிய 

வன்றே கருதியதாதல்‌ வேண்டும்‌. அங்ஙனமின்றிப்‌ பின்னர்‌ 

செங்கோன்மை ஆண்மை முலவிய வண்மையுடைமை பற்றி 

முகமனாவமைக்கப்பட்டது ஆகலின்‌, வழூஉ௨ இங்ஙனமென்க. 

ஈண்டு ஆதொண்டன்‌ சக்ரவர்த்தி ஆதொண்டச்‌ சக்ரவர்த்தி 

யென்பது “புடைப்புள கன்னிப்‌ பொற்குலைக்கண்ணே 

இடைப்பிள வியையா விரட்டைப்பழம்போன்‌” றொரு பொருட்‌ 

கிருவயி னெழுந்‌ திடைப்பிளவறியாச்‌ சிறப்பினப்பெயர்‌. 

ஆதொண்டன்‌ சோழன்‌ ஆதொண்டச்சோழ னென்பதுமது. 

இதனை, தசரதன்‌ சக்ரவர்த்தி - தசரதச்சக்ரவர்த்தி, நளன்‌ 

சக்ரவர்த்தி - நளச்‌ சக்ரவர்த்தி, புரூரன்‌ சக்ரவர்த்தி, புரூரச்‌ 
சக்ரவர்த்தி,சோழன்ராஜன்‌ ,,சோழராஜன்‌,சேரன்ரா ஜன்‌- 

சேரராஜன்‌, பாண்டியன்ராஜன்‌ - பாண்டியராஜன்‌, சோழன்‌ 

மஹாராஜன்‌- சோழமஹாறராஜன்‌ சைவன்‌ சோழன்‌ - 

சைவச்சோழன்‌, குலோத்துங்கன்‌ பாண்டியன்‌- குலோத்துங்க 

பாண்டியன்‌, சோழன்‌ மன்னன்‌- சோழமன்னன்‌, சேரன்‌ 

மன்னன்‌ - சேரமன்னன்‌ என வழங்கும்‌ பல்வகை முடிபு 

வழக்குகளாற்‌ றெளிந்தமையப்படும்‌; ஆகலின்‌ ஆதொண்ட 

னெனல்‌ வேண்டும்‌ ஆதொண்டையனெனல்‌ இழுக்கு. 

இங்ஙனம்‌ இழுக்காய ஆதொண்டையனென்பது முதலுமீறுங்‌ 

கெட்டு மண்டலத்தொடு புணர்ந்து தொண்டைமண்டலமென்‌ 

றாயிற்‌ றெனினும்‌, மேற்குறித்த பல்வகை வழூ௨க்கட்கும்‌ 

பேரிடனாகத்தக்கது. "இடனறிந்து பிறாண்டாத்தினவுண்ணி 

எரிவிற்‌ புழுங்கிற்று" என்பதற்கும்‌, "கருத்தறியாமற்கலப்பான்‌ 

புகுந்து அருத்த மிழுக்குமா” லென்பதற்குமினம்‌!" என்று 

எள்குதற்‌ கிடனாம்‌. ஆகலில்‌ தொண்டைமண்டல மெனல்‌ 

வழூ௨5 தொண்டமண்டல மெனல்‌ வேண்டும்‌. 



192 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அவர்‌ கூற்றாக விவகரித்தல்‌- தொண்டைக்‌ 

காடுடைமையால்‌ தொண்டை மண்டல மெனல்‌ வேண்டும்‌. 

அதனை மறுத்தல்‌:- இங்ஙனம்‌ தொண்டமண்டல 

வரலாற்றை வகுக்குங்‌ காப்பியத்திற்‌ கண்டதேயன்று: 

இவ்வாறு உண்டென்றறிஞரான்‌ இது காறியாங்‌ கேட்டது 

மின்று: ஆகலின்‌ வழூவாம்‌. இஃது “வழியறியாக்‌ கன்று 

குழிவழியாச்‌ சென்‌” றென்பதற்கினம்‌. இங்ஙனம்‌ வழியறியாது 

மொழி யினும்‌, பொய்கூறினும்‌ பொருந்தக்கூறுக 

வென்னுமிழிந்தோர்‌ வழக்கின்கண்ணு மேற்புடைத்தன்று. 

என்னையெனின்‌ காஞ்சி தில்லை என்னு மரபுப்பெயர்கள்‌ 

ஒற்றுமை யுரிமை குறித்து காஞ்சியைக்‌ கண்டு தில்லையை 

யடைந்தானென்று வழங்கப்படுகின்றன. அங்ஙனம்‌ 

தொண்டையைக்‌ கண்டு என்று எவ்வகை வழக்கினும்‌ 
வழங்கப்பட்டதினறாகலி னென்க. இதனாலுந்‌ 

தொண்டமண்டல மெனல்‌ வேண்டும்‌.. 

அவர்‌ கூற்றாக விவகரித்தல்‌ : - தொண்டைமான்‌ என்னும்‌ 

பெயருள்‌ வேற்றோரரைய னிருந்‌ ததிகரித்தமையின்‌ 

தொண்டைமான்‌ மண்டல மென்பதுமான்கெட்டு அங்கன 

மாயிற்று: ஆகலில்‌ தொண்டைமண்டல மெனல்‌ வேண்டும்‌. 

அதனை மறுத்தல்‌ ஃ இங்ஙனம்‌ புணரினும்‌, மேற்குறித்த 

வழூஉ நிலைகட்கிடனாம்‌. 

அன்றித்‌ தொண்டைமானென்பதே வழு. என்னை? 

தொண்டைமா னென்பது தனிமொழி தொடர்மொழி 

என்பவற்றுள்‌ எம்மொழி? விடை: தனிமொழி. வினா 2:- 

தனிமொழியாயின்‌ இதற்கு முதனிலை இறுதிநிலை இடைநிலை 

என்னை? விடை :- தொண்டை - முதனிலை, ஆன்‌ -- 

கடைநிலை, மகரம்‌ -- இடைநிலையாம்‌. 

அதனை. மறுத்தல்‌... என்னின்‌ முதனிலைக்கும்‌ இறுதி 

நிலைக்கும்‌ இடைப்பாடொத்து நிற்பது இங்ஙனம்‌ வரூஉம்‌ 

பெயர்கட்கு இடைநிலை, ஈண்டு முதனிலையீற்று ஐகாரக்‌ 

குறுக்கம்‌ விலங்கிப்‌ பொறுத்திசைப்ப இடைப்பாடின்றி இறுதி 
நிலையோடு இணைந்து வேறு குறித்தவில்‌ இடைநிலை 



தொண்டமண்டல சதகம்‌ 193 

இலமைவின்று. அன்னீறன்றி ஆனீறு ஆறிறந்தன்றி ஐந்திறந்‌ 
தியையுந்‌ தொடர்மொழிப்‌ பெயர்க்கன்றி இங்ஙனம்‌ உரித்தாவ 

தன்று, நயப்பாடின்மையின்‌. ஆகலின்‌ இறுதிநிலையியலும்‌ 

அமைவின்று. விகாரத்தால்‌ வேறு குறித்தலின்‌ முதனிலை 

யியலும்‌ அமைவின்று. 

அல்லதூஉம்‌, இஃதிடைநிலையாயின்‌, கோமான்‌ 

என்பதற்கும்‌ அங்ஙனம்‌ இடைநிலையாகல்‌ வேண்டும்‌. அங்ஙன 

மாயின்‌, கோ - ம்‌- ஆன்‌: - இவற்றுள்‌, கோ - அரையன்‌ என்னின்‌, 

ஆன்விகுதி அதிகரிப்பின்றி மூங்கைபோலும்‌ யானையுண்ட 

கனி போலும்‌ பெயர்ச்சியும்‌ பயனுமின்றி வற்றன்மரனி 

னின்றது. ஆகலின்‌ இஃது இங்ஙனமன்று ஆகலின்‌ அஃது 

அங்ஙனமன்று. இஃது “கைபடலறியான்‌ பொய்படலொன்றோ” 
என்பதற்கினம்‌. ஈண்டு, தொடர்மொழியாய்க்‌ கோன்மன்‌ - 

கோமான்‌ என நிலைமொழி யீறு கெட்டு வருமொழி 
முதனீண்டது. இதனை வழுதிமன்‌ என்னுங்‌ காப்பிய 

வழக்கானுங்‌ கண்ணெர்க. அன்றி , கோன்‌ மஹான்‌ - 

கோமான்‌ என நிலை மொழி யீறு கெட்டு வருமொழி 
வடமொழியாதலின்‌ விகாரம்‌ பெற்றுக்‌ கோமான்‌ என்றாயது. 

அன்றி, கோன்மான்‌ என நிலைமொழி யீறு கெட்டுக்‌ 

கோமானென்றாயது. இங்ஙனமே தொண்டன்மன்‌ 

தொண்டன்மஹான்‌ - தொண்டன்மான்‌ என்பன தொண்டமா 

னென்றாயது. மன்‌ மஹான்‌ மான்‌ என்பவைக்குப்‌ 

பெருமையுடையவ னென்பது பொருள்‌. ஆகலின்‌, 

தொண்டைமானெனல்‌ வழு: தொண்டமானெனல்‌ வேண்டும்‌. 

இங்ஙனமே சேரன்மான்‌ - சேரமான்‌, மலையன்மான்‌ - மலைய 

மான்‌ முதலியவுங்‌ காண்க. ஆகலின்‌ மண்டலத்தோடு கூடிய 

வழி தொண்டமண்டல மெனல்‌ வேண்டும்‌. அன்றி, தொண்ட 

னாடெனல்‌ வேண்டும்‌. தொண்டை னாடெனல்‌ வழூ௨. 

என்னை? சேரன்‌ நாடு - சேரனாடு, சோழன்நாடு - சோழனாடு, 

பாண்டியன்‌ நாடு - பாண்டியனாடு, மலையன்நாடு - 

மலையனாடு என்பது போல, தொண்டன்‌ நாடு 

தொண்டனாடு எனல்‌ மரபு. ஆகலின்‌, தொண்டனாடு எனில்‌ 

அடியனென்ன முதல்‌ வேறு குறிக்குமே எனின்‌, ௮ங்ஙனங் 



194 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

குறிப்பதில்‌ ஆற்றலுமின்று பயனுமின்று. என்னை? 

அவென்பது கரண விடயமாக நின்று உரியானைக்‌ குறிக்கின்ற 

தாகலின்‌$ அன்றி, உடையா னையன்றி உடைமை 

குறித்தலின்றாகலி னென்க. 

இங்ஙனம்‌ பல்வகையாற்‌ சொல்வகை செய்தலென்‌? 

' தொண்டை மண்டல மெனின்மேற்‌ குறித்த வண்ணம்‌ உரிமை 

மலைவு, பொருண்‌ மலைவு, மரபுமலைவு, வழக்குமலைவு, 

தகுதிமலைவு, உணர்ச்சிமலைவு, யுகமலைவு; நியாயமலைவு, 

கருத்து மலைவு, ஐயம்‌, கவர்கோள்‌, மயக்கம்‌, வேற்றுக்குறிப்பு, 

வேற்றுரிமைநிலைமை, நியதியின்மை, இயைபின்மை, 

சொல்வலிச்சிதைவு, பொருள்வலிச்‌ சிதைவு, பொய்க்கோள்‌, 

அனர்த்தம்‌, இன்னிசைவண்ணச்சிதைவு, பிளவுபாடு முதலிய 

பல்வகை வழுக்கட்கிடனாம்‌. 

அன்றி, ஆதொண்டை என்பதன்‌ ஈற்று ஐகாரக்‌ குறுக்கம்‌ 

குற்றலகே பெற்றது, தொண்டை என்பதன்‌ ஈற்று ஐகாரக்‌ 

குறுக்கம்‌ குற்றலகோடு ஒற்றலகு பெற்றது. என்னை? 
ஆதொண்டை ஆ*+தொண் டை. ஈரலகு - ஒரலகு - அரையலகு- 

முதலிடைப்பாடு இருகலை - நடுவி டைப்பாடு காற்கலை. 

கடையிடைப்பாடு முக்காற்கலைஆகலின்‌, ஆதொண்டைநற்று 

ஐகாரக்‌ குறுக்கம்‌ குற்றலகே பெற்றது. தொண்டை? | 

தொண்‌்.டை ஒரலகு-அரையலகு.நான்கிடைப்பாடு காற்கலை - 

பின்னிடைப்பாடு அரைக்கலை ஆகலின்‌, தொண்டை ஈற்று 

ஐகாரக்‌ குறுக்கம்‌, குற்றலகோடு ஒற்றலகும்‌ பெற்றது, இங்ஙனம்‌ 

தொண்டைமண்டலத்தோடு புணருங்கால்‌, மண்‌-ட-ல-ம்‌5 

ஓரலகு - அரையலகு - ஓரலகு - அரையலகு - முன்னிடைப்பாடு? 

கால்‌ - கால்‌ - அரை- அரை பெற்று வேற்றிசை விரவி நிற்றலின்‌, 

புணர்ச்சியிடை ஐங்கலையைப்‌ பெற்றுப்‌ பிரிந்து வேறு 

குறிக்கின்றது ஆகலினும்‌, தொண்டை மண்டலமெனல்‌ வழு; 

தொண்ட மண்டல மெனல்வேண்டும்‌. 

இங்ஙனம்‌ பெயர்க்கோள்கட்கு இயற்சொற்பெயர்‌ முதலிய, 

சொல்விரிப்பெயர்‌ முதலிய, செஞ்சொற்பெயர்‌ முதலிய, சாதிக்‌ 

கூற்றுப்‌ பெயர்‌ முதலிய, ஒருமொழிப்பெயர்‌ முதலிய, உயர்‌ 



தொண்டமண்டல சதகம்‌ _- 195 

திணைப்‌ பெயர்‌ முதலிய, பாற்பெயர்முதலிய, பொதுவிற்‌ 

பொதுப்‌ பெயீர்‌ முதலிய, தன்மைப்பெயர்‌ முதலிய, வழக்குப்‌ 

பெயர்‌ முதலிய, வெளிப்படைப்பெயர்‌ முதலிய, வரையிய 

னடைப்‌ பெயர்‌ முதலிய, உயருரிமைப்பெயர்‌ முதலிய, சிறப்பு 

நிலைப்‌ பெயர்‌ முதலிய, சித்துப்பொருட்பெயர்‌ முதலிய, 

இடுகுறிப்‌ பெயர்‌ முதலிய, மரபு நிலைப்பெயர்‌ முதலிய, 

எழுத்துத்‌ தொடர்ப்பெயர்‌ முதலிய, பொருணிநிலைப்பகுபதப்‌ 

பெயர்‌ முதலிய, பெருஞ்‌ சொல்லாட்சிப்பெயர்‌ முதலிய, 

முதனூல்‌ வாய்பாட்டுப்‌ பெயர்‌ முதலிய - இவைமுதற்‌ பெயர்ப்‌ 

்‌ பாகுபாடு களின்‌ இலக்கணங்களும்‌: எழுத்துப்‌ புணர்ச்சி, பதப்‌ 

புணர்ச்சி, தொடர்புப்புணர்ச்சி, பொருட்புணர்ச்சி, வண்ணப்‌ 

புணர்ச்சி, அளபுப்புணர்ச்சி, இயைபுப்புணர்ச்சி, சமநிலைப்‌ 

புணர்ச்சி, கலவைப்புணர்ச்சி, தெரிநிலைப்புணர்ச்சி, குறிப்புப்‌ 

புணர்ச்சி, வேற்றுமைப்புணர்ச்சி, ஒற்றுமைப்‌ புணர்ச்சி, 

சிறப்புடைப்புணர்ச்சி, பொதுவுடைப்புணர்ச்சி, இருமைப்‌ 

புணர்ச்சி முதலிய புணர்ச்சிஇலக்கணங்களும்‌ கூர்ந்துண 

ரார்க்குத்‌ தொண்டமண்டல மென்பதின்‌ இலக்கணமும்‌ 

புலப்படுவதன்று. 
இங்ஙனம்‌ உணரமாட்டாதார்‌, ஆதொண்டச்‌ சக்ரவர்த்தி 

என்பவர்‌ தாம்‌ அரசு செய்யுங்‌ காலத்தில்‌ தம்மாற்‌ கட்டுவித்த 

ஆலயங்களில்‌ தம்‌ பெயரிலச்சினை சிலையின்கண்‌ பொறிப்‌ 

பித்தனர்‌. ஆண்டும்‌ ஆதொண்ட என்றே இலக்கண அமைதி 

பெற்றிருக்கின்றது. இதனை, திருவலிதாயம்‌ திருமுல்லை 

வாயில்‌ முதலிய சிவதலங்களிற்‌ சென்‌ றேனுங்‌ கண்டு தெளியக்‌ 

கடவர்‌. இஃதின்னுங்‌ கூறிற்‌ பெருகும்‌. 

தொண்டமண்டல மென்பதைத்‌ தொண்டைமண்டல 

மென்று இச்சென்னை நகரிலிருக்கின்ற வித்துவான்களிற்‌ சிலர்‌ 

மாறாக வழங்க, அது குறித்துச்‌ சில பிரபுக்களும்‌ வித்துவான்‌ 

களும்‌ உபாத்தியாயர்களும்‌ “இவ்விரண்டில்‌ இலக்கண 

வமைதியும்‌ உலகவழக்குமுள்ளதுயாது? அதனை யொருவாறு 

தெரிவி க்கவேண்டும்‌” என்று கேட்டுக்கொண்டபடி, 
திருஅருட்பிரகாச வள்ளற்பெருமானரால்‌ அருளப்பெற்றது. 

நூற்பெயர்‌ இலக்கணம்‌ முற்றிற்று 



196 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

2. வழிபடு கடவுள்‌ வணக்கப்‌ பாட்டுரை 

வழிபடு கடவுள்‌ வணக்கம்‌ 

ஆசிரிய விருத்தம்‌ 

கொண்டலை நிகர்க்கும்வேளாண்‌. குடியொடு தழ இய தொண்ட 

மண்டல சதகந்‌ தன்னை வளமையான்‌ வகுப்ப தற்குப்‌ 

புண்டர நுதலி ரண்டு புயமிசை யிருந்தி ரண்டு 

குண்டல நிகரி ரண்டு குமரரை வணக்கஞ்‌ செய்வாம்‌. 

கொ... ம்‌: இச்‌ செய்யுள்‌-வியனுறுமெதிரதூ உம்‌, வீ ழாக்‌ 

கொடையும்‌, பயனுறூஉந்தொழிலும்‌, பழியாப்பண்பும்‌, 

வாய்மையும்‌, அறிவும்‌, மா௮ண்பும்‌, ஆண்மையும்‌, தூய்மையும்‌, 

பொறையும்‌, தோற்றமும்‌, அன்பும்‌, உளங்கொள்‌ இரக்கமும்‌, ' 

ஒழுக்கமும்‌ முதலா விளங்கு விழுக்குடி. வேளாண்‌ குடியே இத்‌ 

தொண்டமண்டலத்திற்‌ பெரும்பாலும்‌ இறை கொளப்‌ பட்டுத்‌ 

தம்‌ வளமையான்‌ ஈண்டுறுூஉம்‌ மற்றைக்‌ குடி கட்கும்‌ 

இம்மண்டலத்திற்கும்‌ வளமை தோற்றிற்று அஃது நெறிப்‌ 

பானுஞ்‌ செறிப்பானுந்‌ தோன்ற வழிபடுகடவுட்‌ பராஅய்ப்‌ 

புலப்படுத்துவ லென்றுபுகுந்தமை யுணர்த்துகின்ற தென்க. 

எங்ஙனமெனின்‌, “கொண்டலை நிகர்க்கும்‌ வேளாண்‌ 

குடியொடு தழீ இய தொண்ட மண்டல சதகந்தன்னை 

வளமையான்‌ வகுப்பதற்குக்‌ குமரரை வணங்குவாம்‌” என்றது 

உய்த்துணர்க வென்க. இஃது வற்புறுத்தற்கு வேளாண்குடியை 

அளவை முகத்தான்‌ வெளிப்படையின்‌ விளங்கவைத்து 

மற்றைக்‌ குடிகளை வேற்றுரு பொடுவிற்‌ பரா முகத்தாற்‌ 

குறிப்பின்கட்‌ சார்த்தி வைத்ததே யமையுமென்க. விளங்கு 

விழுக்குடி வேளாண்குடி. யென்றதனாலன்றே ண்மை அப்‌ 

போன்றிங்ஙனம்‌ பெற்றாம்‌. 

அஃதீண்டு எற்றாற்‌ பெறுதுமெனின்‌, கொண்டலை 

நிகர்க்கும்‌ வேளாண்குடி என்றதனாற்‌ பெறுது மென்க. 

எங்ஙன மெனின்‌, கொண்டலை - பருவப்புயலை, நிகர்க்கும்‌- 



தொண்டமண்டல சதகம்‌ 197 

ஓக்கும்‌, வேளாண்குடி - வேளாண்குடிப்‌ பிறப்பினர்‌ எனவே: 

வேளாண்குடி ர்‌ பிறப்பினர்‌ கைமாறு கனவினுங்‌ கருதலின்றி 

வரையாது வழங்கும்‌ வள்ளற்றன்மை யுடையாரென்றும்‌; 

எவ்வாற்றான்‌ உயர்ந்தோர்கட்குந்‌ தம்மையன்றி உலகியல்‌ 

நடத்தப்‌ படாச்‌ சிறப்புடைக்‌ கருவியாந்‌ தன்மையுடைய 

ரென்றும்‌: இங்ஙனம்‌ வையகத்தார்க்‌ கன்றி வானகத்‌ தார்க்குங்‌ 

குன்றா நன்றி குயிற்றுநரென்றும்‌: தம்மானே யன்றித்‌ தங்‌ 

கருவியானுங்‌ கருமத்தானும்‌ எவ்வெவ்‌ வளாகத்து எவ்வெவ்‌ 

வுயிர்கட்கும்‌ இன்பந்‌ தரூஉம்‌ இயலின ரென்றும்‌: ஆன்ற கல்வி , 

ஊன்று கேள்வி, சான்ற வுணர்ச்சி, ஏன்ற ஒழுக்கம்‌ முதலிய 

உயர்நெறிக்‌ குன்றத்‌ தும்பரிம்பர்‌ பல்காற்பயிலுறும்‌ பாங்கின 

ரென்றும்‌, தொன்னெறி யரை யர்க்குத்‌ துணைவராகிப்‌ பகைப்‌ 

புலனடுங்கிய படர்ந்தெதிருறீ இவாய்விட்டார்த்து வாள்புடை 

பெயர்த்து விற்புடைத்தழீஇ இப்பொற்பொடு பெய்யுமான்மைய 

ரென்றும்‌: தண்ணளி யுருக்கொடு தாங்கிச்‌ செங்கோன்‌ 

நிலைபெறச்‌ செய்யுந்‌ தலைமைய ரென்றும்‌: எத்திறத்தவரும்‌ 

எதிர்கொடு பரா௮ய்ப்‌ பற்பல திறப்படூஉம்‌ பரிசிற்பழிச்ச 

உயரிடத்தோங்கிய பெயருளரென்றும்‌: கடவுளாணையிற்்‌ 

கடவாச்செறிவும்‌, யாவரு மதிக்கும்‌ ஏஎருடைமையும்‌, புலவராற்‌ 

புனையும்‌ புகழின்‌ ஈட்டமும்‌, களக்கறும்‌ ஒண்மையும்‌, விளக்குறு 

பசுமையும்‌, பொய்யா மாற்றமும்‌, போக்கறு தோற்றமும்‌, 

இன்சுவை நிறைவும்‌, எத்திறநலனும்‌ உடையரென்றும்‌ உவமைக்‌ 

குறிப்பாற்‌ பெறப்படுதலின்‌ இங்ஙனமென்க. ஈண்டு வகுத்தவை 

கொண்டலின்கண்ணும்‌ உய்த்துணர்ந்துகொள்க. இஃது 

வகுத்ததன்றி விரிப்பிற்‌ பெருகும்‌. 

இனி, கொண்டலை நிகர்க்கும்‌ வேளாண்குடி 

என்பதற்குக்‌ கொண்டல்‌ - கொண்டலை நடாத்தும்‌, ஐ - தலைவ 

னாகிய இந்திரனை, நிகர்க்கும்‌ - ஒத்த, வேளாண்குடி. வேளாண்‌ 

குடிப்பிறப்பினர்‌ எனினுமமையும்‌. இங்ஙனம்‌ பெறுங்கால்‌, 

வேளாண்குடிப்‌ பிறப்பினர்‌ தமது நல்லொழுக்கம்‌ என்னும்‌ 

ஆணையாற்்‌ கொண்டலை ஆங்காங்குப்‌ பெய்வித்து நடத்தலும்‌, 



198 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஐவகைத்‌ திணையினும்‌ உய்வகைத்‌ திணையாய மருதத்‌. 

திணையை வளம்படுத்துக்‌ காத்தலும்‌, வேளாண்‌ வேள்வி க்கு. 

வேந்தராதலும்‌, வீழாதுதரூஉம்‌ வேளாண்மைக்குரிய 

கருவியையுடையராதலும்‌, யாவரானும்விரும்பப்படூஉம்‌ 

இயற்கையராதலுங்‌ கொள்க. ஈண்டு வகுத்தவை இந்திரன்‌ 

மாட்டும்‌ உய்த்துணர்க. இஃதும்‌ விரிப்பிற்‌ பெருகும்‌. 

அன்றி, கொண்டல்‌ என்பது இலக்கணையால்‌ காவற்‌ 

கடவுளாய விண்டுவாகக்‌ கொண்டு ௮க்கடவுளை ஒத்த 

வேளாண்குடி யெனினும்‌ அமையும்‌. இங்ஙனங்‌ கொள்‌ 

ளுங்கால்‌, வேளாண்குடிப்‌ பிறப்பினர்‌ நடுநின்று எவ்வெவ்‌ 

வுயிர்க்கு நுகர்ச்சி வருவித்தலும்‌, பகைப்புலன்‌ முருக்கிப்‌ 

பாதுகாத்தலும்‌, திருவிற்‌ பொலிந்த சிறப்புடைய ராதலும்‌,. 

இன்சுவை யமுதம்‌ இரந்தோர்க்‌ £தலும்‌, பூமகட்கு உரிமை 

பூண்டு நிற்றலும்‌, சத்துவத்‌ தனிக்குணத்தானே பயிறலும்‌, 
ஊக்கமுஞ்‌ செவ்வியும்‌ உடையராதலுங்‌ கொள்க. ஈண்டு 

வகுத்தவை விண்டுவின்‌ மாட்டும்‌ உய்த்துணர்க. இஃதும்‌ 

விரிப்பிற்‌ பெருகும்‌. 

கொண்டலை நிகர்க்கும்‌ வேளாண்குடியென விரியு 

வமையின்‌ கண்‌ உவமவுருபன்றி ஐயுருபும்‌ விரித்தது இங்ஙனம்‌ 

விரிப்பதற்குக்‌ குறியுணர்த்த வென்க. உவமைக்கும்‌ பொருட்கும்‌ 

ஒரு நோக்கத்தானன்றிப்‌ பலபட வகுத்த தெற்றாலெனின்‌, 

உவமைப்‌ பொருள்‌ புகழ்‌ பொருண்‌ மிகை குறித்தழுக்கற்று 

முரணுதற்‌ குறியா நிகர்க்குமென்னுந்‌ தடுமாறு உவமவுருபு 

விரித்தமையின்‌ என்னை என்க? ஆசிரியர்‌ தொல்காப்பியர்‌ 

உவமவுருபுகளை வகுத்து முடிபுசெய்யுமிடத்து, “கடுப்ப 

வேய்ப்ப”* வென்னுஞ்‌ சூத்திரத்தா னிகர்ப்ப வென்பது 
மெய்யுவமவுரு பென்று வழுத்த வண்ணம்‌ 

4. கடுப்ப வேய்ப்பமருள புரைய 

வொட்ட வொடுங்க வோட நிகர்ப்பவென்‌ 

றப்பா லெட்டே மெய்ப்பா லுவமம்‌. 

- தொல்‌, பொருள்‌, உவமஇயல்‌, 15 



தொண்டமண்டல சதகம்‌ 199 

அவ்வுருபு ஈண்டஃதேலாதுதொழில்‌ பயன்‌ முதலிய 

வேற்றதாகலின்‌. அஃதேல்‌ இஃதுயாண்டும்‌ வரைதலின்றோ 

வெனின்‌ "தடுமா றுருபுக டாம்வரையின்றே”” 

யென்பவாகலின்‌ விரும்புமிடத்‌ தின்றென்க. அன்றி 

இஃதழுக்கற்று முரணுதற்‌ பெயர்ச்சிக்கட்‌ போந்த 

வெச்சம்போறலின்‌ ௮ங்ஙனங்‌ குறிக்க வைத்த தெனினு 

மமையுமென்க. இவ்வுவமை நோக்கைச்‌ “சுட்டிக்‌ கூறா"? 

வென்னுஞ்‌ சூத்திர நோக்கத்தானுங்‌ காண்க. உவமையும்‌ 

பொருளு மொத்தல்‌ வேண்டு மென்றவாறு ஒத்த வண்ணம்‌ 

உய்த்துணர்க. அன்றி உவமப்போலி மறுக்கப்படா வாகலின்‌ 

ஈண்டு அவற்றுள்ளும்‌ ஏற்பன விருப்பினும்இழுக்கின்‌ றென்க. 

இஃதின்னும்‌ விரிக்கிற்‌ பெருகும்‌. 

கொண்ட லென்பதுவிரவு மிகையொலிக்‌ காப்பிய 

வழக்குத்‌ தொடரியற்‌ பால்பகாபவஃறிணைப்‌ பல்பொருள்‌ 

குறித்த வொரு பெயர்த்திரிசொல்‌. ஈண்டுச்‌ சிறப்புயருரிமைக்‌ 

கருவி அவயவப்‌ பொதுநிலைப்‌ புதப்பொருட்டாகிய மேகத்தை 

யுணர்த்திற்று. 

வேளாண்குடி. யென்பது உயர்நிலைக்‌ காப்பிய வழக்குச்‌ 

சொன்னடைச்‌ சிறப்பு - முன்னிலைக்‌ காரணம்‌ பின்னிலை 

யிடுகுறிச்‌ சாதிக்‌ கூற்றுத்‌ தொடர்நிலைகருத்துப்‌ பொருட்புறத்‌ 

துயர்‌ திணைக் காட்சிப்‌ பொருட்‌ பன்மைத்தோற்றத்தன்மொழித்‌ 

தொகைச்‌ சொற்றொடர்‌. இதனை வேளாண்மைக்குரிய குடிப்‌ ' 

பிறப்பினரென்று விரித்துக்கொள்க, வேளாண்மை நன்றி 

ஈகை வேளாண்டொழின்மை முதலிய பல்பொருள்‌ குறித்த 

வொரு சொல்‌. அஃது வேளாண்‌ டொழி லுடைமையா னன்றி 

ஈகை முதலிய நற்செய்கை யுடைமைக்கு முரியவோர்‌ 

5.  தடுமா றுவமங்‌ கடிவரை யின்றே. 

- தொல்‌, பொருள்‌, உவமஇயல்‌, 35 

6. குட்டிக்‌ கூறா வுவம மாயிற்‌ 

பொருளெதிர்‌ புணர்த்துப்‌ புணர்ந்தன கொளலே. 
- தொல்‌, பொருள்‌, உவமஇயல்‌, 7 



200 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

குடி ப்பண்பாயிற்று. குடி யென்பது குலம்‌ ஊர்‌ முதலிய குறித்த 

வோர்சொல்‌. அஃதீண்டு குலத்தின்‌ மேனின்றது., அன்றி 

மருதத்திணையு ரென்பது மோன்று. வேளாண்டொழில்‌ 

என்பதில்‌ வேள்‌ என்பது நன்னிலம்‌, ஆண்‌ என்பதுஉரிமைத்‌ 

தலைமை, தொழில்‌ என்பது முயன்றுமுடித்தல்‌, இதனால்‌ 

நன்னிலந்‌ திருத்திச்‌ செந்நெறி பொங்கப்‌ பைங்கூழ்‌ விளைக்கு 

முரிமைத்தலைமைத்‌ தொழில்‌ என்பது பெறப்பட்டது. 

அல்லதூஉம்‌, வேள்‌ என்பது விரும்பப்படுகை, அண்டடொழில்‌ 

- ஆண்மைத்‌ தொழில்‌. இதனால்‌ அரையரால்‌ விரும்பப்படூஉம்‌ 

மந்திரித்‌ தலைமை சேனைத்தலைமை யென்னும்‌ ஆண்மைத்‌ 

தொழிலுடையோ ரென்பதூஉம்‌ அமையுமென்க. இதனை 

யுடைய குடிப்பிறப்பினர்‌ வேளாண்குடிப்‌ பிறப்பினர்‌ வேளாள 

ரென்க. இவ்வேளாண்குடிப்பிறப்பினர்‌ ஈகை முதலிய நற்‌ 

செய்கைகளின்‌ மிக்கா ரென்பதற்கு வேறு கூறு வேண்டுவ 

தின்று. இவர்‌ குடிப்பெயரேதக்க சான்றென்க, அன்றி 

அந்தணர்‌ அரையர்‌ வணிகர்‌ முதலியோர்தத்தமக்குரிய 

ஒழுக்கங்களை நடத்தற்கு வேளாண்குடிப்‌ பிறப்பினரது உதவி 

முற்றும்‌ வேண்டுதலின்‌, இவர்நெறி பெருநெறி யென்பதற்கு 

மஃதே சான்றென்க. இதனைத்‌ தொல்‌ காப்பியத்தில்‌ 

“நாற்றமு 7 மென்னுஞ்‌ சூத்திரத்துள்‌ “வேளாண்‌ பெருநெறி “ 
யென்ற தனாற்‌ காண்க. அன்றி யிவர்க்‌ கித்தொழிலுரிமைச்‌ 

சிறப்‌ பென்பதூஉம்‌ இவரது மேம்பாட்டுத்‌ தன்மையையு 

மரபியலிற்‌8 காண்க. இதனை விரிக்கிற்‌ பெருகும்‌. 

வழிபடு கடவுள்‌ வணக்கப்பாட்டுரை முற்றிற்று. 

7. தொல்‌, பொருள்‌, களவியல்‌ 23 

8. தொல்‌, பொருள்‌, மரபியல்‌ 80 : 81 

வேளாண்‌ மாந்தர்க்‌ படையுங்‌ கண்ணியும்‌ 

வாய்ந்தன ரென்ப அவர்பெறும்‌ பொருளே. 

வேந்துவிடு தொழிலிற்‌ படையுங்‌ கண்ணியும்‌ 

வாய்ந்தன ரென்ப அவர்பெறும்‌ பொருளே. 



3. “உலகெலாம்‌” என்னும்‌ மெய்ம்‌ 
மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 

1. மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ ஆமாறு 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

இஃது உலகெலாம்‌ என்னும்‌ மெய்ம்மொழிப்‌ பொருள்‌ 

விளக்கம்‌ என்பது எங்ஙனமெனின்‌:- திருவருளின்‌ பத்தை 

அங்கைக்கனியிற்‌ பெற்ற பெரியரையும்‌ அத்திருவருளையும்‌ 

வாச்சிய லக்ஷியமாகக்‌ கொண்ட பெரிய புராணத்தில்‌ தெய்வத்‌ 

தற்சிற்புச்‌ செந்தமிழ்ச்‌ செய்யுட்கண்‌ எல்லாம்‌ வல்ல இறைவன்‌ 

திருவருளால்‌ எடுத்துக்‌ கொடுக்கப்பட்ட உலகெலாம்‌ 

உணர்ந்தோதற்‌ கரியவன்‌ என்னும்‌ மெய்ம்மொழியினது 

பொருள்விளக்க மகாலின்‌ மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்க 

மென்றாயிற்றென்க. 

இதனை மெய்ம்மொழி என்றது என்னையெனில்‌.. 

உணர்ந்தோர்‌, இழிகுணஆங்கார மொழியாய மனிதர்‌ 

மொழியினும்‌ சமகுண ஆங்கார மொழியாய தேவர்மொழி 

மெய்ம்மொழி என்பர்‌? அதனினும்‌, உயர்குண ஆங்கார 

மொழியாய முனிவர்மொழி மெய்ம்மொழி என்பர்‌; 

அதனினும்‌, இயல்புப்‌ பிரகிருதி மொழியாய அரிபிரமாதியர்‌ , 

மொழி மெய்ம்மொழி என்பர்‌: அதனினும்‌, சுத்தாசுத்தமாயா 

மொழியாய உருத்திராதியர்‌ மொழி மெய்ம்மொழி என்பர்‌; 

இங்ஙனமன்றி, மொழித்திறன்‌ தெரிந்துமுடிபு முற்றுணர்ந்‌ 
தோர்‌ அபரவந்துயிப்‌ பிரணவமொழியாய சதாசிவாதியர்‌ 

மொழியே மெய்ம்மொழி என்பர்‌ என்னின்‌ இவ்வபரவயிந்துவப்‌ 

பிரணவமொழிக்கு உபாதான உபகரணஅதிகரண வியாபக 

சித்தமாய்‌ சுத்த வியோமாகாரமாய்‌ விளங்குகின்ற திருவருட்‌ 

பரவயிந்துவத்துரியத்‌ திருவாக்கான்‌ மொழிந்த உலகெலாம்‌ 

என்னும்‌ மொழியை மெய்ம்மொழி யென்றல்‌ இறும்பூதன்‌ 

றென்க. வேறு இயைபியல்‌ அடையொன்று வழக்கின்கண்‌ 

இன்மையிற்‌ கூறியதன்றி இதோ ரியைபியல்‌ அடையுமன்‌ 

றென்க. 



202 மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 

இதனைத்‌ திருவருட்‌ பரவயிந்துவத்‌ துரியமொழி என்றது 

எங்ஙனமெனின்‌:- சுத்தமுதலிய மாயாகாரிய ஆகாயங் 

களினன்றி, நாதாதீதமாய்‌, சிதாகாசமென்று வேதாகமங்‌ 

களால்‌ மீக்கூறப்பட்ட சிற்சபைக்‌ கண்‌ தோன்றிய மொழி 

யாகலின்‌ அங்ஙனங்‌ கூறியதென்க. 

ஆயின்‌ இவ்வடைமொழிப்‌ பொருட்டுணிபு என்னை 

யெனின்‌:- வாச்சியப்‌ பொருளாங்கால்‌ மெய்ம்மையை யுடைய 

மொழியென்று வேற்றுமை வழியான்‌ விரித்து அபரவயிந்துவப்‌ 

. பிரணவமொழிக்கும்‌, லக்ஷியப்‌ பொருளாங்கால்‌ 

மெய்ம்மையாகிய மொழியென்று ௮ல்வழியான்‌ விரித்து 

திருவருட்‌ பரவயிந்துவத்‌ துரியமொழிக்கும்‌ இயைபுகோடல்‌ 

துணிபென்க. 

இங்ஙனம்‌ வாச்சிய லக்ஷியமொழி வரலாறென்னை 

யெனின்‌ :- மனிதர்‌, தேவர்‌, முனிவர்‌, அரிபிரமர்‌, உருத்திரா 

தியர்‌ மொழியாய ஆங்காரமொழி, பிரகிருதிமொழி, மாயை 

மொழி என்பவை அசுத்தமும்‌ சுத்தா சுத்தமுமாகிய சத்தார்த்தப்‌ 

பிரபஞ்ச காரண வைகரியாதி நான்கு வாக்கின்‌ காரியமொழி 

யாகலின்‌ மெய்ம்மொழியன்றென்க. சதாசிவாதி மொழியாகிய 

பிரணவமொழி சுத்த சத்தார்த்தப்‌ பிரபஞ்ச காரணமாகிய 

அபரவயிந்துவ காரியமொழி யாகலின்‌ வாச்சிய மெய்ம்மொழி 

யாயிற்றென்க. பரசிவ மொழியாய திருவருள்துரிய மொழி, 

துரிய சத்தார்த்தப்‌ பிரபஞ்ச காரணமாய்ச்‌ சிற்சத்தி 

பரவிந்துவிற்‌ பதிதலான்‌ நாதமாத்திரத்தினுண்டாய 
மொழியாகலின்‌, லக்ஷிய மெய்ம்‌ மொழி யாயிற்றென்க 

இஃது மெய்ம்மொழி என்பதைப்‌ பெரியபுராணத்துள்‌ 

அருளி னீர்மைத்‌ திருத்தொண்‌ டறிவருந் 

தெருளி னீரிது செப்புதற்‌ காமெனின்‌ 

மருளின்‌ மெய்ம்மொழி வானிழல்‌ கூறிய 

பொருளி னாகு மெனப்புகல்‌ வாமன்றே 

என்ற செய்யுளுள்ளுங்‌ காண்கவென்க. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 203 

இஃது ௮அபரவாக்கிய விவகாரமன்றாகலின்‌ விசேட 

இலக்கணம்‌ இயற்பட விரித்தவிலம்‌ என்க. 

இம்‌ மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கத்தின்‌ எல்லை 

எங்ஙனமெனின்‌:- யோகாந்த கலாந்த நாதாந்த போதாந்த 

வேதாந்த சித்தாந்த மென்னும்‌ சடாந்தானுபவ'சாத்தியர்களும்‌ 

அவற்றை விரும்பி அவ்வழிக்கண்‌ நின்ற சாதகர்களும்‌ 

அந்தரானுபவ திட்டாந்தமாக உபாசிக்க விளங்குகின்ற சிதம்பர 

ராசியத்தைக்‌ குறிக்குஞ்‌ சிற்சபைக்‌ கண்ணே, சேக்கிழா 

ரென்னுந்‌ தெய்வப்‌ புலவர்‌ பொருட்டு இறைவர்‌ பரமாகாய 

வாக்கான்‌ மொழியப்பட்டுச்‌ சமரசானுபவ சாட்சாத்காரமாய்‌ 

ஆறந்தத்தினு நடிக்கின்ற சிதம்பர நடனத்‌ திருவருட்‌ பதத்தை 
வாச்சிய லக்ஷியமாகக்‌ கொள்ளப்பட்டதாகலின்‌, சடாந்த சமரச 

லக்ஷியப்‌ பொருளெல்லையை யுடையதென்க. 

இனி உலகெலாம்‌ என்பதன்‌ மட்டன்றி, உணர்ந்தோதற்்‌ 

கரியவன்‌ என்ற தொடர்காறும்‌ அத்திருவருட்‌ பரவயிந்துவத்‌ 

துரியத்‌ திருவாக்கின்‌ எழுந்த மெய்ம்மொழி என்று ஐயமறக்‌ 

கொள்கவென்க. எங்ஙனமெனின்‌ :- திருவருட்‌ புலமைசான்ற 

சேக்கிழாரென்னும்‌ பெரியர்செயற்கரிய என்று அரையன்‌ 

பணித்தவாறு அடுத்தகருவிகள்‌ முறைப்பட ஒன்றேனுமின்றி 

முடித்தற்கு எங்ஙனங்‌ கூடுமென்று 'ஐயுற்று அழுங்கிய 
உள்ளத்தோடு அருட்‌ பொதுவின்கண்‌ போந்து பணிந்து 

பழிச்சித்‌ திருவருட்‌ பெருமையைச்‌ சிந்தித்து நிற்ப, ஆண்டு 

இறைவர்‌ அவர்‌ கருதிய பெருஞ்செயல்‌ முடித்தற்‌ பொருட்டு 

உளங்கொண்டு சிற்சபைக்கண்‌ புறத்து உலகெலாம்‌ என்றும்‌ 

அவரகத்து அந்நிலைக்கண்‌ உணர்ந்தோதற்கரியவன்‌ என்றும்‌ 

மொழிந்தருளியவா றென்க. 

அங்ஙனமொழிதற்கு இயைபு எங்ஙனமெனின்‌:- 

உலகெலாம்‌ என்பது பலநோக்குடைப்‌ பெருமொழியாகலின்‌ 

எந்நோக்கங்‌ கருதி மொழிந்தனர்‌ இறைவர்‌ அந்நோக்கம்‌ 

அவரறிந்தே முடித்தல்‌ வேண்டும்‌, மற்றையர்‌ முடித்தற்கு 



204 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அணுத்துணையுங்‌ கூடா. அன்றித்‌ திருவருள்‌ துரியத்‌ திரு 
வாக்கில்‌ எழுந்த பயனிலைமுற்றாக்‌ குறைமொழியை மற்ற 

வாக்கான்‌ முடித்தற்கு இயைபு எவ்வாற்றானும்‌ இறைத்தனையு 

மின்று. அன்றி, சிவசுதந்தரச்‌ செயற்‌ குறையைச்‌ சீவசுதந்தரத்‌ 

தான்‌ முடித்தலுங்‌ கூடா. அன்றி, இதுகாறும்‌ இறைவர்‌ அருள்‌ 

வடிவாற்‌ பக்குவர்கட்கு உபதேச முதலிய திருவாக்களித்த 

வற்றுள்‌ இங்ஙனம்‌ குறைமொழியளித்ததின்று. அங்ஙனம்‌ 

அளித்தல்‌ ௮த்திருவருட்டுரியத்‌ திருவாக்கின்‌இயலுமன்‌ று. 

ஆகலினென்க. 

ஆயின்‌ ஓரிடத்தே மொழியாது அகத்தும்‌ புறத்தும்‌ 

மொழிந்தது என்னையெனின்‌ :- அக்காலை அருட்‌ பொதுவின்‌ 

கண்‌ நின்ற அந்தணர்‌ அறவோர்‌ முதலிய பலரும்‌ அவர்வழி 

மற்றையோரும்‌ சேக்கிழாரென்னும்‌ பேரிற்‌ சிறந்த பேரறி 

வுடைய பெரியர்‌ திருவருட்டுணையால்டிப்பெருங்‌ காப்பிய 

முடித்தனர்‌. இஃது மாயைத்துணையால்‌ தேவர்‌ முனிவர்‌ 

மனிதர்‌ இயற்றியமற்றைக்‌ காப்பியங்கள்‌ போல்‌ எளிதன்று 

என்று அன்புகொண்டு அனுபவித்து உய்தற்‌ பொருட்டும்‌ அம்‌ 

்‌ மெய்ம்‌ மொழியைக்‌ கேட்டுச்‌ சேக்கிழாரது புறக்கரணங்கள்‌ 
சுத்தியாதற்‌ பொருட்டும்‌, புறத்தே உலகெலாம்‌ என்றெழுந்து 

தத்துவ படலத்தால்‌ மயங்கிய அவரது ஆன்ம திருட்டியைப்‌ படல 

நீக்கஅறிவு விளக்கிச்‌ சுத்தி செய்தற்‌ பொருட்டு அகத்தே 

உணர்ந்தோதற்‌ கரியவன்‌ என்று முடிந்த தென்க. 

ஆயின்‌ அகத்தும்‌ புறத்தும்‌ மொழிதற்கு அளவை எங்ஙன 
மெனின்‌ :- திருவருட்‌ பரவயிந்துவத்துரியமொழி புறத்தே 

எழுந்து அகத்தே நிறைந்தது சுத்திசெய்தற்‌ கருணையான்‌ 
வாயுப்போல என்னுஞ்‌ சுதன்மியமாகிய இக்கருதல்‌ 

வியாத்தியால்‌ அறிகவென்க. என்னையெனின்‌:- பொருட்புலப்‌ 

பாட்டின்கண்‌ சிற்சத்தியானது பரவிந்து விற்பதிதலும்‌ 

அதனால்‌ அதன்கண்‌ நாத முண்டாதலும்‌ உண்மை யாதலின்‌ 

பக்கமும்‌ பக்கத்‌ தன்மையும்‌ பெறப்பட்டன. வரலாற்றுப்‌ 

புலப்பாட்டின்கண்‌ அகத்தும்‌ புறத்தும்‌ சுத்திசெய்தற்‌ 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 205 

கருணையானன்றி அம்மொழி தோன்றாதாகலின்‌ 

சிதைக்கப்படா அளவைத்திறன்‌ பெறப்‌ பட்டது. உறழ்ச்சிப்‌ 

புலப்பாட்டின்கண்‌ நேர்ச்சிப்பொருள்‌ வான்புறத்தெழுந்து 

அகத்து நிரம்புதல்‌ எங்ஙனம்‌ அ௮ங்ஙனந்‌ திருவருட்‌ 

பரவயிந்துவப்‌ புறத்தெழுந்து வாக்ககத்து நிரம்புதல்‌ 
கூடுமாகலின்‌ அளக்கப்படுகை மாறுபடாமை பெறப்பட்டது. 

ஆகலில்‌ அசம்பவம்‌ அவ்வியாத்தி அதிவி யாத்திகளுமின்று. 

இதனால்‌ வியாத்தி முறை காண்கவென்க. 

இனி இம்மெய்ம்மொழிக்குப்‌ பொருள்‌ விளக்கஞ்‌ 

செய்யுமிடத்துக்‌ காட்சியும்‌ கருதலும்‌ இன்றியும்‌ உரையளவையும்‌ 

வேண்டுங்கால்‌ வேதாகம முதலிய குறித்தல்‌ வேண்டுமாக 

லெனின்‌, குறித்தல்‌ வேண்டா, என்னை யெனின்‌:- 

இங்ஙனம்‌ வருணாசிரமமானத்தாற்‌ பந்தப்பட்டு 

ஏகதேசத்தான்‌ வழங்குகின்ற வேதம்‌, வருணாசிரம மானத்தாற்‌ 

பந்தப்படாது யாண்டும்‌ பூரணத்தான்‌ வழங்கும்‌ மெய்ம்‌ 

மொழிக்குப்‌ பிரமாணமாகா வென்க. அன்றியும்‌, வேதங்கள்‌ 

ஓர்‌ காலத்தில்‌ உருத்திரனாலும்‌, வேறொர்‌ காலத்தில்‌ விண்டு 

வாலும்‌, பிறிதோர்‌ காலத்தில்‌ பிரமானலும்‌, மற்றோர்‌ 

காலத்தில்‌ பராசரன்‌, வியாசன்‌ முதலிய முனிவராலும்‌ 

தொகுத்தும்‌ வகுத்தும்‌ விரித்தும்‌ பலவாறு விகாரப்‌ 

படுகின்றனவாய்‌: தாதுக்கள்‌, பிரத்திய யங்கள்‌, பிராதி 

பத்தியங்கள்‌ முதலிய இயலுறுப்பும்‌, வர்ன்னம்‌, பதம்‌, ஜடை 

முதலிய இயல்‌ விசேடவுறுப்பும்‌, உதாத்தம்‌, அநுதாத்தம்‌, சுரிதக 

முதலிய இசையுறுப்பும்‌, சிக்ஷை, கற்பம்‌, வியாகரணம்‌, 

நிருத்தம்‌, சோதிடம்‌, சத்தம்‌ முதலிய அங்கவுறுப்பும்‌ ஆயுள்‌ நூல்‌, 
தநுநூல்‌, காந்தருவ நூல்முதலிய உபவுறுப்பும்‌ உடையனவாய்‌: 

பஞ்சப்பிரம்ம மந்திரம்‌, தத்துவத்திரய மந்திரம்‌ முதலிய 

மந்திரம்‌ சாமானிய விசேடங்களும்‌, ஸ்நானம்‌, சந்தி, ஜெபம்‌, 

ஓமம்‌, தர்ப்பணம்‌, வைசுவதேவம்‌, இட்டி, அக்கினிட்டோமம்‌, 

பசுபந்தம்‌ திரையாக்கிநியம்‌ முதலிய நித்திய கன்மங்களும்‌, 

வருடகன்மவிசேடம்‌, அயனகன்மவிசேடம்‌, மாதகன்ம 



206 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

விசேடம்‌, பருவகன்மவி சேடம்முதலிய நைமித்திக கன்மங்‌ 

களும்‌, அசுவ மேதம்‌, ராஜசூயம்‌, பெளண்டரீகம்‌ முதலிய காமிய 

கன்மங்களும்‌, சுராபானம்‌, பரதாரகமனம்‌, அசத்திய வாசகம்‌ 

முதலிய நிஷேத கன்மங்களும்‌, அனசனம்‌, சாந்திராயணம்‌, 

கிருச்சிரம்‌ முதலிய பிராயச்‌ சித்த கன்மங்களும்‌, சூரிய 

உபாசனை, பிரமஉபாசனை, விண்டுஉபாசனை, ருத்திர 

உபாசனை, பி ரணவ உபாசனை முதலிய உபாசான கன்மங்‌ 

களுமாகிய கன்ம சாமானிய விசேஷங்களும்‌ சமயத்தார்‌ 

சாதியார்‌ பலர்க்கும்‌ ஒத்த வண்ணம்‌ வரைதற்கும்‌ ஒதற்கும்‌ 

உணர்தற்கும்‌ இடங்கொடாமையும்‌, பலவாறு விகற்பித்துக்‌ 

கூறும்‌ மயக்கமும்‌உடையனவாய்‌: தாம்‌ திருவருட்‌ பரவயிந்துவ 

சத்தியான அபரவிந்துவின்கண்‌ உற்பத்தியாய்‌ அதனிடத்தே 

லயமாதலில்‌ ஆதியும்‌ அந்தமும்‌ உடைத்தாயிருந்தும்‌, 

அங்ஙனங்கோடலின்றி உற்பத்தி யின்மையும்‌ 

லயமின்மையுமாகிய அநாதியென்றும்‌ நித்தியமென்றும்‌ தம்மைத்‌ 

தாமே விபரீதத்தான்‌ மீக்கூறுகின்ற மதமும்‌ அகங்காரமும்‌ 

பெற்றிருத்தலுமன்றியும்‌; கருமை, கடினம்‌, எளிதின்‌ உருகாமை, 

புலால்நாற்ற முடைமை முதலிய வன்மைக்‌ குணங்களால்‌ 

வெளிப்பட்டு மண்வெட்டி, கோடரி, அரிவாள்‌ முதலிய அற்பக்‌ 

கருவியை விரும்பினோர்‌ எளிதிற்‌ பெறத்தான்‌ பரிண 

மித்தலேயன்றி, மகுடம்‌ குண்டலம்‌ முதலிய விசேடக்‌ 

கருவிகளை விரும்பினோர்க்குத்‌ தன்னுண்மைக்‌ குணமாய 

சுவர்ணத்தன்மையை நெடுஞ்‌ சேய்மைக்கண்‌ மறைத்து அரிதிற்‌ 

பெறவிருந்த அயலோக நியாயம்போல்‌, மாயாசத்தார்த்தப்‌ 

பிரபஞ்ச காரிய சித்த விருத்தியாகிய வன்மைக்‌ குணங்களான்‌ 

வெளிப்பட்டு, பூலோகபோகம்‌ சுவர்க்க லோகபோகம்‌ முதலிய 

அநித்திய போகங்களை விரும்பினோர்‌ எளிதிற்‌ பெறத்‌ தாம்‌ 

மந்திர தந்திரங்களாற்‌ பரிணமித்தலேயன்றி, அருட்போகம்‌ 

ஆனந்தபோகம்‌ சிவபோகம்‌ முதலிய நித்திய போகங்களை 
விரும்பினோர்க்குத்‌ தமதுண்மைக்‌ குணமாகிய உபதேச 

லக்ஷியத்‌ தன்மையை நெடுஞ்சேய்மைக்கண்‌ மறைத்து அரிதிற்‌ 

பெறவிருத்தலானும்‌: தன்‌ பலத்தை விரும்பினோர்க்கு நின்று 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 207 

கர நீட்டித்தலினானும்‌ வேற்றுக்கருவி முதலியவற்றானுங்‌ 

கைகூடுதலின்றி, மேலிவர்ந்தரிதிற்‌ றலைக்க நின்று தன்‌ 

காய்களைக்‌ கவர்ந்தும்‌ அந்நிலைக்கண்‌ அனுபவி த்தற்கும்‌ 

வேறொர்கருவி வேண்ட நின்ற இலாங்கலி விருக்ஷ்‌' நியாயம்‌ 

போல்‌, உபதேச லக்ஷியத்‌ தன்மையைப்‌ பெறத்‌ தொடங்கிய 

சாதகர்க்குத்‌ தத்தம்‌ பருவத்திற்‌ கடுத்த உணர்வானும்‌ பல்வகைச்‌ 

சாதகத்தானுங்‌ கைகூடுதலின்றித்‌ தெய்வகதியான்‌ 

முடிபுநோக்கி அத்தலைக்‌ கண்‌ அமைந்த பொருளைக்‌ 

கவர்ந்தும்‌அந்நிலைக்கண்‌ அனுபவி த்தற்கும்‌ வேதாந்த விசார 

முதலிய வேறோர்கருவி வேண்ட விருத்தலானும்‌, 

மனிதர்மொழி, தேவர்மொழி, முனிவர்மொழி, 

அரிபிரமாதியர்மொழி, உருத்திராதியர்‌ மொழி என்பவைக்குப்‌ 

பெரும்பாலும்‌ பிரமாணமாக நிற்பன வன்றித்‌ திருவருட்‌ 

பரவயிந்துவத்‌ துரியமொழிக்கு ஒருவாற்‌ றானும்‌ 

பிரமாணமாகா வென்க. . 

ஆகமங்களுள்‌ சில ருக்குவேதம்போல்‌ மந்திரகலையைக்‌ 

குறித்தும்‌, சில தயித்திரீய வேதம்‌ போல்‌ தந்திர கலையைக்‌ 

குறித்தும்‌, சில சாம வேதம்‌ போல்‌ உபயமுங்‌ குறித்தும்‌, சில 

அதர்வண வேதம்போல்‌ உலகியலைக்‌ குறித்தும்‌ வருதலின்‌ வேத 

சம்மதமாகியும்‌, சில ஏகான்ம விரோதஞ்‌ சாதித்தலின்‌ வேத : 

விரோதமாகியும்‌, உபய மாயாகாரியங்களைப்‌ பெரும்பாலும்‌ 

விரித்து விளக்கலான்‌ மயேசுர சதாசிவாதி மொழிக்குப்‌ 

பெரும்பாலும்‌ பிரமாணமாமன்றி இத்துரிய மொழிக்குப்‌ 

பிரமாணமாகா வென்க. 

இதனால்‌, வேதாகமங்கள்‌ சகளத்திற்‌ சகுணமாகத்‌ 

தோன்றிய ஈசுர வாக்கியங்கள்‌ என்பதும்‌” உலகெலாம்‌” என்பது 

பூரண நிஷ்களத்தில்‌ நிர்க்குணமாகத்‌ தோன்றிய பரசிவ 

வாக்கியம்‌ என்பதும்‌ “ உணர்ந்‌ தோதற்‌ கரியவன்‌” 

என்பதுஏகதேச நிஷ்களத்தில்‌ நிர்க்குணமாகத்‌ தோன்றிய 

பரசிவ வாக்கியம்‌ என்பதும்‌ அறிகவென்க. 



208 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆயின்‌ இம்மெய்ம்மொழிக்கு உரைப்பிரமாணம்‌ 

வேறின்றாலோ எனின்‌ :. தற்சுதந்தரத்தானும்‌ தற்புகழ்ச்சி 

யானும்‌ தன்‌ மேம்பாடு வெளிப்படுத்து நிமித்தத்தானும்‌ 

ஈசுராதிகளால்‌ உபசரித்து உரைக்கப்பட்ட வேதாகமாதிகள்‌ 

இங்ஙனம்‌ மெய்ம்மொழிப்‌ பிரமாணமாகா என்றதன்றி, 

சிவசுதந்தரத்தானும்‌ நிரகங்காரத்தானும்‌ சிற்சத்தி ஆனந்த 

சத்தித்‌ துவாரமாக நாதாந்தத்திருந்து சிவஞானிகள்‌ 
மோனந்ததும்ப மொழிந்தருளிய திருவருட்டுரிய மொழிகளைப்‌ 

பிரமாணமாகா என்கிலம்‌. ஆகலின்‌ உரையளவை வேண்டுங்‌ 

கால்‌ அச்சிவஞானிகளது மோனந்ததும்ப மொழிந்‌ தருளிய 

திருவருட்டுரியமொழிகளைப்‌ பிரமாணமாகா என்கிலம்‌. 

ஆகலின்‌ உரையளவை வேண்டுங்கால்‌ ௮ச்சிவஞானிகளது 

திருவருட்டுரிய மொழிகளுட்‌ குறிக்க வேண்டுவன குறிக்குது 

மென்க. 

இம்‌ மெய்ம்மொழி நிர்க்குணலக்ஷிய முடையதாகவின்‌, 

அறிவுருவுடையார்‌ குறிகுணங்‌ குறியா 

ரென்பது கருதி யன்பத னாலே 

வெருவா திதன்பொருள்‌ விளக்க மென்னப்‌ 

பெருவாய்‌ மையர்போற்‌ பிதற்றின னன்றி 

விளக்கும்வன்மையான்‌ விளக்கவந்‌ தனனல்‌ 

றளக்கு நுண்ணிய வறிலி லேனே. 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

மெய்ம்மொழிப்‌ பொருள்‌ விளக்கம்‌ஆமாறு முற்றிற்து. 

இலாங்கலி விருஷம்‌ - தென்னை மரம்‌ 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 209 

2. மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ வருமாறு 

இனி இம்மெய்ம்மொழிக்குப்‌ பொருள்விளக்கங்‌ கூறுதும்‌. 

உலகெ லாமுணர்ந்‌ தோதற்‌ கரியவன்‌ 

நிலவு லாவிய நீர்மலி வேணியன்‌ 
அலகில்‌ சோதியன்‌ அம்பலத்‌ தாடுவான்‌ 

மலர்சி லம்படி வாழ்த்தி வணங்குவாம்‌. 

இதனுட்‌ கலிவிருத்த வியலின்‌ நாற்சரோரடியான்‌ முடிந்த 

உலகெலாம்‌ உணர்ந்தோதற்கரியவன்‌ என்னும்‌ திரு வருட்‌ 

பரவயிந்து வத்துரிய மெய்ம்மொழித்‌ தொடர்க்கண்‌ உலகெலாம்‌ 

என்னும்‌ முதன்‌ மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ வருமாறு :- 

உலகெலாம்‌ என்பது 

(1. தத்துவ உலகங்கள்‌) 

ர. சூக்கும ஸ்தூல அந்தரங்க பகிரங்க சாதாரண அசாதாரண 

பவுதிகப்‌ பிரத்தியக்ஷ வியக்திரூப சமவாய காரண - மூலமாயாந்‌ 

தராந்தராங்கார ஏகதேசோத்பவ தன்மாத்திரை காரிய பூத தத்துவ உலகு. 

1. சூக்குமாந்தர சினேகாணுத்வ சவி கற்ப சாத்திய விசித்திர 

பூத ரூபசத்தி உலகு. 
2. ஸ்தூல வாகிய சினேகாணுத்துவ. சவிகற்ப சாத்திய 

விசித்திர பூத சொரூபசத்தி உலகு. 

3. சூக்கும ஸ்தூல வாகியாந்தர கிரியா சினேகாணுத்துவ 

சவிகற்ப கன்ம சாத்திய சாதக விசித்திர பூத சுபாவ 
சத்தி உலகு. 

4. காரணாணுக்‌ காரியபரியந்த சாத்தியத்துவ பூத சாதி 

சாமானிய வியாத்திசத்தி உலகு. 

5.  காரியாணுக்‌ காரணபரியந்த சாத்தியத்துவ பூத உபாதி 

சாமானிய வியாபகசத்தி உலகு. 

6. விவிதரூபசாத்திய பூத விசேடசத்தி உலகு. 

விவிதாணு வியாபாரத்துவ பூத குணசத்தி உலகு. 

பாகியேந்திரிய சூக்கும விகற்ப விஷய சாத்தியத்துவ பூத 

வர்னசத்தி உலகு. 



210 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி: 

9. விசேஷாணுத்துவ சாத்திய பூத பரத்துவ சத்தி உலகு. 

10. சாமானியாணுத்துவ சாத்திய பூத அபரத்துவ சத்தி உலகு. 

11. அநேகாணுத்துவ விசித்திர சாமானிய சமவாய சாத்திய 

பூத பாவ சத்தி உலகு. 

12. அதிட்டான மாத்திர பூத நிமித்த சத்தி உலகு. 

13. அதிட்டான விசேடமாத்திர புத நிமித்தவிசேடசத்தி 

அன்றி. 

1. சூக்கும ஸ்தூல சினேகாணுத்துவ சம்பந்த ரூப வியத்தி 

யாதி சாதக சாத்திய புத உற்பவசத்தி உலகு. 

பூதஉற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

பூதஉற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

பூதஉற்பவ பருவசத்திஉலகு. 

பூதஉற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

பூதஉற்பவ உபகார சத்தி உலகு. 

பூதஉற்பவ உபகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

பூதஅதிகார சத்தி உலகு. 
பூதஅதிகாரஅதிகரண சத்தி உலகு. 

10. புதஅதிகாரகரண சத்தி உலகு. 

11. பூதஅதிகாரபருவசத்தி உலகு. 

12. பூதஅதிகார கன்மசத்தி உலகு. 

13. புதஅதிகார உபகார சத்தி உலகு. 

14. பூதஅதிகார உபகாரப்பிரேகசத்தி உலகு. 

15. பூதலய சத்தி உலகு. 

16. பூதலய அதிகரணசத்தி உலகு. 

17. பூதலய கரணசத்தி உலகு. 

18. பூதலய பருவசத்தி உலகு... 

19. பூதலயகன்ம சத்தி உலகு. 

20. பூதலய உபகார சத்தி உலகு. 

21. பூதலய உபகாரப்பிரேரக சத்தி உலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

-1. கடின குருத்துவாதி பிருதிவி ரூப சத்தி உலகு. 

சீதத்திரவத்வா திஅப்பு ரூபசத்தி உலகு. 

த்‌ ன இப்‌ அ இத்‌ னன்‌ 



15. 

16. 

17. 

18. 

19. 

20. 

21. 

22. 

28. 

24. 

2௮. 

மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 21] 

உஷ்ண லகுத்வாதி தேயு ரூபசத்தி உலகு. 

சலனாத்திஅதிலகுத்துவ வாயு ரூபசத்தி உலகு. 

நிரந்தர அதிகரண பரமாத்தி அதிலகுத்வ ஆகாய 
ரூபசத்தி உலகு. 

சதுட்கோண பிருதிவி சொரூப சத்தி உலகு. 

துவிகோணஅப்பு சொரூபசத்தி உலகு. 

திரிகோண தேயு சொரூபசத்தி உலகு. 

ஷட்கோண வாயு சொரூப சத்தி உலகு. 

குண்டலாகார ஆகாய சொரூபசத்தி உலகு. 

குருத்வ சினேகாணுத்துவ சாதநாசாதாரண சூக்கும 

ஸ்தாபன கன்மத்துவ பிருதிவி சுபாவசத்தி உலகு. 

திரவத்துவ சினேகாணுத்துவ சாதனாத்‌ பிரசாரண 

கன்மத்துவ அப்பு சுபாவ சத்தி உலகு. 

உஷ்ண சினேகாணுத்துவ அதிலகுத்துவ சாதநோர்த்தப்‌ 

பிரசாரண கன்மத்துவ தேயு சுபாவ சத்தி உலகு. 

ஆலம்ப சினேகாணுத்துவாத்தி அதிலகுத்துவ சாதன 

வியாப கோபாநுப்‌ பிரசாரண கன்மத்துவ வாயு சுபாவ 

சத்தி உலகு. 

நிராகார சிநேகாணுத்துவ பரமாத்தி அதிலகுத்துவ 

சூக்கும சாதநானுத்த காரண கன்மத்துவ ஆகாய சுபாவ 

சத்தி உலகு. 

விவித விசித்திர ரூப சாத்திய பிருதிவி விசேட 

சத்தி உலகு. 

அப்பு விசேடசத்தி உலகு. 

தேயு விசேட சத்தி உலகு. 

வாயு விசேட சத்தி உலகு. 

ஆகாய விசேடசத்தி உலகு. 

பிண்டாண்ட பரியந்த சாதிசாமானிய சாத்தியப்‌ பிருதிவி 
வியாத்திசத்தி உலகு. 

அப்பு வியாத்திசத்தி உலகு. 

தேயு வியாத்திசத்தி உலகு. 

வாயு வியாத்திசத்தி உலகு. 

ஆகாய வியாத்திசத்தி உலகு. 



212 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

26. மாயாபரியந்த உபாதி சாமானிய சாத்தியப்‌ பிருதிவி 

வியாபகசத்தி உலகு. 

27. அப்பு வியாபகசத்தி உலகு. 

28. தேயு வியாபகசத்தி உலகு. 

29. வாயுவியாபகசத்தி உலகு. 

30. ஆகாய வியாபகசத்தி உலகு. 

91. விவிதோத்பவ அணுத்துவ விசித்திரப்‌ பிருதிவி குண 

சத்தி உலகு. 

32. அப்பு குணசத்தி உலகு. 

33. தேயு குண சத்தி உலகு. 

34. வாயு குணசத்தி உலகு. 

35. ஆகாய குணசத்தி உலகு. 

26. பிருதிவி வர்னசத்தி உலகு. 

37. அப்பு வர்னசத்தி உலகு. 

98. தேயு வர்னசத்தி உலகு. 

29. வாயு வர்னசத்தி உலகு. 

40. ஆகாய வர்னசத்தி உலகு. 

41. பிருதிவி பாவசத்தி உலகு. 

42. அப்பு பாவசத்தி உலகு. 

43. தேயு பாவசத்தி உலகு. 

44. வாயு பாவசத்தி உலகு. 

45. ஆகாய பாவசத்தி உலகு. 

46. பிருதிவி பரத்துவசத்தி உலகு. 

47. அப்பு பரத்துவசத்தி உலகு. 

48. தேயுபரத்துவசத்தி உலகு. 

49. வாயுபரத்துவசத்தி உலகு. 

50. ஆகாயபரத்துவசத்தி உலகு. 

51. பிருதிவி அபரத்துவசத்தி உலகு. 

52. அப்புஅபரத்துவசத்தி உலகு. 

53. தேயுஅபரத்துவசத்தி உலகு. 

54. வாயுஅபரத்துவசத்தி உலகு. 

55. அகாயஅபரத்துவசத்தி உலகு. 



56. 

57. 

58. 

59. 

60. 

61. 

62. 

63. 

64. 

65. 

66. 

67. 

68. 

69. 

70. 

fi. 

72. 

73. 

74. 

75. 

76. 

77. 

78. 

79. 

80. 

81. 

82. 

83. 

84. 

85. 

86. 

87. 

மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 213 

பிருதிவி உற்பவ சத்தி உலகு. 

பிருதிவி உற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

பிருதிவி உற்பவகரண சத்தி உலகு. 

பிருதிவி உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

பிருதிவி உற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

பிருதிவி உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

பிருதிவி உற்பவஉபகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

பிருதிவி அதிகார சத்தி உலகு. 
பிருதிவி அதிகார அதி கரணசத்தி உலகு. 

பிருதிவி அதிகாரகரணசத்தி உலகு. 

பிருதிவி அதிகாரபருவ சத்தி உலகு. 

பிருதிவி அதிகாரகன்ம சத்தி உலகு. 

பிருதிவி அதிகாரநிமித்த சத்தி உலகு. 

பிருதிவி அதிகாரநிமித்தவிசேட சத்தி உலகு. 

பிருதிவி லய சத்தி உலகு. 

பிருதிவி லய அதிகரணசத்தி உலகு. 

பிருதிவி லய கரணசத்தி உலகு. 

பிருதிவி லய பருவசத்தி உலகு. 

பிருதிவி லயகன்ம சத்தி உலகு. 

பிருதிவி லய உபகாரசத்தி உலகு. 

பிருதிவி லயஉபகாரப்‌ பிரேரக சத்தி உலகு. 

்‌ அப்பு உற்பவசத்தி உலகு. 

அப்பு உற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

அப்பு உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

அப்பு உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

அப்பு உற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

அப்பு உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

அப்பு உற்பவ உபகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

அப்பு அதிகார சத்தி உலகு. 

அப்பு அதிகார அதிகரணசத்தி உலகு. 

அப்பு அதிகார கரண சத்தி உலகு. 

அப்பு அதிகார பருவ சத்தி உலகு. 



214 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அப்பு அதிகார கன்ம சத்தி உலகு. 

அப்பு அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

அப்பு அதிகார உபகாரப்‌ பிரேரக சத்தி உலகு. 

அப்பு லயசத்தி உலகு. 

அப்பு லய அதிகரணசத்தி உலகு. 

அப்பு லய கரணசத்தி உலகு. 

அப்பு லய பருவசத்தி உலகு. 

அப்பு லய கன்மசத்தி உலகு. 

அப்பு லய உபகாரசத்தி உலகு. 

அப்பு லய உபகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

தேயு உற்பவசத்தி உலகு. 

தேயு உற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

. தேயு உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

. தேயு உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

தேயு உற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

. தேயு உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

. தேயு உற்பவ உபகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

. தேயு அதிகாரசத்தி உலகு. 

தேயு அதிகார அதிகரணசத்தி உலகு. 
தேயு அதிகாரகரணசத்தி உலகு. 

. தேயு அதிகாரபருவசத்தி உலகு. 

. தேயு அதிகார கன்மசத்தி உலகு. 

. தேயு அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

. தேயு அதிகார உபகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

. தேயு லயசத்தி உலகு. 

. தேயு லய அதிகரணசத்தி உலகு. 

. தேயு லய கரணசத்தி உலகு. 

. தேயு லய பருவசத்தி உலகு. 

. தேயு லய கன்மசத்தி உலகு. 

தேயு லய உபகாரசத்தி உலகு. 

தேயு லய உபகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

. வாயு உற்பவ சத்தி உலகு. 



120. 

121. 

122. 

123. 

124. 

125. 

1206. 

127. 

128. 

129. 

130. 

131. 

132. 

133. 

134. 

135. 

196. 

187. 

188. 

139. 

140. 

141. 

142. 

143. 

144. 

145. 

146. 

147. 

148. 

149. 

150. 

151. 

மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 

வாயு உற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

வாயுஉற்புவ கரண சத்தி உலகு. 

வாயு உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

வாயு உற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

வாயு உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

வாயு உற்பவ உபகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

வாயு அதிகாரசத்தி உலகு. 

வாயு அதிகார அதிகரணசத்தி உலகு. 

வாயு அதிகார கரணசத்தி உலகு. 

வாயு அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

வாயு அதிகார கன்மசத்தி உலகு. 

வாயு அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

வாயு அதிகார உபகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

வாயு லய சத்தி உலகு. 

வாயு லய அதிகரண சத்தி உலகு. 

வாயு லய கரண சத்தி உலகு. 

வாயு லய பருவ சத்தி உலகு. 

வாயு லய கன்மசத்தி உலகு. 

வாயு லய உபகார சத்தி உலகு. 

வாயு லய உபகாரப்பிரேரக சத்தி உலகு. 

ஆகாய உற்பவ சத்தி உலகு. 

அகாய உற்பவ அதிகரண சத்தி உலகு. 

ஆகாய உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

ஆகாய உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

ஆகாய உற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

ஆகாய உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

ஆகாய உற்பவ உபகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

ஆகாய அதிகாரசத்தி உலகு. 

ஆகாய அதிகார அதிகரணசத்தி உலகு. 

ஆகாய அதிகார கரணசத்தி உலகு. 

ஆகாய அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

ஆகாய அதிகார கன்மசத்தி உலகு. 

213 



216 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

152. ஆகாய அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

153. ஆகாய அதிகார உபகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

154. ஆகாய லயசத்தி உலகு. 

155. ஆகாய லய அதிகரணசத்தி உலகு. 

156. ஆகாய லய கரணசத்தி உலகு. 

157. ஆகாய லய பருவசத்தி உலகு. 

158. ஆகாய லய கன்மசத்தி உலகு. 

159. ஆகாய லய உபகாரசத்தி உலகு. 

160. ஆகாய லய உபகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

161. பிருதிவிப்‌ பிருதிவி புத சத்தி உலகு. 

162. பிருதிவி அப்பு புதசத்தி உலகு. 

163. பிருதிவி த்தேயுபுத சத்தி உலகு. 

164. பிருதிவி வாயுபுத சத்தி உலகு. 

165. பிருதிவி ஆகாயபுத சத்தி உலகு. 

166. அப்புப்‌ பிருதிவி புத சத்தி உலகு. 

167. அப்பு அப்பு புத சத்தி உலகு. 

168. அப்புத்‌ தேயு புத சத்தி உலகு. 

169. அப்பு வாயு பூத சத்தி உலகு. 

170. அப்பு ஆகாய பூத சத்தி உலகு. 

171. தேயுப்‌ பிருதிவி புத சத்தி உலகு. 

172. தேயு அப்புபுத சத்தி உலகு. 

173. தேயுத்‌ தேயுபூத சத்தி உலகு. 
174. தேயு வாயு பூத சத்தி உலகு. 

175. தேயு ஆகாய பூத சத்தி உலகு. 

176. வாயுப்‌ பிருதிவி பூத சத்தி உலகு. 

177. வாயு௮ ப்பு புத சத்தி உலகு. 

178. வாயுத்‌ தேயு புத சத்தி உலகு. 

179. வாயு வாயு புத சத்தி உலகு. 

180. வாயு ஆகாய பூத சத்தி உலகு. 

181. ஆகாயப்‌ பிருதிவி பூத சத்தி உலகு. 

182. ஆகாய அப்பு பூத சத்தி உலகு. 

183. ஆகாய த்தேயு பூத சத்தி உலகு. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 217 

184. ஆகாய வாயு பூத சத்தி உலகு. 

785. ஆகாய ஆகாய பூதசத்தி உலகு. 

7. 

2. 

பத்‌ 

10. 

ம்ம்‌ 

கன்‌ 

சரபேத பெளதிக சத்தி உலகு. 

அசரபேத பெளதிகசத்தி உலகு முதலியவுங்‌ கொள்க. 

சாதாரண அசாதாரண துக்கும்‌ ஸ்தூல பூத அணுப்‌ 

பிரத்தி யக்ஷ்ப்‌ பிரகிருதி வியக்தி சமவாய மூல மாயாந்‌ 

தராங்கார ஏகதேச காரிய தன்மாத்திரைத்தத்துவ உலகு. 

பூத சமவாயமாத்திர தன்மாத்திரை ரூபசத்தி உலகு. 

பூத சமவாய சாமானியமாத்திர தன்மாத்திரை சொரூப 

சத்தி உலகு. 

உற்ப உத்தியோகத்துவ தன்மாத்திரை சுபாவசத்தி உலகு. 

பூதபெளதிக பரியந்த தன்மாத்திரை வியாத்திசத்தி உலகு. 

மாயாபரியந்ததன்மாத்திரை வியாபகசத்தி உலகு. 

சூக்கும வியாபார மாத்திரதன்மாத்திரை விசேடசத்தி 

உலகு. 

பூதான்மிய மாத்திரதன்மாத்திரை குணசத்தி உலகு. 

அன்றி 
தன்மாத்திரை வர்ன சத்திஉலகு. 

தன்மாத்திரை பாவ சத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை பரத்துவசத்தி உலகு. 
தன்மாத்திரை அபரத்துவ சத்தி உலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

சூக்குமவி சேஷாணுத்வ சம்பந்த ரூப வியக்தியாதி 

சாதகசாத்திய தன்மாத்திரை உற்பவசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை உற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை உற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை உற்பவ உபகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை அதிகார சத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை அதிகார அதிகரண சத்தி உலகு. 



218 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

3. 

தன்மாத்திரை அதிகார கரணசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை அதிகாரபருவசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை அதிகார கன்மசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை அதிகார உபகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை லயசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை லயஅதிகரணசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை லயகரணசசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை லயபருவசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை லயகன்மசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை லயஉபகாரசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை லயஉபகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

முதலியவுங்‌ கொள்க. 

தன்மாத்திரை நிமித்த சத்தி உலகு. 
தன்மாத்திரை நிமித்தவி சேடசத்தி உலகுங்‌ கொள்க. 

மூல மாயாந்தராங்கார பாகிய விகற்ப ஞான லேச 

ஏகதேச காரியபவுதிக பாகியத்துவார ஞான வியக்தி விகற்ப 

மாத்திர ஞானேந்திரிய தத்துவ உலகு. 
1. புதசம்பந்தபி ரஞ்ஞா விஷயாணுத்துவ சாத்திய ஞானேந 

திரிய ரூபசத்தி உலகு. 

பெளதிகத்துவார ஞானணுத்துவ சாத்திய ஞானேந்திரிய 

சொரூபசத்தி உலகு. 

பிரஞ்ஞா விகற்ப கன்ம ஏகாணுத்துவ சாத்திய 

ஞானேந்திரிய சுபாவசத்தி உலகு. 

தன்மாத்திரை பரியந்த சாதிசாமானிய ஞானேந்திரிய 

வியாத்திசத்தி உலகு. 

விஷயப்‌ பிரஞ்ஞா பரியந்த உபாதி சாமானய 

ஞானேந்திரிய வியாபகசத்தி உலகு. 

விஷய விசித்திரப்‌ பிரஞ்ஞா வியாபார ஞானேந்திரிய 

விசேட சத்தி உலகு. 

இச்சாரம்பத்துவ ஞானேந்திரிய குண சத்தி உலகு. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 219 

10. 

11. 

ண்ட பலபடப்‌ வன தி 

அந்தரேந்திரிய சூக்கும விஷய சாத்திய ஞானேந்திரிய 
வான சத்தி உலகு. 

விசேஷப்‌ பிரஞ்ஞாணுத்துவ ஞானேந்திரிய 

பரத்துவசத்தி உலகு 
சாமானியப்‌ பிரஞ்ஞாணுத்துவ ஞானேந்திரிய 

அபரத்துவ சத்தி உலகு. 
பகுவணுத்துவ சமவாய சாத்திய ஞானேந்திரிய 

பாவசத்தி உலகு 

இங்ஙனம்‌ 

சூக்கும சினேக ஞானாணுத்துவ சம்பந்த விசித்திர 

ரூப வியத்தியாதி சாதக சாத்திய ஞானேந்திரிய 

உற்பவசத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய உற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய உற்பவ கரண சத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய உற்பவ பருவ சத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய உற்பவ கன்ம சத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய உற்பவ உபகார சத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய உற்பவ உபகாரப்‌ பிரேரக சத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய அதிகார சத்திஉலகு. 

ஞானேந்திரிய அதிகரண சத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய கரண சத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய பருவ சத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய கன்ம சத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய அதிகார சத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய அதிகார பிரேரக சத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய லய சத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய லய அதிகரண சத்திஉலகு. 

ஞானேந்திரய லய கரணசத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய லய பருமசத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய லய கன்மசத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய லய உபகாரசத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய லய உபாகரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 



76. 

77. 

220 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆகாயசம்பந்த சத்தவிஷயாணுத்துவ சாத்திய 

சுரோத்திரேந்திரிய ரூபசத்தி உலகு. 

வாயுசம்பந்த ரூபவிஷயாணுத்துவ சாத்திய 

தொக்கேந்திரிய ரூபசத்தி உலகு. 

தேயுசம்பந்த ரூபவிஷயாணுத்துவ சாத்திய நேத்திரேந்‌ 
திரிய ரூபசத்தி உலகு. 

அப்பு சம்பந்த ரசவிஷயணுத்துவ சாத்திய சிங்கு 

வேந்திரிய ரூபசத்தி உலகு. 

பிருதிவிசம்பந்த கந்தவிஷயாணுத்துவ சாத்திய 
கிராணேந்திரிய ரூபசத்தி உலகு. 

சத்தத்துவார ஞானாணுத்துவ சாத்திய சுரோத்தி 

ரேந்திரிய சொரூப சத்தி உலகு. 

பரிசத்துவார ஞானாணுத்துவ சாத்திய தொக்கேந்திரிய 

சொரூபத்தி உலகு. 

ரூபத்துவார ஞானாணுத்துவ சாத்திய நேத்திரேந்திரிய 
சொரூபசத்தி உலகு. 

ரசத்துவார ஞானாணுத்துவ சாத்திய சிகுவேந்திரிய 

சொரூபசத்தி உலகு. 

கந்தத்துவார ஞானாணுத்துவ சாத்தியக்‌ கிராணேந்திரிய 

சொரூபசத்தி உலகு. 

சத்தகன்ம ஏகாணுத்துவ சாத்திய சுரோத்திரேந்திரிய 
சுபாவ சத்தி உலகு. 

பரிசகன்ம ஏகாணுத்துவ சாத்திய தொக்கேந்திரிய 

சுபாவசத்தி உலகு. 

திருஷ்டிகன்ம ஏகாணுத்துவ சாத்திய நேத்திரேந்திரிய 

சுபாவசத்தி உலகு. 

ரசகன்ம ஏகாணுத்துவ சாத்திய சிகுவேந்திரிய 
சுபாவசத்தி உலகு. 

கந்தகன்ம ஏகாணுத்துவ சாத்திய கிராணேந்திரிய 
சுபாவசத்தி உலகு. 

சத்ததன்மாத்திரை பரியந்த சுரோத்திரேந்திரிய 
வியாத்திசத்தி உலகு. 

பரிசதன்மாத்திரை பரியந்த தொக்கேந்திரிய வியாத்தி 

சத்தி உலகு. 



18. 

19. 

20. 

21. 

22. 

2௮. 

24. 

25. 

26. 

27. 

28. 

- 29. 

30. 

37. 

32. 

மம. 

4. 

55. 

36. 

மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 221 

ரூபதன்மாத்திரை பரியந்த நேத்திரேந்திரிய 
வியாத்தி சத்தி உலகு. 

ரசதன்மாத்திரை பரியந்த சிகுவேந்திரிய வியாத்தி 

சத்தி உலகு. 
கந்ததன்மாத்திரை பரியந்த கிராணேந்திரிய வியாத்தி 

சத்தி உலகு. 

சத்தப்பிரஞ்ஞை சாத்திய சுரோத்திரேந்திரிய வியாபக 

சத்தி உலகு. 

பரிசப்பிரஞ்ஞை சாத்திய தொக்கேந்திரிய வியாபகசத்தி 

உலகு. 

ரூபப்பிரஞ்ஞை சாத்திய நேத்திரேந்திரிய வியாபக 

சத்தி உலகு. 

ரசப்பிரஞ்ஞை சாத்திய சிகுவேந்திரிய வியாபக 
சத்தி உலகு. 

கந்தப்பிரஞ்ஞை சாத்திய கிரானேந்திரிய வியாபக 

சத்தி உலகு. 

சத்தத்துவ சாமானிய பிரஞ்ஞை விசேட சுரோத்திரேந்‌ 

திரிய விசேடசத்தி உலகு. 

பரிசத்துவ சாமானிய பிரஞ்ஞை விசேட தொக்கேந்திரிய 

விசேடசத்தி உலகு. 

ரூபத்துவ சாமானிய பிரஞ்ஞை விசேட நேத்திரேந்திரிய 

விசேடசத்தி உலகு. 

ரசத்துவ சாமானிய பிரஞ்ஞை விசேட சிகுவேந்திரிய 

விசேட சத்தி உலகு. 

கந்தத்துவ சாமானிய பி ரஞ்ஞை விசேட கிராணேந்திரிய 

விசேடசத்தி உலகு. 

சத்தேச்சாரம்ப சுரோத்திரேந்திரிய குணசத்தி உலகு. 

பரிசேச்சாரம்ப தொக்கேந்திரிய குணசத்தி உலகு. 

ரூபேச்சாரம்ப நேத்திரேந்திரிய குணசத்தி உலகு. 
ரசேச்சாரம்ப சிகுவேந்திரிய குணசத்தி உலகு. 

கந்தேச்சாரம்ப கிராணேந்திரிய குணசத்தி உலகு. 

அந்தரேந்திரிய சூக்கும விகற்ப விஷய சாத்திய சுரோத்தி 

ரேந்திரிய வர்ன சத்தி உலகு. 



37. 

38. 

39. 

40. 

41. 

42. 

43. 

44. 

45. 

46. 

47. 

48. 

49. 

50. 

எப தல்‌ எ அல 

222 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

தொக்கேந்திரிய வர்னசத்திஉலகு. 

நேத்திரேந்திரிய வர்னசத்தி உலகு. 
சிகுவேந்திரியவர்ன சத்தி உலகு. 

கிராணேந்திரிய வா்னசத்தி உலகு. 

விசேட சத்தப்‌ பிரஞ்ஞாணுத்துவ சுரோத்திரேந்திரிய 

பரத்துவ சத்தி உலகு. 

விசேட பரிசப்‌ பிரஞ்ஞாணுத்துவ தொக்கேந்திரிய 

பரத்துவ சத்தி உலகு. 
விசேட ரூபப்‌ பிரஞ்ஞாணுத்துவ ப வன்த்த அனல்‌ 
பரத்துவ சத்தி உலகு. 
விசேட ரசப்பி ரஞ்ஞாணுத்துவ சிகுவேந்திரிய பரத்துவ 

சத்தி உலகு. 

விசேடகந்தப்‌ பிரஞ்ஞாணுத்துவ கிராணேந்திரிய 

பரத்துவசத்தி உலகு. 
சாமானிய சத்தப்‌ பி ரஞ்ஞாணுத்துவ சுரோத்திரேந்திரிய 

அபரத்துவ சத்தி உலகு. 

சாமானிய பரிசப்‌ பிரஞ்ஞாணுத்துவ தொக்கேந்திரிய 

அபரத்துவசத்தி உலகு. 
சாமானிய ரூபப்‌ பிரஞ்ஞாணுத்துவ நேத்திரேந்திரிய 

அபரத்துவ சத்தி உலகு. 
சாமானிய ரசப்‌ பிரஞ்ஞாணுத்துவ சிகுவேந்திரிய 

அபரத்துவ சத்தி உலகு. 
சாமானிய கந்தப்‌ பிரஞ்ஞாணுத்துவ கிராணேந்திரிய 

அபரத்துவ சத்தி உலகு. 
இங்ஙனம்‌ 1 சுரோத்திரேந்திரிய பாவசத்தி உலகு 2 

சுரோத்திரேந்திரிய அதிகார சத்தி உலகு முதவியவையுங்‌ 

கொள்க. அன்றி, 

சுரோத்திரேந்திரிய உற்பவசத்தி உலகு. 

சுரோத்திரேந்திரிய அதிகார சத்தி உலகு. 

சுரோத்திரேந்திரிய லய சத்தி உலகு. 

தொக்கேந்திரிய உற்பவசத்தி உலகு. 

தொக்கேந்திரிய அதிகார சத்தி உலகு. 

தொக்கேந்திரிய லய சத்தி உலகு. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 223 

=A oN 
a. 

4. 

நேத்திரேந்திரிய உற்பவசத்தி உலகு. 

நேத்திரேந்திரிய அதிகாரசத்தி உலகு. 

நேத்திரேந்திரிய லய சத்தி உலகு. 
சிகுவேந்திரிய உற்பவ சத்தி உலகு. 

சிகுவேந்திரிய அதிகார சத்தி உலகு. 

சிகுவேந்திரிய லயசத்தி உலகு. 

கிராணேந்திரிய உற்பவசத்தி உலகு. 

கிராணேந்திரிய அதிகார சத்தி உலகு. 

கிராணேயந்திரிய லயசத்தி உலகு. 

அன்றி 
உற்பவ அதிகார லய அதிகரணசத்தி உலகு. 

கரணசத்திஉலகு. 

பருவ சத்திஉலகு. 

கன்ம சத்தி உலகு. 

உபகாரசத்திஉலகு முதலிவுங்‌ கொள்க. 

ஞானேந்திரிய நிமித்தசத்தி உலகு. 
நிமித்த விசேடசத்திஉலகுங்‌ கொள்க. 

மூலமாயா இச்சாலேச ஏகதேசகாரியப்பரஞ்ஞாவி ஷய 

மாத்திர ஞானேந்திரிய விஷய தத்துவ உலகு. 

1. 

2. 

பூதபேத தக்குமாந்தர சவிகற்ப குணத்துவ 
ஞானேந்திரிய விஷய ரூபசத்தி உலகு. 

பூதபேத சூக்குமாந்தர சவிகற்ப குண விஷயத்துவ 
ஞானேந்திரிய விஷய சொரூபசத்திஉலகு. 

சூக்குமாந்தர பெளதிக காச யகதிதுவ்‌ ஞானேந்திரிய 

சுபாவ சத்தி உலகு. 

பரமாணுப்‌ பிரஞ்ஞாசாத்திய ஞானேந்திரிய விஷய 

விசேட சத்தி உலகு. 

இந்திரியபரியந்த சாதிசாமானிய ஞானேந்திரிய விஷம 

வியாத்தி சத்தி உலகு. 

பரமாணுப்‌ பிரஞ்ஞா வியாபார உபாதிசாமானிய 

ஞானேத்திரிய விஷய வியாபகசத்தி உலகு. 



224 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

புத பீஜத்துவ ஞானேந்திரிய விஷய குணசத்தி உலகு. 

சொரூப சித்திரத்துவ ஞானேந்திரியவிஷய வர்ன 

சத்தி உலகு. 

சாமானிய விசேஷாணுத்வ சமவாய சாத்திய 

ஞானேந்திரிய விஷய பாவசத்தி உலகு. 

காரணாணுத்துவ ஞானேந்திரிய விஷய பரத்துவ 

சத்தி உலகு. 

காரியாணுத்துவ ஞானேந்திரியவிஷய அபரத்துவ 

சத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய விஷய நிமித்தசத்திஉலகு. 

நிமித்த விசேடசத்திஉலகு. 

சூக்கும சினேகாணுத்துவ சம்பந்தரூப வியத்தியாதிசாதக 

சாத்திய ஞானேந்திரியவி ஷய உற்பவசத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரியவி ஷய அதிகார சத்தி உலகு. 

ஞானேந்திரியவி ஷய லய சத்தி உலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

உற்பவ அதிகார லய அதிகரணசத்திஉலகு. 

கரண சத்தி உலகு. 

பருவ சத்திஉலகு. 
கன்ம சத்திஉலகு. 

உபகாரசத்தி உலகு. 

பிரேரகசத்தி உலகு முதலியவுங்‌ கொள்க. 

அன்றி 

ஆகாய சவி கற்பாந்தர குணத்துவ சத்தரூபசத்தி உலகு. 

வாயு சவிகற்பாந்தர குணத்துவ பரிசரூபசத்தி உலகு. 

தேயு சவிகற்பாந்தர குணத்துவ ரூபரூபசத்தி உலகு. 
அப்பு சவிகற்பாந்தர குணத்துவ ரசரூபசத்தி உலகு. 

பிருதிவி சவிகற்பாந்தர குணத்துவ கந்தரூபசத்தி உலகு. 
ஆகாய சவிகற்பாந்தர குணவிஷயத்துவ சத்த சொரூப 

சத்தி உலகு. 
வாயு சவிகற்பாந்தர குண விஷயத்துவ பரிச சொரூப 

சத்தி உலகு. 

தேயு சவிகற்பாந்தர குண விஷயத்துவ பய்‌ 



19. 

20. 

21. 

22. 

23. 

24. 

25. 

26. 

மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 225 

சத்தி உலகு. 

அப்பு சவிகற்பாந்தர குண விஷயத்துவ ரசசொரூப சத்தி 

உலகு. 

பிருதிவி சவிகற்பாந்தர குண விஷயத்துவ கந்த 

சொரூபசத்தி உலகு. 

ஆகாய பெளதிக ஏகதேச சையோகசம்பந்த சத்த சுபாவ 

சத்தி உலகு. 

வாயு பெளதிக ஏகதேச சையோகசம்பந்தபரிசசுபாவ 

சத்தி உலகு. 

தேயு பெளதிக ஏகதேச சையோகசம்பந்த ரூபசுபாவ சத்தி 

உலகு. 

அப்பு பெளதிக ஏகதேச சையோகசம்பந்த ரசசுபாவ 

சத்தி உலகு. 

பிருதிவி பெளதிக ஏகதேச சையோகசம்பந்த கந்த சுபாவ 

சத்தி உலகு. 

பரமாணுப்‌ பிரஞ்ஞாசாத்திய சத்த விசேடசத்தி உலகு. 

பரிசவிசேடசத்தி உலகு. 

ரூப விசேடசத்தி உலகு. 

ரசவிவேடசத்தி உலகு. 

கந்தவி சேடசத்தி உலகு. 

சுரோத்திரேந்திரிய பரியந்தசம்பந்த சாதிசாமானிய சத்த 

வியாத்திசத்தி உலகு. 

தொக்கேந்திரிய பரியந்த சம்பந்த சாதி சாமானிய 
பரிச வியாத்திசத்தி உலகு. 

நேத்திரேந்திரிய பரியந்தசம்பந்த சாதி சாமானிய ரூப 

வியாத்திசத்தி உலகு. 

சிகுவேந்திரிய பரியந்த சம்பந்த சாதி சாமானிய ரச 

வியாத்தி சத்தி உலகு. 

கிராணேந்திரிய பரியந்த சம்பந்தசாதிசாமானிய 
கந்த வியாத்திசத்தி உலகு. 

பரமாணுப்‌ பிரஞ்ஞா வியாபார உபாதி சாமானிய 
சத்த வியாபக சத்‌, தி உலகு. 

ஞானேந்திரிய விஷய என்று இருக்கவேண்டும்போல்‌ தோன்றுகிறது. ஆனால்‌ எல்லாப்‌ 
பதிப்புகளிலுமே 'விஷய' என்னும்‌ சொல்‌ இல்லை. 



பெ வே வ வே வே பவே வே வே வே வே மே ஜே மே மெ மே ஜே தே மே தே மே 69 19 65 SES NSA ௨௦௨5௦2320௨ ௨௦௮௦௨ 5%3 

ந தர்மம்‌ ன நக ச 

226 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

பரிச வியாபகசத்தி உலகு. 

ரூப வியாபகசத்தி உலகு. 

ரச வியாபகசத்திஉலகு. 

கந்த வியாபகசத்தி உலகு. 

ஆகாய பீசத்துவ சத்தகுண சத்திஉலகு. 

வாயு பீசத்துவ பரிசகுணசத்தி உலகு. 

தேயு பீசத்துவரூப குணசத்தி உலகு. 

அப்பு பீசத்துவ ரசகுணசத்தி உலகு. 

பிருதிவி பீசத்துவ கந்தகுணசத்திஉலகு. 
பரமாத்திஅதியணுத்துவ சாத்திய சத்தவர்ன சத்தி உலகு. 

பரிச வர்னசத்தி உலகு. 

ரூப வர்னசத்தி உலகு. 

ரச வர்னசத்தி உலகு. 

கந்த வர்னசத்தி உலகு. 

சத்த பரத்துவசத்தி உலகு. 
பரிச பரத்துவசத்தி உலகு. 

ரூப பரத்துவசத்தி உலகு. 
ரச பரத்துவசத்தி உலகு. 
கந்த பரத்துவசத்தி உலகு. 
சத்த அபரத்துவசத்தி உலகு. 
பரிச அபரத்துவசத்தி உலகு. 

ரூப அபரத்துவசத்தி உலகு. 
ரச அபரத்துவசத்தி உலகு. 

கந்தஅபரத்துவசத்தி உலகு. 
இங்ஙனம்‌ 

சத்த பாவ சத்தி உலகு. 

பரிச பாவசத்தி உலகு. 

ரூப பாவசத்தி உலகு. 

ரச பாவசத்தி உலகு. 

கந்த பாவசத்தி உலகு முதலியவும்‌. 

நிமித்தசத்தி உலகு. 
நிமித்த விசேடசத்தி உலகு முதலியுங்‌ கொள்க. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 227 

na SoNom he 

சத்தோற்பவசத்தி உலகு. 

சத்த அதிகாரசத்திஉலகு. 
சத்தலயசத்தி உலகு. 
பரிசோற்பவசத்தி உலகு. 

பரிச அதிகாரசத்தி உலகு. 

பரிச லய சத்தி உலகு. 

ரூபோற்பவ சத்தி உலகு. 

ரூபஅதிகாறசத்தி உலகு. 
ரூபலயசத்தி உலகு. 

ரசோற்பவசத்தி உலகு. 

ரச அதிகாரசத்தி உலகு. 

ரச லயசத்தி உலகு. 

கந்தோற்பவசத்தி உலகு. 

கந்தஅதிகாறசத்தி உலகு. 
கந்த லயசத்தி உலகு. 
உற்பவ அதிகார லய அதிகரணசத்தி உலகு. 

கரணசத்தி உலகு. 

பருவசத்திஉலகு. 

கன்மசத்தி உலகு. 

பிரேரகசத்தி உலகு. 

உபகாரசத்தி உலகு முதலியுங்‌ கொள்க. 

ல. மூலமாயாந்தராங்கார பாகிய விகற்ப கிரியா லேச ஏகதேச 

காரிய பெளதிக பாகியத்துவார கிரியா 

1. 

2. 

3. 

வியக்தி மாத்திர கன்மேந்திரிய தத்துவ உலகு. 

பூதேந்திரிய சம்பந்த கன்மசிஷயாணுத்வ சாத்திய 

கன்மேந்திரிய ரூபசத்தி உலகு. 

துவார கன்மாணுத்துவ வியாபார சாத்திய கன்‌ 

மேந்திரிய சொரூபசத்தி உலகு. 

கன்ம விகற்ப விசித்திர உத்தியோகத்துவ கன்மேந்திரிய 
சுபாவ சத்தி உலகு. 



72. 

13. 

த்‌ மங்‌ ர 

228 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

புதபரியந்த சாதி சாமானிய கன்மேந்திரிய வியாத்தி 

சத்தி உலகு. 

மானயபரியந்த உபாதி சாமானிய கன்மேந்திரிய வியாபக 
சத்திஉலகு. 

சூக்கும சையோகத்துவ கன்மேந்திரிய விசேடசத்தி உலகு. 

மாயா சடத்துவ கன்மேந்திரிய குணசத்தி உலகு. 

அந்தரேந்திரிய சூக்கும விஷய கன்மேந்திரிய வர்ன 

சத்தி உலகு. 

விசேஷ கன்மாணுத்துவ கன்மேந்திரிய பரத்துவ 

சத்தி உலகு. 

சாமானிய கன்மாணுத்துவ கன்மேந்திரிய அபரத்துவ 

சத்தி உலகு. 

கன்ம பகுவணுத்துவ சாத்திய கன்மேந்திரிய பாவ 

சத்தி உலகு. 

அதிட்டான மாத்திர கன்மேந்திரிய நிமித்த சத்தி உலகு. 

அதிட்டான விசேடமாத்திர கன்மேந்திரிய நிமித்த விசேட 

சத்தி உலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

சூக்கும சினேக கன்மாணுத்துவ சம்பந்த விசித்திர ரூப 

வியத்தி யாதி சாதக சாத்திய கன்மேந்திரிய உற்பவ 

சத்தி உலகு. 

கன்மேந்திரிய அதிகாரசத்தி உலகு. 

கன்மேந்திரிய லயசத்தி உலகு. 

கன்மேந்திரிய உற்பவ அதிகார லய அதிகரண 

சத்தி உலகு. 

கரணசத்தி உலகு. 

பருவசத்தி உலகு. 

கன்மசத்திஉலகு. 

உபகாரசத்தி உலகு. 

பிரேரகசத்தி உலகு முதலியுங்‌ கொள்க. 

அன்றி 
ஆகாயப்‌ பிருதிவி சாதி சையோக சுரோத்தி ரோபாதி 

சம்பந்த வசனகன்ம விஷயாணுத்துவ சாத்திய 



75. 

76. 

மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 229 

வாக்குரூபுசத்தி உலகு. 

வாயுப்‌ பிருதிவி சாதி சையோக தொக்குஉபாதி 

சம்பந்ததான கன்ம விஷயாணுத்துவ சாத்திய 

பாணிரூபசத்தி உலகு. 

தேயுப்‌ பிருதிவி சாதி சையோக நேத்திரோபாதி 

சம்பந்தகமன கன்மவிஷயாணுத்துவ சாத்திய 

பாதரூபசத்திஉலகு. 

அப்புப்‌ பிருதிவி சாதிசையோக சிகுவோ சம்பந்த 

விசர்கக்க கன்ம விஷயாணுத்துவ சாத்திய குய்யரூப 

சத்தி உலகு. 

பிருதிவிப்‌ பிருதிவி சாதி சையோக கிராணோபாதி 
சம்பந்த விசர்க்ககன்மவிஷயாணுத்துவ சாத்திய குதரூப 

சத்தி உலகு. 

வாக்குத்துவார வசனகன்மாணுவியாபாரத்துவ சாத்திய 

வாக்கு சொரூபசத்தி உலகு. 

பாதத்துவார கமனகன்மாணுவியாபாரத்துவ சாத்திய 

பாதசொரூபசத்தி உலகு. 

பாணித்துவார தானகன்மாணுவியாபாரத்துவ சாத்திய 

பாணி சொரூபசத்தி உலகு. 

குய்யத்துவார விசர்க்ககன்‌ மாணுவியாபாரத்துவ 

சாத்திய குய்யசொரூபசத்தி உலகு. 

குதத்துவார விசர்க்க கன்மாணுவியாபாரத்துவ சாத்திய 

குதசொரூபசத்தி உலகு. 

வசனகன்ம விகற்ப விசித்திர உத்தியோகத்துவ வாக்கு 

சுபாவசத்தி உலகு. 

கமனகன்மவிகற்ப விசித்திர உத்தியோகத்துவ பாத 

சுபாவசத்தி உலகு. 

தானகன்ம விகற்ப விசித்திர உத்தியோகத்துவ பாணி 

சுபாவசத்தி உலகு. 

விசர்க்க கன்ம விகற்ப விசித்திர உத்தியோகத்துவ குய்ய 

சுபாவசத்தி உலகு. 

குத சுபாவசத்திஉலகு. 

ஆகாயப்பிருதிவி சாதிபரியந்த வாக்கு வியாத்தி 

சத்தி உலகு. 



230 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

17. வாயுப்‌ பிருதிவி சாதிபரியந்த பாதவியாத்திசத்தி உலகு. 

78. தேயுப்பிருதிவி சாதிபரிந்த பாணிவி யாத்திசத்திஉலகு. 

19. அப்புப்பிருதிவி சாதிபரியந்த குய்யவி யாத்திசத்தி உலகு. 

20. பிருதிவிப்பிருதிவி சாதிபரியந்த குதவி யாத்திசத்தி உலகு. 

21. பிரகிருதி உபாதி பரியந்த வாக்கு வியாபக சத்தி உலகு. 

22. பாத வியாபக சத்தி உலகு. 

23. பாணி வியாபக சத்தி உலகு. 

24. குய்ய வியாபக சத்தி உலகு. 

25. குத வியாபக சத்தி உலகு. 

அன்றி 
1. வாக்காதி விசேடசத்தி உலகு. 

2. குணசத்தி உலகு. 

3. வர்னசத்தி உலகு. 

4. பரத்துவசத்தி உலகு. 

5. அபரத்துவசத்தி உலகு. 

6. பாவசத்தி உலகு. 

7.  நிமித்தசத்தி உலகு. 

8. நிமித்த விசேடசத்திஉலகு. 

9. உற்பவசத்தி உலகு. 

10. அதிகாரசத்தி உலகு. 

11. லயசத்தி உலகு. 

12. உற்பவஅதிகார லய அதிகரண சத்தி உலகு. 

13. கரணசத்தி உலகு. 

14. பருவசத்தி உலகு. 

15. கன்மசத்தி உலகு. 

16. உபகாரசத்தி உலகு. 

17. பிரேரகசத்தி உலகு முதலியுங்‌ கொள்க. 

6. சவிகற்ப இச்சா ஞானக்‌ கிரியாலேச ஏகவே. மூல 

மாயாந்தராங்க சாங்க சூக்கும சங்கற்ப விகற்ப சமவாய 

காரிய பெளதிகோபாங்கத்‌ துவார இந்திரிய அக்கிரகண்ணி 

யாங்க சாங்கத்துவாத்துவ அந்தக்‌ கரண தத்துவ உலகு. 

1. பெளதிகாந்தர சாதாரண சங்கற்ப சமவாயத்துவ 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 231 

அந்தக்கரண ரூபசத்தி உலகு. 
பெளதிகாந்தர சாதாரண சங்கற்ப சமவாய சாத்திய 

அந்தக்கரண சொரூபசத்தி உலகு. 

பெளதிகாந்த சாதாரண சங்கற்ப விகற்ப சமவாய சாத்ய 

அந்தக்கரண சுபாவசத்திஉலகு. 

புருடதத்துவ பரியந்த சாதி சாமானிய அந்தக்கரண 

வியாத்திசத்தி உலகு. 

வித்தியாதத்துவ பரியந்த உபாதி சாமானிய அந்தக்கரண ': 
வியாபகசத்தி உலகு. 

விஷயப்‌ பிரஞ்ஞாக்கிரகண்ணிய அந்தக்கரண 

விசேடசத்தி உலகு. 

சங்கற்ப விகற்ப சாத்திய வந்நியாச அந்தக்கரண குண 

சத்தி உலகு. 

சங்கற்ப விசித்திர சாத்திய அந்தக்கரண வர்னசத்தி 

உலகு. 

சங்கற்ப விசேடத்துவ அந்தக்கரண பரத்துவசத்தி உலகு. 

சங்கற்ப சாமானியத்துவ சாத்தியத்துவ அந்தக்கரண 

அபரத்துவ சத்தி உலகு. 
சர்வ சங்கற்ப விகற்ப சாத்தியத்துவ அந்தக்கரண 
பாவசத்தி உலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

அந்தக்கரண நிமித்தசத்தி உலகு. 
அந்தக்கரண நிமித்த விசேடசத்தி உலகு. 

அந்தக்கரண உற்பவசத்தி உலகு. 

அந்தக்கரண அதிகாரசத்தி உலகு. 

அந்தக்கரண லயசத்தி உலகு. 

அந்தக்கரண உற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

அந்தக்கரண உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

அந்தக்கரண உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

அந்தக்கரண உற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

அந்தக்கரண உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

அந்தக்‌ கரண உற்பவப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 



அக்கி திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

23. அந்தக்கரண அதிகார அதிகரணசத்தி உலகு. 

24. அந்தக்கரண அதிகார கரணசத்தி உலகு. 

25. அந்தக்கரண அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

26. அந்தக்கரண அதிகார கன்மசத்தி உலகு. 

27. அந்தக்கரண அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

28. அந்தக்கரண அதிகாரப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

29. அந்தக்கரண லய அதிகரணசத்திஉலகு. 

30 அந்தக்கரண லய கரண சத்தி உலகு. 

31. அந்தக்கரண லய பருவசத்தி உலகு. 

22. அந்தக்கரண லய கன்மசத்தி உலகு. 

3. அந்தக்கரண லய உபகாரசத்தி உலகு. 

34. அந்தக்கரண லயப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

அன்றி 

Te மூலமாயாந்தராங்கார சவிகற்ப இச்சாலேச ஏகதேச 

காரணகாரிய பெளதிகாந்தர இச்சாசங்கற்ப விகற்ப 

விசித்திராலம்பத்துவ சாதக சாத்தியத்துவ மனோரூப சத்தி உலகு. 

1.  பெளதிகாந்தரஇச்சாசங்கற்ப விகற்ப விசித்திராலம்ப 

சாமானிய சாத்திய மனோ சொரூபசத்தி உலகு. 

2. பெளதிகாந்தர இச்சா சங்கற்ப விகற்ப விசித்திராலம்ப 

விஷய நியாச கன்ம மனோ சுபாவசத்தி உலகு. 

3. புருடத்துவார சாதி சாமானிய பரியந்த மனோ வியாத்தி 

சத்தி உலகு. 

4. வித்தியாத்துவார உபாதி சாமானிய பரியந்தமனோ 

வியாபக சத்தி உலகு. 

5. விஷய இச்சா சங்கற்ப விசேஷ நியாச மனோ விசேட 

சத்தி உலகு. 

6. விஷய இச்சா சங்கற்ப விகற்ப நிபிடத்துவ மனோ குண 

சத்தி உலகு. 

7. விஷய இச்சா சங்கற்ப விகற்ப விவித விசித்திரத்துவ 

மனோ வர்ன சத்தி உலகு. 

8. விஷய இச்சாசங்கற்ப சர்வ சாத்தியத்துவ மனோபாவ 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 233 

சத்துவ சத்தி உலகு. 

விஷய விசேட இச்சா சங்கற்ப விகற்பத்துவமனோ 

பரத்துவ சத்தி உலகு. 

விஷய சாமானிய சங்கற்ப விகற்பத்துவ மனோ 

அபரத்துவ சத்தி உலகு. 
விஷய இச்சா சங்கற்ப அதிட்டானத்துவ மனோ நிமித்த 

சத்தி உலகு. 

விஷய இச்சா சங்கற்ப அதிட்டான விசேடத்துவ மனோ 
நிமித்தவிசேட உலகு. 

விஷய இச்சா சங்கற்ப விகற்ப உற்பவாதி சாதன சாத்திய 

மனோற்பவசத்தி உலகு. 

மனோவதிகார சத்தி உலகு. 

மனோலயசத்தி உலகு. 

மனோற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

மனோற்பவ கரண சத்தி உலகு. 

மனோற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

மனோற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

மனோற்பவ உபகாரசத்திஉலகு. . 

மனோற்பவப்‌ பிரேரகசத்திஉலகு. 

மனோவதிகார அதிகரண்சத்தி உலகு. 

மனோவதிகார கரண சத்தி உலகு. 

மனோவதிகார பருவசத்தி உலகு. 

மனோவரிகார கன்மசத்தி உலகு. 

மனோவதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

மனோவதிகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

மனோலய அதிகரண சத்தி உலகு. 

மனோலய கரண சத்தி உலகு. 

மனோலய பருவசத்தி உலகு. 

மனோலய கன்மசத்தி உலகு. 

மனோலயஉபகாரசத்தி உலகு. 

மனோலயப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 



234 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

8. மூலமாயாந்தர விகற்பக்‌ கிரியாலேச ஏகதேச கரண 

காரிய பெளதிகாந்தரகிரியா சங்கற்ப விகற்ப சாத்திய அகங்கார 

தத்துவ உலகு. 
Ls 

2. 

13. 

14. 

பெளதிகாந்தர கிரியா சங்கற்ப விகற்ப ச௫வாய நிச்சய 

அகம்பாவத்துவ அகங்கார ரூபசத்தி உலகு. 

பெளதிகாந்தர கிரியா சங்கற்ப விகற்ப விவித குணோ 

பாங்க சமவாய அகம்பாவ சாத்திய அகங்கார 

சொரூபசத்தி உலகு. 

பெளதிகாந்தர கிரியா சங்கற்ப விகற்ப விவித குண 

விசித்திராலம்பத்துவ அகம்பாவ௮அகங்கார சுபாவ 

சத்தி உலகு. 

பெளதிகாந்தர கிரியா சங்கற்ப விகற்ப புருஷ்பாவ 

பரியந்த வியாத்திசத்தி உலகு. 

பெளதிகாந்தர கிரியா சங்கற்ப விகற்ப ஞானபாவ 

மாத்திர அகங்கார வியாபகசத்திஉலகு. 

யெளதிகாந்திர கிரியா சங்கற்ப விகற்ப அகம்பாவ 

நியாசத்துவ அகங்கார விசேடசத்தி உலகு. 

பெளதிகாந்தர கிரியா சங்கற்ப விகற்ப அகம்பாவ 

நிபிடத்துவ அகங்கார குணசத்தி உலகு. 

பெளதிகாந்தர கிரியா சங்கற்ப விகற்ப அகம்பாவ 

விசித்திரத்துவ அங்கார வர்னசத்தி உலகு. 

பெளதிகாந்தரகிரியா சங்கற்ப அகம்பாவ சாத்தியத்துவ 

அகங்கார பாவ சத்தி உலகு. 

பெளதிகாந்தர சங்கற்ப விகற்ப அகம்பாவ 

விசேடத்துவ அகங்கார பரத்துவசத்தி உலகு. 

பெளதிகாந்தர கிரியா சங்கற்ப விகற்ப அகம்பாவ 

சாமானியத்துவ அகங்கார அபரத்துவ சத்தி உலகு. 

கிரியா சங்கற்ப விகற்ப அதிட்டானத்துவ 

அகங்கார நிமித்த சத்தி உலகு. 

கிரியா சங்கற்ப விகற்ப அதிட்டான விசேடத்துவ 

அகங்கார நிமித்த விசேடசத்தி உலகு. 

கிரியா சங்கற்ப விகற்ப அகம்பாவ உற்பவாதி சாதன 

சாத்திய அகங்கார உற்பவசத்தி உலகு. 



75. 

76. 

17. 

18. 

19. 

20. 

21. 

22. 

2௮. 

24. 

25. 

26. 

27. 

௮48. 

29. 

30. 

31. 

32. 

33. 

34. 

9. 

மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 235 

அகங்கார அதிகாரசத்திஉலகு. 

அகங்கார லயசத்தி உலகு. 

அகங்கார உற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

அகங்கார உற்பவ கரண சத்தி உலகு. 

அகங்கார உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

அகங்கார உற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

அகங்கார உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

அகங்கார உற்பவப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

அகங்கார அதிகார அதிகரணசத்திஉலகு. 
அகங்கார அதிகார கரண சத்தி உலகு. 

அகங்கார அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

அகங்கார அதிகார கன்மசத்திஉலகு. 

அகங்கார அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

அகங்கார அதிகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

அகங்கார லய அதிகரணசத்தி உலகு. 

அகங்கார லய கரண சத்தி உலகு. 

அகங்கார லய பருவசத்தி உலகு. 

அகங்கார லய கன்மசத்தி உலகு. 

அகங்கார லய உபகாரசத்தி உலகு. 

அகங்கார லயப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

மூலமாயாந்தர விகற்ப ஞானலேச ஏகதேச காரண 

காரிய பெளதிகாந்தர ஞானவிகற்ப சங்கற்பமாத்திர புத்தி 

தத்துவ உலகு. 

7. 

2. 

3. 

4. 

ப்‌ 

பெளதிகாந்தர விகற்ப ஞான சங்கற்ப சமவாய 

விசாராலம்‌ பத்துவ புத்தி ரூபசத்தி உலகு. 

பெளதிகாந்தர விகற்ப ஞான சங்கற்ப விசாராலம்ப 
சாத்திய புத்தி சொரூபசத்தி உலகு. 

பெளதிகாந்தர விகற்ப ஞான சங்கற்ப விசாராலப்‌ 

சமவாய சாத்தியத்துவ புத்தி சுபாவசத்தி உலகு. 

புருஷ விசார ரியந்தபுத்தி வியாத்தி சத்தி உலகு. 
வித்தியாதத்துவ பரியந்த புத்தி வியாபகசத்திஉலகு. 

ஞான சங்கற்ப விகற்ப நியாச விசேடபுத்தி விசேட 
சத்தி உலகு. 



236 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஞான சங்கற்ப விகற்ப விசார நிபிடத்துவ புத்தி 

குணசத்தி உலகு. 

விகற்ப ஞான சங்கற்ப விசார விசித்திரத்துவ புத்தி 

வான சத்தி உலகு. 

விகற்ப ஞான சங்கற்ப விசார சாத்தியத்துவ புத்தி 

பாவசத்திஉலகு. 

விகற்ப ஞான விசேட சங்கற்பத்துவ புத்தி பரத்துவ 

சத்தி உலகு. 

விகற்ப ஞான சாமானிய சங்கற்பத்துவ புத்தி அபரத்துவ 

சத்தி உலகு. 

விகற்ப ஞான சங்கற்ப அதிட்டானத்துவ புத்தி 

நிமித்த சத்திஉலகு. 
விகற்ப ஞான சங்கற்ப அதிட்டான விசேடத்துவ புத்தி 

நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 

விகற்பஞான சங்கற்ப விசாரோற்பவாதி சாதன சாத்திய 

புத்தி உற்பவசத்திஉலகு. 
புத்தி அதிகார சத்தி உலகு. 
புத்தி லய சத்திஉலகு. 
புத்தி உற்பவ அதிகரண சத்தி உலகு. 

புத்தி உற்பவ கரண சத்தி உலகு. 

புத்தி உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

புத்த உற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

புத்தி உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

புத்தி உற்பவப்பிரே ரகசத்தி உலகு. 

புத்தி அதிகார அதிகரண சத்தி உலகு. 

புத்தி அதிகார கரணசத்தி உலகு. 
புத்தி அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

புத்திய அதிகார கன்மசத்தி உலகு. 

புத்திஅதிகார உபகாரசத்திஉலகு. 

புத்தி அதிகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 
புத்தி லய அதிகரணசத்தி உலகு. 

புத்தி லய கரண சத்தி உலகு. 



a7 மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 

31. புத்தி ல்‌ பருவசத்தி உலகு. 

32. புத்தி லய கன்மசத்தி உலகு. 

2. புத்தி லய உபகாரசத்தி உலகு. 

34. புத்தி லயப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

10. மூலமாயாந்தர விகற்ப இச்சா ஞானக்‌ கிரியாலேச 

ஏகதேச காரண காரிய பெளதிகாந்தர இச்சா ஞானக்‌ கிரியா 

விகற்ப சங்கற்ப மாத்திர சித்த தத்துவ உலகு. 

1. பெளதிகாந்தர இச்சா ஞானக்‌ கிரியா விகற்ப சங்கற்ப 

சிந்தித சமவாயமாத்திர சித்த ரூப சத்தி உலகு. 

2.  பெளதிகாந்தர இச்சா ஞானக்‌ கிரியா விகற்ப சங்கற்ப 

' சிந்தித சமவாயசாத்திய சித்த சொரூப சத்தி உலகு. 

9. பெளதிகாந்தர இச்சா ஞானக்‌ கிரியா விகற்ப சங்கற்ப 

சிந்தித சமவாய கன்மசாத்தியத்துவ சித்த சுபாவ சத்தி உலகு. 

4. புருடதத்துவ பரியந்த சித்த வியாத்திசத்தி உலகு. 

வித்தியாதத்துவ பரியந்த சித்த வியாபகசத்தி உலகு. .- 

6.  விகற்பஇச்சா ஞானக்கிரியா சங்கற்ப நியாச விசேடசித்த 
விசேட சத்தி உல கு. 

7. விகற்பஇச்சா ஞானக்‌ கிரியா சங்கற்ப சிந்தித நிபி டத்துவ 

சித்த குணசத்திஉலகு. 
8. விகற்ப இச்சா ஞானக்‌ கிரியா சங்கற்ப சிந்தித 

விசித்திரத்துவ சித்தவர்ன சத்தி உலகு. 
9. விகற்பஇச்சா ஞானக்‌ கிரியா சங்கற்ப சிந்தித சாத்தியத்‌ 

துவ சித்தபாவ சத்தி உலகு. 

10. விகற்ப இச்சா ஞானக்‌ கிரியா சங்கற்ப சிந்தித 

விசேடத்துவ சித்தபரத்துவ சத்தி உலகு. 

11. விகற்ப இச்சா ஞானக்‌ கிரியா சங்கற்ப சிந்தித 

சாமானியத்துவ சித்த அபரத்துவ சத்தி உலகு. 

12. விகற்ப இச்சா ஞானக்‌ கிரியா சங்கற்ப சிந்தித 

அதிட்டானத்துவ சித்த நிமித்த சத்தி உலகு. 
13. சிந்தித அதிட்டான விசேடத்துவ சித்த A விசேட 

சத்தி உலகு. 

14. விகற்ப இச்சா ஞானக்‌ கிரியா சங்கற்ப சிந்தித த்த 

ன 



238 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சாதன சாத்திய சித்த உற்பவசத்திஉலகு. 

சித்த அதிகாரசத்தி உலகு. 
சித்த லயசத்திஉலகு. 

சித்த உற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

சித்த உற்பவ கரணசத்தி உலகு 

சித்த உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

சித்த உற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

சித்த உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

சித்த உற்பவப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

சித்த அதிகார அதிகரணசத்தி உலகு. 
சித்த அதிகார கரணசத்தி உலகு. 

சித்த அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

சித்த அதிகார கன்மசத்தி உலகு. 

சித்தஅதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

சித்த அதிகாரப்‌ பிரேரகசத்திஉலகு. 
சித்த லய அதிகரணசத்தி உலகு. 

சித்த லய கரணசசத்தி உலகு. 

சித்த லயபருவசத்தி உலகு. 

சித்தலய கன்மசத்தி உலகு. 

சித்த லய உபகாரசத்தி உலகு. 

சித்த லயப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

மோகினிமாயாகாரிய போக்கிய தத்துவ காரண மூல 

மாயா தத்துவ உலகு. 

சவிகற்பாலம்ப சமவாயத்துவ மூலமாயா ரூபசத்தி உலகு. 

விகற்பாலம்ப ௮சுத்தபோக்கிய சாத்திய மூலமாயா 

சொரூப சத்தி உலகு. 

சவிகற்பாலம்ப சிற்சட விகரீத சாத்தியத்துவ மூலமாயா 

சுபாவ சத்தி உலகு. 

பூதபரியந்த மூலமாயா வியாத்தி சத்தி உலகு. 

மோகினிமாயா பரியந்த மூலமாயா வியாபக 
சத்திஉலகு. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 239 

அசுத்தபோக்கியத்துவ மூலமாயா குணசத்தி உலகு. 

நானாபேத அசுத்தாணு சமுதாய சாத்திய மூலமாயா 

விசேட சத்தி உலகு. 

நானாபேத அசுத்த விசித்திர மூலமாயா வர்ன 

சத்தி உலகு. 

நானாபேத அசுத்த விசேட மூலமாயா பரத்துவ 

சத்தி உலகு. 

நானாபேத அசுத்த சாமானிய மூலமாயா அபரத்துவ 

சத்தி உலகு. 

நானாபேத அசுத்த சாத்திய மூலமாயா பாவசத்தி உலகு. 

அசுத்தாதிட்டான மூலமாயா நிமித்த சத்தி உலகு. 

அசுத்தாதிட்டான விசேடமூலமாயா நிமித்த விசேட 

சத்தி உலகு. 

மூலமாயா உற்பவ சத்தி உலகு. 

மூலமாயா அதிகாரசத்தி உலகு. 

மூலமாயா லய சத்தி உலகு. 

மூலமாயா உற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

மூலமாயா உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

மூலமாயா உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

மூலமாயா உற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

மூலமாயாஉற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

மூலமாயாஉற்பவப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

மூலமாயா அதிகார அதிகரணசத்தி உலகு. 

மூலமாயா அதிகார கரணசத்தி உலகு. 

மூலமாயா அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

மூலமாயா அதிகார கன்மசத்தி உலகு. 

மூலமாயா அதிகார உபகார சத்தி உலகு. 

மூலமாயா அதிகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

மூலமாயா லய அதிகரணசத்திஉலகு. 

மூலமாயா லய கரணசத்தி உலகு. 

மூலமாயா லய பருவசத்தி உலகு. 

மூலமாயா லய கன்மசத்தி உலகு. 



240 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

33. மூலமாயா லய உபகாரசத்தி உலகு. 

34. மூலமாயா லயப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

12. மூலமாயா வாகியாந்தர ஏகதேச காரிய 

பெளதிகாந்தர கரண விகற்ப விசித்திரசங்கற்ப வியத்தி 

காரண குண தத்துவ உலகு. 

1. குண ரூபசத்தி உலகு. 

2. குண சொரூப சத்தி உலகு. 

3. குண சுபாவசத்தி உலகு. 

4. குண வியாத்திசத்தி உலகு. 

5. குண வியாபகசத்தி உலகு. 

6. குண விசேடசத்தி உலகு. 

7. குண குணசத்தி உலகு. 

8. குண வர்ன சத்தி உலகு. 

9. குண பாவ சத்தி உலகு. 

10. குண பரத்துவ்‌ சத்தி உலகு. 

11. குண அபரத்துவ சத்தி உலகு. 

12. குண நிமித்த சத்தி உலகு. 

13. குண நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 

14. குண உற்பவசத்தி உலகு. 

15. குண அதிகாரசத்தி உலகு. 

16. குண லய சத்தி உலகு. 

17. குண உற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

18. குண உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

19. குண உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

20. குண உற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

21. குண உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

22. குண உற்பவப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

23. குண அதிகார அதிகரணசத்தி உலகு. 

24. குணஅதிகார கரணசத்தி உலகு. 

25. குண அதிகார பருவசத்தி உலகு. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 241 

குணஅதிகார கன்மசத்தி உலகு. 

குண அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

குணஅதிகாரப்பிரேரகசத்திஉலகு. 

குண லய அதிகரண சத்தி உலகு. 

குண லய கரண சத்தி உலகு. 

குண லய பருவசத்தி உலகு. 

குண லய கன்மசத்தி உலகு. 

குண லய உபகாரசத்தி உலகு. 

குண லயப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

பூதகாரிய பெளதிகாதார பிரதி பந்தக நாடி தத்துவ உலகு. 

நாடி ரூபசத்திஉலகு. 
நாடி சொரூப சத்தி உலகு. 

நாடி சுபாவ சத்தி உலகு. 

நாடி வியாத்தி சத்தி உலகு. 
நாடி வியாபக சத்தி உலகு. 

நாடி விசேட சத்தி உலகு முதலியவும்‌, 

14. தனு கரண சையோக சம்பந்த வியாபார காரண வாயு 

தப்‌ காரிய பிராணாதி தத்துவ உலகு. 

15. 

பிராணாதி ரூப சத்தி உலகு. 

பிராணாதி சொரூபசத்தி உலகு. 

பிராணாதி சுபாவ சத்தி உலகு. 

பிராணாதி வியாத்தி சத்தி உலகு. 

பிராணாதி வியாபகசத்தி உலகு. 

பிராணாதி விசேடசத்தி உலகு முதலியவும்‌, 

தனு கரண பாகியாந்தர செளபாதிகப்‌ பி ரதிபந்தக லிங்க 

மாத்திரகோச தத்துவ உலகு. 

L 

2. 

ம. 

4 

கோச ரூபசத்திஉலகு. 

கோச சொரூப சத்தி உலகு. 

கோச சுபாவ சத்திஉலகு. 

கோச வியாத்திசத்தி உலகு. 



242 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

5. கோச வியாபக சத்தி உலகு. 

6. கோச விசேட சத்தி உலகு முதலியவும்‌, 

16. மூலமாயா பாகிய விகற்பக்‌ கிரியாலேச ஏகதேச காரிய 

வியத்திமாத்திர வசனாதி தத்துவ உலகு. 

ர்‌. வசனாதி ரூப சத்தி உலகு. 

வசனாதி சொரூபசத்தி உலகு. 

வசனாதி சுபாவ சத்தி உலகு. 

வசனாதி வியாத்தி சத்தி உலகு. 

வசனாதி வியாபகசத்தி உலகு முதலியவும்‌ , ஆகிய 

புறக்கருவி உலகுங்‌ கொள்க. 

ர ந ௮ 0 

17. பூத பெளதிக இந்திரிய கரண குண புவன போகாதிஸ்‌ 

தூல சூக்கும சாதாரண அசாதாரண கிரியா விகற்ப வியாபார 

விசித்திர பாகியாந்தர உபயகன்ம போக்கியா போக்கிய 

உபகார பக்குவ சம்பந்தாதிகார கரண சுத்தாசுத்த 
பரமாணுக்காரிய காலதத்துவ உலகு. 

1. சுத்தாசுத்த விகற்பதீதிரயப்‌ பிரத்தியாங்க ஜீவ சாமீப்பிய 
கால ரூபசத்தி உலகு. 

2.  சுத்தாசுத்தவிகற்பத்திரயப்‌ பிரத்தியாங்க பக்குவ சாத்திய 

காலசொரூப சத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்த காரியத்துவ கால சுபாவ சத்தி உலகு. 

நானாவிகற்ப போகத்துவ கால குணசத்தி உலகு. 

மாயாபரியந்த கால வியாத்தி சத்திஉலகு. 

ஆணவபரியந்த கால வியாபக சத்திஉலகு. 

சவிகற்ப சாத்திய கால விசேட சத்தி உலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

8. காலவர்ன சத்தி உலகு. 

9. காலபாவ சத்தி உலகு. 

10. கால பரத்துவ சத்திஉலகு. 

11. கால அபரத்துவ சத்தி உலகு. 

12. கால நிமித்த சத்தி உலகு. 

13. கால நிமித்த விசேட சத்திஉலகு. 

14. கால உற்பவ சத்தி உலகு. 

உச ஞு ஹி 



243 மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 

75. கால அதிகாரசத்தி உலகு. 

16. கால லய சத்திஉலகு. 

17. கால உற்பவ அதிகரணசத்திஉலகு. 

18. கால உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

19. கால உற்பவ பருவ சத்திஉலகு. 

20. கால உற்பவ கன்ம சத்தி உலகு. 

21. கால உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

22. கால உற்பவப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

23. கால அதிகார அதிகரணசத்தி உலகு. 

24. காலஅதிகார கரண சத்தி உலகு. 

25. கால அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

26. கால அதிகார கன்மசத்தி உலகு. 

27. கால அதிகார உபகார சத்தி உலகு. 

28. கால அதிகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

29. கால லய அதிகரண சத்தி உலகு. 

30. கால லய கரண சத்தி உலகு. 

31. கால லய பருவசத்தி உலகு. 

32. கால லய கன்ம சத்தி உலகு. 

3. காலலய உபகார சத்தி உலகு. 

34. கால லயப்பிரேரக சத்தி உலகு. 

18. தூல சூக்கும சாதாரண அசாதாரண தனு கரண புவன 

போகாதி கிரியா விகற்ப விசித்திர கன்ம வியாபார பரி மாண 

கரண சுத்தாசுத்த பரமாணுக்காரிய நியதிதத்துவ உலகு. 

1. விசித்திர கன்ம வியாபார பரிமாண கரணத்துவப்‌ 
பிரத்தியாங்க ஜீவ சாமீப்பிய நியதிரூப சத்தி உலகு. 

2. விசித்திர கன்ம வியாபாரபரிமாண புவ படல்‌ 

நியதிசொரூப சத்தி உலக. 

3.  சுத்தாசுத்த கன்ம பரிமாண பரமாணுத்துவ நியதி 

சுபாவ சத்தி உலகு. 

4. சுத்தாசுத்த விகற்ப போகத்துவ நியதி குண சத்தி உலகு. 

5. மாயாபரியந்தநியதி வியாத்தி சத்திஉலகு. 



244 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆணவபரியந்த நியதி வியாபக சத்தி உலகு. 

நானாவிகற்பத்துவ நியதி விசேட சத்தி உலகு. 
இங்ஙனம்‌ 

நியதி வர்ன சத்தி உலகு. 

நியதி பாவ சத்தி உலகு. 

நியதி பரத்துவசத்தி உலகு. 
நியதி அபரத்துவ சத்திஉலகு. 

நியதி நிமித்த சத்தி உலகு. 
நியதி நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 

நியதி உற்பவ சத்தி உலகு. 

நியதி அதிகாரசத்தி உலகு. 
நியதி லய சத்தி உலகு. 

நியதி உற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

நியதி உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

நியதி உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

நியதி உற்ப கன்மசத்திஉலகு. 

நியதி உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

நியதி உற்பவப்‌ பிரேரகசத்திஉலகு. 

நியதி அதிகார அதிகரணசத்தி உலகு. 
நியதி அதிகார கரண சத்தி உலகு. 
நியதி அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

நியதி அதிகார கன்மசத்தி உலகு. 

நியதி அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

நியதி அதிகாரப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

நியதி லய அதிகரண சத்தி உலகு. 

நியதி லய கரண சத்தி உலகு. 

நியதி லய பருவசத்திஉலகு. 

நியதி லய கன்மசத்தி உலகு. 

நியதி லய உபகாரசத்தி உலகு. 

நியதி லய பிரேரக சத்திஉலகு. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 245 

19. மூலமாயாகாரண சுத்தாசுத்த மோகினி மாயா 

பரமாணுக்‌ காரிய செளபாதிகாரம்ப ஆன்மோபரகிரியாலேச 

ஏகதேச பாசலேச அநாவாரகரண கலா தத்துவ உலகு. 

7.  ஜீவசாமீப்பியப்‌ பிரத்தியாங்க பாசலேச அநாவார 

கரணத்துவ கலாரூபசத்தி உலகு. 

2. சவிகற்ப இச்சா ஞானக்‌ கிரியாலேச வியத்தி உபகார 

சாத்திய கலா சொரூப சத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்தசாத்திய கலா சுபாவ சத்தி உலகு. 

மோகினிமாயா போகத்துவ கலா குண சத்தி உலகு. 

மோகினிமாயாபரியந்த கலா வியாத்தி சத்தி உலகு. 

ஆணவலேசபரியந்த கலா வியாபக சத்தி உலகு. 

நானாவிகற்பசாத்திய கலா விசேட சத்தி உலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

8. கலாவர்ன சத்தி உலகு. 

9. கலா பாவ சத்தி உலகு. 

10. கலா பரத்துவ சத்தி உலகு. 

11. கலா அபரத்துவ சத்தி உலகு. 

12. கலா நிமித்த சத்தி உலகு. 

13. கலா நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 

-14. கலா உற்பவ சத்தி உலகு. 

15. கலா அதிகாரசத்தி உலகு. 

16. கலா லய சத்தி உலகு. 

17. கலா உற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

18. கலா உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

19. கலா உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

20. கலா உற்பவ கன்மசத்தி உலகு... 

21. கலா உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

22. கலா உற்பவப்‌ பிரேரகசத்திஉலகு. 

23. கலா அதிகார அதிகரண சத்தி உலகு. 

24. கலா அதிகார கரணசத்தி உலகு. 

25. கலா அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

26. கலா அதிகாரகன்மசத்தி உலகு. 

Nom ஐ 



246 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

27. கலா அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

28. கலா அதிகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

29. கலா லய அதிகரணசத்தி உலகு. 

30. கலா லய கரண சத்தி உலகு. 

31. கலா லய பருவசத்தி உலகு. 

32. கலா லய கன்மசத்தி உலகு. 

323. கலா லய உபகாரசத்தி உலகு. 

34. கலா லயப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

20. கலாதத்துவ காரிய செளபாதிகான்மோபர மாயா ஞான 

லேச ஏகதேச வியத்தி கரண வித்யா தத்துவ உலகு. 

1. மாயா ஞானலேச ஏகதேச வியத்தி ஜீவ சாமீப்பியப்‌ 
பிரத்தியாங்க கரணத்துவ வித்தியா ரூப சத்தி உலகு. 

2. மாயா ஞானலேச ஏகதேச வியத்திகரணத்துவ சாத்திய 

வித்தியா சொரூபசத்தி உலகு. 

3 சுத்தாசுத்த காரியத்துவ வித்தியா சுபாவ சத்தி உலகு. 

4 சுத்தாசுத்த போகத்துவ வித்தியா குணசத்தி உலகு. 

5. மாயாபரியந்த வித்தியா வியாத்தி சத்தி உலகு. 

6 ஆணவ ரியந்த வித்தியா வியாபக சத்திஉலகு. 

7 நானா விகற்பசாத்திய வித்தியா விசேட சத்தி உலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

8. வித்தியா வர்ன சத்திஉலகு. 

9. வித்தியா பாவ சத்திஉலகு. 

10. வித்தியா பரத்துவசத்தி உலகு. 

11. வித்தியா அபரத்துவ சத்திஉலகு. 

12. வித்தியா நிமித்த சத்தி உலகு. 

13. வித்தியா நிமித்த விசேட சத்திஉலகு. 

14. வித்தியா உற்பவ சத்தி உலகு. 

15. வித்தியா அதிகாரசத்தி உலகு. 

16. வித்தியா லய சத்தி உலகு. 

17. வித்தியா உற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

18. வித்தியா உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 247 

19. வித்தியா உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

20. வித்தியா உற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

21. வித்தியா உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

22. வித்தியா உற்பவ பிரேரகசத்தி உலகு. 

23. வித்தியா அதிகார அதிகரணசத்தி உலகு. 

24. வித்தியா அதிகார கரண சத்தி உலகு. 

25. வித்தியா அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

26. வித்தியா அதிகாரகன்மசத்தி உலகு . 

27. வித்தியா அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

28. வித்தியா அதிகாரப்‌ பிரேரகசத்திஉலகு. 

29. வித்தியா லய அதிகரண சத்தி உலகு. 

30. வித்தியா லய கரணசத்திஉலகு. 

21. வித்தியா லய பருவசத்திஉலகு. 

22. வித்தியா லய கன்மசத்திஉலகு. 

33. வித்தியா லய உபகாரசத்தி உலகு. 

4. வித்தியாலயப்பிரேரகசத்திஉலகு. 

21.வி த்தியாதத்துவ காரிய செளபாதிகாரம்‌ பான்மோ 

பரவிகற்ப இச்சாலேச ஏகதேச வியத்திகரண ஓராக தத்துவ 

உலகு. 

1. விகற்ப இச்சாலே ஏகதேச வியத்தி கரணத்துவ ஜீவ 
சாமீப்பியப்‌ பிரத்யாங்க அராக ரூபசத்திஉலகு. 

2. மாயா இச்சாலேச வியத்திசாத்திய அராக சொரூப 

சத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்தத்துவ அராக சுபாவ சத்திஉலகு. 

சுத்தாசுத்தபோகத்துவ அராக குண சத்தி உலகு. 

மாயாபரியந்த அராக வியாத்தி சத்தி உலகு. 

ஆணவபரியந்தஅராக வியாபக சத்திஉலகு. 

நானாவிகற்பத்துவ அராக விசேட சத்திஉலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

ராக வர்ன சத்திஉலகு. 

9. ராக பாவ சத்தி உலகு. 

10. ராக பரத்துவ சத்தி உலகு. 

No 

ன்‌ 



248 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

11. ராக அபரத்துவ சத்தி உலகு. 

12. ராக நிமித்த சத்தி உலகு. 

13. ராக நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 

14. ராக உற்பவ சத்தி உலகு. ன்‌ 

15. ராக அதிகார சத்திஉலகு. 

16. ராக லய சத்தி உலகு. 

17. ராக உற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

18. ராக உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

19. ராக உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

20. ராக உற்பவ கன்ம சத்திஉலகு. 

21. ராகஉற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

22. ராக உற்பவப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

23. ராக அதிகார அதிகரண சத்திஉலகு. 

24. ராக அதிகார கரணசத்தி உலகு. 

25. ராக அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

26. ராக அதிகார கன்ம சத்தி உலகு. 

27. ராக அதிகார உபகாரசத்திஉலகு. 

28. ராக அதிகாரப்‌ பிரேரகசத்திஉலகு. 

29. ராக லய அதிகரண சத்தி உலகு. 

30. ராக லய கரண சத்தி உலகு. 

31. ராக லய பருவசத்தி உலகு. 

32. ராக லய கன்மசத்தி உலகு. 

33. ராக லய உபகார சத்தி உலகு. 

34. ராகலய ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

22. கலாதிதத்துவ சையோக ஆந்தரவாகிய மாயாபோக்கிய 

அதிகரணத்துவ புருட தத்துவ உலகு. 
பிரத்தியாங்க ச வசாமீப்பிய புருடரூபசத்தி உலகு. 

விகற்ப விஷயானுபவ சாத்திய புருட சொரூபசத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்ததுவ புருட சுபாவ சத்தி உலகு. 

விகற்ப போகத்துவ புருட குணசத்திஉலகு. 

மாயாபரியந்த ப்ருட வியாத்தி சத்தி உலகு. mA 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 249 

ஆணவபரியந்த புருட வியாபக சத்திஉலகு. 

நானாவிகற்பத்துவ புருட விசேட சத்தி உலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

புருட வர்ன சத்தி உலகு. 

புருட பாவ சத்தி உலகு. 

புருட பரத்துவ சத்தி உலகு. 

புருட அபரத்துவ சத்தி உலகு. 

புருடநிமித்த சத்தி உலகு. 
புருட நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 

புருட உற்பவ சத்திஉலகு. 

புருட அதிகாரசத்தி உலகு. 

புருட லய சத்தி உலகு. 

புருட உற்பவ அதிகரணசத்திஉலகு. 

புருட உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

புருட உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

புருட உற்பவ கன்மசத்திஉலகு. 

புருட உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

புருட உற்பவப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

புருட அதிகார அதிகரணசத்திஉலகு. 
புருட அதிகார கரணசத்தி உலகு. 
புருட அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

புருட அதிகார கன்மசத்தி உலகு. 

புருட அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

புருட அதிகார ப்பிரேரகசத்திஉலகு. 

புருடலய அதிகரணசத்திஉலகு. 

புருட லய கரண சத்தி உலகு. 

புருடலயபருவசத்தி உலகு. 

புருடலயகன்மசத்தி உலகு. 

புருட லயஉபகாரசத்தி உலகு. 

புருட லய ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 



250 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

23. சுத்தமாயாகாரிய தூலதுக்குமப்‌ பிரபஞ்ச காரண சுத்தா 

சுத்த மாயா தத்துவ உலகு. . 

Lo 

2. 

பிரகிருதிதத்துவாலம்ப கரணத்துவ சுத்தாசுத்தமாயா 

ரூப சத்தி உலகு. 
துவிமுக வியத்தி சாத்திய சுத்தாசுத்தமாயா சொரூப 

சத்தி உலகு. 

ஆரோப அதிட்டான விகற்பத்துவ சுத்தாசுத்தமாயா 

சுபாவ சத்தி உலகு. 

கன்மாணுபரியந்த சுத்தாசுத்தமாயா வியாத்தி 

சத்தி உலகு. 

நானாவிசித்திர கற்பனாதிகாரத்துவ சுத்தா சுத்த மாயா 
வியாபக சத்தி உலகு. 

கன்மாணுபவ பேதத்துவ சுத்தாசுத்தமாயா குண 

சத்தி உலகு. 

தூல சூக்கும சரீரத்துவ சுத்தாசுத்தமாயா விசேட 

சத்தி உலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

சுத்தாசுத்த மாயா வான சத்திஉலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா பாவ சத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா பரத்துவ சத்திஉலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா அபரத்துவ சத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா நிமித்த சத்தி உலகு. 
சுத்தாசுத்த மாயா நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 

சுத்தா சுத்த மாயா உற்பவ சத்திஉலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா அதிகாரசத்திஉலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா லய சத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா உற்பவஅதிகரண சத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா உற்பவ பருவ சத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா உற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா உற்பவ ப்பிரேரக சத்தி உலகு. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 251 

23. 

24. 

25. 

26. 

27. 

28. 

29. 

30. 

31. 

32. 

33. 

34. 

சுத்தாசுத்தமாயா அதிகார அதிகரண சத்தி உலகு. 
சுத்தாசுத்த மாயா அதிகார்‌ கரண சத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா அதிகார கன்மசத்திஉலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா அதிகார உபகாரப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயாலய அதிகரணசத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயாலய கரணசத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா லய பருவசத்திஉலகு. 

சுத்தாசுத்தமாயா லய கன்மசத்திஉலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா லய உபகாரசத்திஉலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயா லய ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

24. தூல சூக்குமப்‌ பிரபஞ்ச உபகாரண துவிமுக விவித 

பேதத்திரய கரணாலம்பித கரண சாத்திய கன்ம தத்துவ உலகு. 

i. 

2. 

3. 

வ ஐ ரூஃ 

அசேதன சேதனனாலம்பித விகற்ப தன்மாதன்ம 

காரணத்துவ கன்மரூப சத்தி உலகு. 

அசேதன துவிமுக விவித பேதாலம்பன ஆகார 
ஆயுசாதி சாத்திய கன்ம சொரூப சத்திஉலகு. 

துவிமுக பேதாலம்பன சையோகத்துவ கன்ம சுபாவ 

சத்தி உலகு. 

அசுத்தமாயாபரியந்த கன்ம வியாத்தி சத்தி உலகு. 

தூலகூக்குமபரியந்த கன்ம வியாபக சத்தி உலகு. 

சுகதுக்க விகற்ப காரணத்துவ கன்ம குண சத்தி உலகு. 

விவித விசித்திரானுபவ பேதசாத்திய கன்ம 

விசேடசத்திஉலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

கன்ம வான சத்தி உலகு. 

கன்ம பாவ சத்திஉலகு. 

கன்ம பரத்துவ சத்தி உலகு. 

கன்ம அபரத்துவ சத்தி உலகு. 
கன்ம நிமித்த சத்தி உலகு. 

கன்ம நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 



252 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

14. கன்ம உற்பவ சத்தி உலகு. 

15. கன்ம அதிகார சத்திஉலகு. 

16. கன்மலய சத்திஉலகு. 

17. கன்ம உற்பவ அதிகரணசத்தி உலகு. 

18. கன்ம உற்பவ கரணசத்திஉலகு. 

19. கன்ம உற்பவ பருவ சத்திஉலகு. 

20. கன்ம உற்பவ கன்ம சத்தி உலகு. 

2.1. கன்ம உற்பவ உபகாரசத்திஉலகு. 

22. கன்ம உற்பவப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

23. கன்ம அதிகார அதிகரண சத்தி உலகு. 

24. கன்ம அதிகார கரணசத்தி உலகு. 

25. கன்ம அதிகார பருவசத்திஉலகு. 

26. கன்ம அதிகார கன்மசத்திஉலகு. 

27. கன்ம அதிகார உபகாரசத்திஉலகு. 

28. கன்மஅதிகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

29. கன்ம லய அதிகரண சத்தி உலகு. 

30. கன்ம லய கரண சத்திஉலகு. 

31. கன்ம லய பருவசத்திஉலகு. 

32. கன்மலய கன்மசத்தி உலகு. 

33. கன்ம லய உபகாரசத்திஉலகு. 

34. கன்மலயப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

25. சுத்தாசுத்தவி த்தியாப்‌ பிரேரக சுத்தவித்தியா தத்துவ 

உலகு. 

நின்மல கரணத்துவ சுத்தவி த்தை ரூபசத்தி உலகு. 
நின்மலாகார சாத்திய சுத்தவித்தை சொரூபசத்தி உலகு. 

ஆதிநித்தியத்துவ சுத்தவித்தை சுபாவ சத்தி உலகு. 
சுத்தமாயா ஸ்தாபன சுத்தவி த்தை குணசத்திஉலகு. 

பரத்துவ ஸ்தாபன சுத்தவி த்தை விசேடசத்தி உலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

சுத்தவி த்தை வர்ன சத்திஉலகு. 

சுத்தவித்தை பாவ சத்தி உலகு. 

உ ஜவ 

வ 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 253 

26. 

பதத தட லு 

சுத்தவி த்தை பரத்துவசத்தி உலகு. 

சுத்தவி த்தை அபரத்துவ சத்தி உலகு. 
சுத்தவி த்தை நிமித்த சத்தி உலகு. 
சுத்தவி த்தை நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 

சுத்தவி த்தை உற்பவ சத்தி உலகு. 

சுத்தவி த்தை அதிகார சத்தி உலக. 

சுத்தவி த்தை லய சத்திஉலகு. 

சுத்தவி த்தை உற்பவ அதிகரண சத்தி உலகு. 

சுத்தவி த்தைஉற்பவகரணசத்தி உலகு. 

சுத்தவி த்தைஉற்பவபருவசத்திஉலகு. 

சுத்தவி த்தை உற்பவ கன்ம சத்தி உலகு. 

சுத்தவி த்தை உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

சுத்தவி த்தை உற்பவ ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

சுத்தவி த்தை அதிகார அதிகரணசத்தி உலகு. 
சுத்தவி த்தைஅதிகார கரணசத்தி உலகு. 
சுத்தவி த்தைஅதிகார பருவசத்தி உலகு. 

சுத்தவி த்தைஅதிகாரகன்மசத்திஉலகு. 

சுத்தவித்தை அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

சுத்தவி த்தைஅதிகார ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

சுத்தவி த்தை லய அதிகரணசத்தி உலகு. 

சுத்தவி த்தை லய கரணசத்தி உலகு. 

சுத்தவி த்தை லய பருவசத்தி உலகு. 

சுத்தவி த்தை லய கன்மசத்தி உலகு. 

சுத்தவி த்தை லய உபகாரசத்தி உலகு. 

சுத்தவித்தை லய ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

சுத்தாசுத்த ராகப்‌ பிரேரக ஈசுர தத்துவ உலகு. 

நின்மலகரணத்துவ ஈசுரரூபசத்தி உலகு. 

நின்மலாகார சாத்திய ஈசுர சொரூபசத்தி உலகு. 

ஆதிநித்தியத்துவ ஈசுர சுபாவ சத்திஉலகு. 

சுத்தமாயா ஸ்தாபன ஈசுர குண சத்தி உலகு. 

பரத்துவ ஸ்தாபன ஈசுர விசேட சத்தி உலகு. 



254 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

இங்ஙனம்‌ 

ஈசுர வர்ன சத்தி உலகு. 

ஈசுர பாவசத்தி உலகு. 

ஈசுர பரத்துவசத்தி உலகு. 

ஈசுரஅபரத்துவசத்தி உலகு. 
ஈசுரநிமித்த சத்திஉலகு. 
ஈசுர நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 

ஈ௬ர உற்பவ சத்தி உலகு. 

ஈசுர அதிகார சத்தி உலகு. 

ஈசுர லய சத்தி உலகு. 

ஈசுர உற்பவ அதிகரண சத்தி உலகு. 

ஈசர உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

ஈசுர உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

ஈசுர உற்பவகன்ம சத்தி உலகு. 

ஈசுரஉற்பவஉபகாரசத்திஉலகு. 

ஈசுர உற்பவ ப்பிரேரகசத்திஉலகு. 

ஈசுர அதிகார அதிகரண சத்திஉலகு. 

ஈசுர அதிகாரகரண சத்தி உலகு. 

ஈசுர அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

ஈசுரஅதிகார கன்மசத்தி உலகு. 

ஈசுர அதிகார உபகாரசத்திஉலகு. 

ஈசுரஅதிகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

ஈசுர லய அதிகரண சத்திஉலகு. 

ஈசுர லயகரணசசத்தி உலகு. 

ஈசுர லய பருவசத்திஉலகு. 

ஈசுர லய கன்மசத்திஉலகு. 

ஈசுர லய உபகாரசத்தி உலகு. 

ஈசுர லய ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

. அசுத்தப்‌ பிரகிருதிப்‌ பிரேரக சாதாக்கிய தத்துவ உலகு. 

நின்மல கரணத்துவ சாதாக்கிய ரூபசத்தி உலகு. 



oNo MLK 

மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 255 

நின்மலாகார சாத்திய சாதாக்கிய சொரூப சத்திஉலகு. 

ஆதிநித்தியத்துவ சாதாக்கிய சுபாவ சத்திஉலகு. 

சுத்தமாயா ஸ்தான சாதாக்கிய குண சத்தி உலகு. 

பரத்துவ ஸ்தாபன சாதாக்கிய விசேட சத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய வர்ன சத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய பாவ சத்திஉலகு. 

சாதாக்கிய பரத்துவசத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய அபரத்துவ சத்திஉலகு. 

சாதாக்கிய நிமித்த சத்திஉலகு. 

சாதாக்கிய நிமித்த விசேட சத்திஉலகு. 

சாதாக்கிய உற்பவ சத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய அதிகார சத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய லய சத்திஉலகு. 

சாதாக்கிய உற்பவ அதிகரண சத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

சாதாக்கியஉற்பவ பருவசத்திஉலகு. 

சாதாக்கியஉற்பவகன்‌ மசத்திஉலகு. 

சாதாக்கியஉற்பவஉபகாரசத்திஉலகு. 

சாதாக்கியஉற்பவ ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய அதிகார அதிகரண சத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய அதிகார கரண சத்தி உலகு. 

சாதாக்கியஅதிகார பருவசத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய அதிகார கன்மசத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய அதிகார ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய லய அதிகரணசத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய லய கரணசத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய லய பருவசத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய லய கன்ம சத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய லய உபகாரசத்தி உலகு. 

சாதாக்கிய லய ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 



உ டர ஒர இற ட ஜல. 8 

256 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

28. வாக்கு காரிய நாதப்‌ பிரேரக விந்து தத்துவ உலகு. 

நின்மல கரண விந்துரூப சத்தி உலகு. 

நின்மலாகார விந்து சொரூப சத்தி உலகு. 

ஆதிநித்தியத்துவ விந்து சுபாவ சத்தி உலகு. 

சுத்தத்துவ ஸ்தாபன விந்து குண சத்தி உலகு. 
பரத்துவ ஸ்தாபன விந்து விசேட சத்தி உலகு. 

விந்து வான சத்தி உலகு. 

விந்து பாவ சத்திஉலகு. 

விந்து பரத்துவ சத்தி உலகு. 
விந்து அபரத்துவ வசத்தி உலகு. 
விந்து நிமித்த சத்தி உலகு. 
விந்து நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 

விந்து உற்பவ வத்தி உலகு. 

விந்து அதிகார சத்தி உலகு. 
விந்து லய சத்தி உலகு. 

விந்து உற்பவ அதிகரண சத்தி உலகு. 

விந்து உற்பவ கரணசத்தி உலகு. 

விந்து உற்பவ பருவசத்தி உலகு. 

விந்து உற்பவ கன்ம சத்தி உலகு. 

விந்து உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

விந்து உற்பவ ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

விந்து அதிகார அதிகரண சத்தி உலகு. 
விந்து அதிகார கரண சத்தி உலக. 

விந்து அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

விந்து அதிகார கன்ம சத்தி உலகு. 

விந்து அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

விந்து அதிகார ப்பிரேரகசத்திஉலகு. 

விந்து லய அதிகரண சத்தி உலகு. 

விந்து லய கரண சத்தி உலகு. 

விந்து லய பருவசத்தி உலகு. 

விந்து லய கன்மசத்தி உலகு. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 257 

விந்து லய உபகார சத்திஉலகு. 

விந்து லய ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

மாயாப்பிரேரக நாத தத்துவ உலகு. 
நின்மலகரண நாதரூப சத்தி உலகு. 

நின்மலாகார நாத சொரூப சத்தி உலகு. 

ஆதிநித்திய நாத சுபாவ சத்தி உலகு. 

சுத்தமாயா ஸ்தாபன நாத குணசத்தி உலகு. 

பரத்துவஸ்தாபன நாத விசேட சத்தி உலகு. 

நாத வர்ன சத்தி உலகு. 

நாத பாவ சத்தி உலகு. 

நாத பரத்துவ சத்தி உலகு. 
நாத அபரத்துவ சத்திஉலகு. 
நாத நிமித்த சத்தி உலகு. 
நாத நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 

நாத உற்பவசத்திஉலகு. 

நாத அதிகாரசத்தி உலகு. 
நாத லய சத்தி உலகு. 

நாத உற்பவ அதிகரண சத்தி உலகு. 

நாத உற்பவ கரண சத்தி உலகு. 

நாத உற்பவ பருவ சத்தி உலகு. 

நாத உற்பவ கன்மசத்தி உலகு. 

நாத உற்பவ உபகாரசத்தி உலகு. 

நாத உற்பவ ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

நாத அதிகார அதிகரணசத்தி உலகு. 
நாத அதிகார கரண சத்தி உலகு. 
நாத ௮அதிகாரபருவசத்தி உலக. 

நாத அதிகாரகன்மசத்தி உலகு. 

நாத அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

நாத அதிகார ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

நாத லய அதிகரண சத்தி உலகு. 

நாத லய கரணசத்தி உலகு. 



258 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ன நாத லய பருவசத்தி உலகு. 

30. நாத லய கன்மசத்தி உலகு. 

31 நாத லயஉபகாரசத்தி உலகு. 

32. நாத லய ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

30. சத்தார்த்தப்‌ பிரபஞ்ச சமவாய காரண சுத்தமாயா 

தத்துவ உலகு. 
31. யோகமாயா தத்துவ உலகு. 

32. நாத தத்துவ உலகு. 

3.3. அபரவிந்து தத்துவ உலகு. 
3 4. அம்பிகை உலகு. 

35. வாமை உலகு. 

36. சேட்டை உலகு. 

37. ரெளத்திரி உலகு. 

38. சயை உலகு. 

39. விசையை உலகு. 

40. அசிதை உலகு. 

41. அபராசிதை உலகு. 

42. நிவர்த்தி உலகு. 

43.0 ரதிட்டை உலகு. 

44.வி த்தை உலகு. 

45. சாந்தி உலகு. 

46. சாந்தியாதீதை உலகு. 

47. தீபிகை உலகு. 

48. ரோசிகை உலகு. 

49. மோசிகை உலகு. 

50.வி யோமரூபை உலகு. 

51. அநாந்தை உலகு. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 

52. அறந்தை உலகு. 

53. அநாசிரிதை உலகு. 

54. சூக்குமை உலகு. 

55. பைசந்தி உலகு. 

56. மத்திமை உலகு. 

57. வைகரி உலகு. 

இங்ஙனம்‌ அவ்வவற்றின்‌ 

ரூபசத்திஉலகு. 

சொரூபசத்தி உலகு. 

சுபாவசத்தி உலகு. 

வியாத்தி சத்தி உலகு. 
வியாபக சத்தி உலகு. 

குண சத்தி உலகு முதலியவுங்‌ கொள்க. 

அன்றி 
58. அகர உலகு. முதலிய வர்ன சத்தி உலகு. 

59. ஓங்காரசத்தி முதலிய பதசத்தி உலகு. 

60. சத்தியோசாத முதலிய மந்திர சக்தி உலகு. 

61. ௮௪ உலகு. 

62. புச உலகு. 

63. வச்சிரதேக உலகு. 

64.பி ரமத உலகு. 

| 65. விபூதி உலகு. 
6 6  அயவிய உலகு. 

67. சுத்த உலகு. 

68.பி நாகி உலகு. 

69. கிருதசாதிப உலகு. 

70. சாந்த உலகு. 

்‌ 71. பிங்கல உலகு. 

72 ஆதி மண்டலேசுர உலகு. 

வன டக ஒன து 

259 



260 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

73. வாம உலகு. 

74. சேட்டை உலகு. 

[தரி ருத்திரி உலகு. 

76. காலாக்கினி உலகு. 

71. கூர்மாண்ட உலகு. 

78. ஆடக உலகு. 

79. காபாலி உலகு. ( முதல்‌) 

80.காளி உலகு. 

8 1. கலவிகரணி உலகு. 

82. பெலவி கரணி உலகு. 

8 3. பெலப்பி ரமதனி உலகு. 

84. சர்வபூததமனி உலகு. 

85. மநோன்மனி உலகு. 

86. அநந்த உலகு. 

8 fe சூக்கும உலகு. 

88. சிவோத்தம உலகு. 

89. ஏகநேத்திர உலகு. 

90. மூர்த்தி உலகு. 

91. கெண்ட உலகு. 

92. சதாசிவ உலகு பரியந்தமான புவன உலகு. 

பிரதிட்டை உலகு முதலிய கலைஉலகு முதலிய அத்துவா 

உலகனைத்தும்‌ கொள்க. 

93. சர்வ சத்தார்த்தப்‌ பிரபஞ்ச சாதாரண சமவாய 

அதிகாரத்துவ குடிலை தத்துவ உலகு. 
ஓங்கார வா்னத்துவ குடிலை ரூபசத்திஉலகு. 

அநேக படாகார குடிலை சொரூபசத்தி உலகு. 

சதாவியக்திமாத்திர குமலை சுபாவ சத்திஉலகு. 

கிரியாமாத்திர குடிலை வியாத்தி சத்திஉலகு. உ ஜே டவ 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 261 

நிபிடஞரன சாத்திய குடிலை வியாபக சத்திஉலகு. 

ஆன்ம ஞான விகற்பத்துவகுடிலை குண சத்திஉலகு. 

சமவேதாரத்துவ குடிலை விசேட சத்திஉலகு. 

குடிலை வர்ன சத்திஉலகு. 

குடிலை பாவ சத்திஉலகு. 

குடிலை பரத்துவ சத்திஉலகு. 
குடிலை அபரத்துவ சத்திஉலகு. 
குடிலை நிமித்த சத்தி உலகு. 
குடிலை நிமித்த விசேட சத்திஉலகு. 

குடிலை உற்பவ சத்திஉலகு. 

குடிலை அதிகாரசத்திஉலகு. 
குடிலை லய சத்திஉலகு. 

குடிலை உற்பவ அதிகரணசத்திஉலகு. 

குடிலை உற்பவ கரணசத்திஉலகு. 

குடிலை உற்பவபருவசத்திஉலகு. 

குடிலை உற்பவகன்மசத்திஉலகு. 

குடிலை உறபவ உபகாரசத்தி உலகு. 

குடிலை உற்பவப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

குடிலை அதிகார அதிகரண சத்திஏலகு. 
குடிலை அதுகார கரணசத்திஉலகு. 

குடிலைஅதிகார பருவசத்தி உலகு. 

குடிலை அதிகார கன்மசத்தி உலகு. 
குடிலை அதிகார உபகாரசத்திஉலகு. 

குடிலை அதிகார ப்பிரேரகசத்திஉலகு. 
குடிலை லய அதிகரண சத்திஉலகு. 

குடிலை லயகரணசத்திஉலகு. 

குடிலை லயபருவசத்திஉலகு. 

குடிலைலயகன்‌ மசத்திஉலகு. 

குடிலை லய உபகாரசத்தி உலகு. 

குடிலை லய ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

சுத்தமாயை உலகு. 

குண்டலி உலகு என்பனவும்‌ இக்குடிலை உலகென்க. 



262 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

94. பசுத்துவ கரண அநாதி நித்திய ஆணவ சத்தி உலகு. 

நிபிடாந்தகாரத்துவ ஆணவ ரூப சத்தி உலகு. 
மூலாஞ்ஞான சாத்திய ஆணவ சொரூப சத்திஉலகு. 
அவத்தாகாரத்துவ ஆணப சுபாவ சத்தி உலகு. 

சீவத்திரயாத்துவி த ஆணவ வியாத்தி சத்திஉலகு. 
பரசீவாவரண சம்பந்த ஆணவ வியாபகசத்திஉலகு. 
சகல கேவல விகற்பத்துவ ஆணவ குணசத்திஉலகு. 

நாதபரியந்த அதிகத்துவ ஆணவ விசேட சத்திஉலகு. 

ஆணவ வர்ன சத்தி உலகு. 

ஆணவ பாவ சத்திஉலகு. 
10. ஆணவ பரத்துவ சத்திஉலகு. 
11. ஆணவ அபரத்துவ சத்தஉலகு. 
12. ஆணவ நிமித்த சத்தி உலகு. 
13. ஆணவ நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 
14. ஆணவ உற்பவ சத்தி உலகு. 
15. ஆணவ அதிகார சத்தி உலகு. 
16. ஆணவ லயசத்திஉலகு.. 
17. ஆணவ உற்பவ அதிகரண சத்திஉலகு. 
18. ஆணவ உற்பவ கரண சத்தி உலகு. 

19. ஆணவ உற்பவ பருவசத்திஉலகு. 

20. ஆணவ உற்பவ கன்மசத்திஉலகு. 
21. ஆணவ உற்பவ உப்காரசத்தி உலகு. 
22. ஆணவ உற்பவப்‌ பிரேரகசத்திஉலகு. 
23. ஆணவ அதிகார அதிகரண சத்திஉலகு. 

24. ஆணவ அதிகார கரணசத்தி உலகு. 
26. ஆணவஅதிகார பருவசத்தி உலகு. 
26. ஆணவ அதிகார கன்மமசத்தி உலகு. 
27. ஆணவ அதிகார உபகாரசத்திஉலகு. 
28. ஆணவ அதிகார ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

29. ஆணவ லய அதிகரண சத்திஉலகு. 

30. ஆணவ லய கரணசத்தி உலகு. 

31. ஆணவலய பருவசத்திஉலகு. 

32. ஆவன லய கன்மசத்திஉலகு. 

33. ஆணவ லய உபகாரசத்திஉலகு.. 

34. அணவலய ப்பிரேரகசத்திஉலகு. 

அன்‌ தப திற்‌ வர 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 263 

95. கன்ம பக்குவ உபகார உத்தியோக அநாதிநித்திய 

திரோதைசத்தி உலகு. 
ஞான அஞ்ஞானத்துவ திரோதை ரூப சத்திஉலகு. 

ஞானஅஞ்ஞான பாகியாந்தர வியாபாரத்துவ திரோதை 

சொரூப சத்தி உலகு. 

பாச சமானத்துவ திரோதை சுபாவ சத்திஉலகு. 

பரவிந்து பரியந்த திரோதை வியாத்தி சத்தி உலகு. 
பரநாத பரியந்த திரோதை வியாபக சத்திஉலகு. 

கன்ம சமானப்‌ பிரேரகத்துவ திரோதைகுணசத்திஉலகு. 

கன்மானுபவ சுக வியாபார சாத்தியப்‌ பிரேரக 

திரோதை விசேட சத்தி உலகு. 

திரோதை வர்ன சத்தி உலகு. 

திரோதை பாவ சத்தி உலகு. 

திரோதை பரத்துவ சத்தி உலகு. 
திரோதை அபரத்துவ சத்தி உலகு. 

திரோதை நிமித்த சத்தி உலகு. 
திரோதை நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 

திரோதை உற்பவ சத்தி உலகு. 

திரோதை அதிகாரசத்தி உலகு. 
திரோதை லய சத்தி உலகு. 

திரோதை உற்பவ அதிகரண சத்தி உலகு. 

திரோதை உற்பவ கரண சத்தி உலகு. 

திரோதை உற்பவ பருவசத்திஉலகு. 

திரோதை உற்பவ கன்மசத்திஉலகு. 

திரோதை உற்பவ உபகாரசத்திஉலகு. 

திரோதை உற்பவப்‌ பிரேரகசத்தஉலகு. 

திரோதை அதிகார அதிகரண சத்தி உலகு. 
திரோதை அதிகார கரண சத்தி உலகு. 

திரோதை அதிகாரபருவ சத்தி உலகு. 

திரோதை அதிகார கன்மசத்தி உலகு. 

திரோதை அதிகார உபகாரசத்திஉலகு. 

திரோதை அதிகாரப்பிரேரகசத்திஉலகு. 



264 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

29. திரோதை லய அதிகரணசத்திஉலகு. 

30. திரோதை லய கரணசத்திஉலகு. 

31. திரோதை லய பருவசத்திஉலகு. 

32. திரோதை லய கன்மசத்திஉலகு. 

33. திரோதை லய உபகாரசத்திஉலகு. 

34. திரோததை லய ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

மூ ட்ட அநாதிநித்திய ஆன்மசிற்சத்தி உலகு. 
1... இச்சா ஞானக்‌ கிரியா சமவாயத்துவ ஆன்மரூபசத்தி 

உலகு. 

2 அகங்கார மமகாரத்துவ ஆன்மசொரூபசத்தி உலகு. 

3 தத்துவ பரியந்த சம்பந்ததுவ ஆன்மசுபாவ சத்தி உலகு. 

4. தாத்துவிக பரியந்த ஆன்ம வியாத்தி சத்தி உலகு. 

5. அஷ்டசித்தி யனுபவ சாத்திய ஆன்ம வியாபக சத்தி உலகு. 

6. பரதந்திர ஞானத்துவ ஆன்மகுண சத்தி உலகு. 
7 தத்துவாதீத சம்பந்தத்துவ ஆன்ம விசேட சத்தி உலகு. 

8. அன்மவர்ன சத்தி உலகு. 

9. ஆன்மபாவ சத்தி உலகு. 

10. ஆன்ம பரத்துவசத்தி உலகு. 

11. ஆன்ம அபரத்துவசத்தி உலகு. 

12. ஆன்ம நிமித்த சத்தி உலகு. 

13. ஆன்ம நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 

14. ஆன்ம அதிகார சத்தி உலகு. 

15. ' ஆன்ம அதிகார அதிகரண சத்‌ தி உலகு. 

16. ஆன்ம அதிகார கரண சத்தி உலகு. 

17. ஆன்ம அதிகார பருவசத்திஉலகு. 

18. ஆன்ம அதிகார கன்ம சத்தி உலகு. 

19. ஆன்ம அதிகார உபகாரசத்திஉலகு. 

20. ஆன்ம அதிகார ப்பிரேரகசத்திஉலகு. 

97. சர்வ இச்சாகாரண சமவாய அநாதி நித்திய இச்சாசத்தி 

1. ஆலம்ப நிமித்தத்துவ இச்சா ரூப சத்தி உலகு. 

௪. சர்வரூபசத்தி சாத்தியத்துவ இச்சா சொரூப சத்திஉலகு. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 265 

த வள கய 

ஆன்மானுக்கிரகத்துவ இச்சா சுபாவ சத்தி உலகு. 

திரோதைபரியந்த இச்சை வியாத்தி சத்திஉலகு. 

ஞானரூப சற்குரு சகளத்துவ இச்சை வியாபக சத்தி உலகு. 

சிவ சையோகசம்பந்த வாசாகிரேரகத்துவ இச்சை 

குண சத்தி உலகு. 
சகளநிட்கள சையோக சம்பந்தஇச்சை விசேட சத்தி உலகு. 

இச்சை வர்ன சத்திஉலகு. 

இச்சை பாவ சத்திஉலகு. 

இச்சை பரத்துவ சத்திஉலகு. 

இச்சை அபரத்துவ சத்திஉலகு. 

இச்சை நிமித்த சத்திஉலகு. 
இச்சை நிமித்த விசேட சத்திஉலகு. 

இச்சை அதிகார சத்தி உலகு. 

இச்சை அதிகார அதிகரண சத்திஉலகு. 

இச்சை அதிகாரகரணசத்திஉலகு. 

இச்சை அதிகார பருவ சத்தி உலகு. 

இச்சை அதிகாரகன்ம சத்திஉலகு. 

இச்சை அதிகார உபகார சத்திஉலகு. 
இச்சை அதிகாரப்‌ பிரேரக சத்தி உலகு. 

98. சர்வ ஞானகாரண சமவாய அநாதிநித்திய ஞான சத்தி 

உலகு. 

சர்வான்மரூப ஞான சொரூப சத்தி உலகு. 

சர்வான்மப்‌ பிரேரகத்துவ ஞான சுபாவ சத்திஉலகு. 

இச்சாமாத்திர ஞான வியாத்தி சத்தி உலகு. 

ஆன்ம விவித குண வியாபாரத்துவ ஞான வியாபக 

சத்திஉலகு. 

அப்பி ரத்தியக்ஷத்துவ ஞான குண சத்தி உலகு. 
பசு பாச வியோகத்துவ ஞான விசேட சத்தி உலகு. 

ஞான வர்ன சத்தி உலகு. 

ஞான பாவ சத்திஉலகு. 

ஞான நிமித்த சத்திஉலகு. 



266 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஞான நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 

ஞான பரத்துவ சத்திஉலகு. 

ஞானஅபரத்துவ சத்தி உலகு. 
ஞான அதிகார சத்தி உலகு. 

ஞான அதிகார அதிகரணசத்தி உலகு. 

ஞான அதிகார கரண சத்தி உலகு. 

ஞான அதிகார பருவசத்தி உலகு. 

ஞான அதிகார கன்மசத்திஉலகு. 

ஞான அதிகார உபகாரசத்தி உலகு. 

ஞான அதிகாரப்‌ பிரேரகசத்தி உலகு. 

சர்வ கிரியா காரணசமவாய அநாதிநித்திய கிரியா சத்தி உலகு. 

தூல சுக்குமப்‌ பிரபஞ்ச சமவாய அசமவாய சர்வ 
கரணக்‌ கிரியா ரூப சத்தி உலகு. 

சிவ கன்ம வியத்திப்‌ பிரேரக கிரியா சொரூப சத்தி உலகு. 

பஞ்சகிருத்திய உத்தியோகத்துவ கிரியா சுபாவ 
சத்திஉலகு. 

தூல சூக்கும சரீர மாத்திர கிரியா வியாத்தி சத்தி உலகு. 

அனேகரூபசாத்திய கிரியா வியாபக சத்திஉலகு. 

திரிகுணப்‌ பிரேரகத்துவ கிரியா குண சத்தி உலகு. 

சாதன உத்தியோகத்துவ கிரியா விசேட சத்திஉலகு. 

கிரியா வான சத்திஉலகு. 

கிரியா பாவ சத்திஉலகு. 

கிரியா பரத்துவ சத்திஉலகு. 

கிரியா அபரத்துவ சத்திஉலகு. 

கிரியா நிமித்த சத்தி உலகு. 

கிரியா நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 

கிரியா அதிகார சத்திஉலகு. 

கிரியா அதிகார அதிகரண சத்திஉலகு. 

கிரியா அதிகார கரண சத்திஉலகு. 

கிரியா அதிகார பருவசத்திஉலகு. 



மெய்ம்மொ! ழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 267 

18. 

19. 

20. 

nh SONAR 

hed hd dd fd dd ர ௭௬௦௭௨3 

கிரியாஅதிகார கன்ம சத்திஉலகு. 

கிரியா அதிகார உபாகரசத்திஉலகு. 

கிரியா அதிகாரப்பிரேரகசத்தி உலகு. 

100. அநாதிநித்திய பரசுகாரம்பானுபவ சிற்சத்தி உலகு. 

காரண காரிய அதீதப்‌ பிரகாசத்துவ சித்ரூப சத்திஉலகு. 

பாகி யாந்தர அதீத ஞான சாத்திய சிற்‌ சொரூப சத்திஉலகு. 

சுயம்பிரகாசத்துவ்‌ சிற்‌ சுபாவ சத்தி உலகு. 

பரவிந்து பரியந்த சித்‌ வியாத்தி சத்தி உலகு. 
பரசிவ பரியந்த சித்‌ வியாபக சத்திஉலகு. 

இன்பானுபவத்‌ துவாரத்துவ சித்‌ குண சத்தி உலகு. 

சத்திய விவேக சித்‌ விசேட சத்தி உலகு. 

சித்‌ வான சத்தி உலகு. 

சித்‌ பாவ சத்திஉலகு. 

சித்‌ பரத்துவ சத்திஉலகு. 
சித்‌ அபரத்துவ சத்திஉலகு. 
சித்‌ நிமித்த சத்திஉலகு. 
சித்‌ நிமித்த விசேட சத்திஉலகு. 
சித்‌ அதிகார சத்தி உலகு. 
சித்‌ அதிகார அதிகரண சத்திஉலகு. 

சித்‌ அதிகார கரணசத்தி உலகு. 
சித்‌ அதிகார பருவசத்திஉலகு. 

சித்‌ அதிகாரகன்மசத்தி உலகு. 

சித்‌ அதிகார உபகாரசத்திஉலகு.. 

சித்‌ அதிகார ப்பிரேரகசத்தி உலகு. 
அநாதி நித்தியத்துவ பரானுபவ ஆதார பராசத்தி உலகு. 

ஆதியந்த பூரண வியக்திசாத்தியத்துவ பரைரூப 
சத்தி உலகு. 

சிற்பிரகாச சமவாய சாத்திய பரை சொரூப சத்தி உலகு. 

சிவசொருப உபகாரத்துவ பரை சுபாவ சத்திஉலகு. 

சிவ பரியந்த பரை வியாத்தி சத்திஉலகு. 



268 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ப்‌ 

ப்‌ ர ச 

பஞ்சருபகாரண பரை வியாபக சத்திஉலகு. 

சிவானுக்கிரக சங்கற்ப பரை விசேட சத்திஉலகு. 

பரை வர்ன சத்திஉலகு. 

பரை பாவ சத்திஉலகு. 

பரை பரத்துவ சத்திஉலகு. 

பரை அபரத்துவ சத்திஉலகு. 

பரைநிமித்த சத்திஉலகு. 
பரை நிமித்த விசேட சத்தி உலகு. 

பரை அதிகார சத்திஉலகு. 

பரை அதிகார அதிகரண சத்திஉலகு. 

பரைஅதிகார கரண சத்திஉலகு. 

பரைஅதிகார பருவசத்தி உலகு. 

பரைஅதிகார கன்ம சத்திஉலகு. 

பரைஅதிகார உபகார சத்தி உலகு. 

. பறைஅதிகார உபகாரப்பிரேரக சத்தி உலகு. 

பிரமானுபவ உபகாரப்‌ பிரேரகப்‌ பரசிவ உலகு. 

பரானந்த பரநாத ரூப சத்திஉலகு. 

இச்சா ஞான சாத்திய பரநாத சொரூப சத்திஉலகு. 

காரணக்‌ கிரியா வியாபாரத்துவ பரநாத சுபாவ 
சத்தி உலகு. 

ஷட்பாவ அத்தியந்த பரநாத வியாத்தி சத்தி உலகு. 

பூதாதிநாதபரியந்த பூரணத்துவ பரநாத வியாபக 
சத்தி உலகு. 

சர்வஞானத்துவ பரநாத குணசத்தி உலகு. 

நிராலம்ப சாத்திய பரநாத விசேட சத்தி உலகு. 

பரநாத வர்ன சத்தி உலகு. . 

பரநாத பாவ சத்தி உலகு. இவை தத்துவ உலகங்கள்‌. 



பதித அறுதி இ தத இலது இறா னக இறத இதத. இலத அ: ல ந்தி மட 0020 

மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 269 

உ ௮. தாத்துவிக உலகங்கள்‌ 

புதசிருஷ்டிப்‌ பிரம உலகு. 

கரணான்மியப்‌ பிரம உலகு. 
பெளதிகசிருட்டிப்‌ பிரம உலகு. 
தன்மாத்திரை யான்மியப்‌ பிரம உலகு. 

பிரகிருதி யான்மியப்‌ பிரம உலகு. 

அங்கப்‌ பிரம உலகு. 

உபாங்கப்‌ பிரம உலகு. 

பிரத்தியாங்கப்‌ பிரம உலகு. 
மூலப்‌ பிரம உலகு. 

ஞானேந்திரிய இந்திர உலகு. 
கன்மேந்திரிய இந்திர உலகு. 

ஈஷணாத்திரய இந்திர உலகு. 
அங்க இந்திர உலகு. 
உபாங்க இந்திர உலகு. 

பிரத்தியாங்க இந்திர உலகு. 
பிரஜாபத்திய சுத்தகரணானுபவமுத்திஉலகு. 

பிரஜாபத்திய காயத்திரிஅனுபவமுத்தி உலகு. 

பிரஜாபத்திய அகம்பாவமுத்திஉலகு. 
பிரஜாபத்திய சோகம்பாவமுத்தி உலகு. 
பிரஜாபத்தியப்‌ பிரகிருதி ஐக்கியமுத்திஉலகு. 
பிரகிருதி போகானுபவ வயிந்திர முத்தி உலகு. 
இந்திரியப்‌ பி ரத்தியக்ஷானுபவ வயிந்திர முத்தி உலகு. 
மானதப்‌ பிரத்தியக்ஷானுபவமுத்தி உலகு. . 

மானதான்‌ மியமுத்தி உலகு. 

புத்தித்ததுவமுத்தி உலகு. 
புத்தியான்மியமுத்தி உலகு. 
அங்காரமுத்தி உலகு. 

அகங்காரான்மிய முத்திஉலகு. 

சித்தமுத்தி உலகு. 
சித்தான்மிய முத்திஉலகு. 

பிரகிருதிமுத்திஉலகு. 
பிரகிருதியான்மிய முத்திஉலகு. 
தேகான்மியவி ஷய முத்தி உலகு. 

அநான்மியமுத்திஉலகு. 



270 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

mm Nori obo bot eter tot 

2 

ஆன்‌ லு 

ன்ப 

வ ஜவ வடு 

hed . 

பூதமுத்தி உலகு. 
பூதான்மியமுத்திஉலகு. 

அமுதமுத்தி உலகு. 
ஒஷதிமுத்திஉலகு. 
தன்மாத்திரைமுத்திஉலகு. 
இந்தரியமுத்திஉலகு. 
இந்திரியான்மிய முத்திஉலகு. 
கந்தநாசலக்ஷிய முத்தி உலகு. 

பூதநாசலக்ஷிய முத்தி உலகு. 
தேகநாசலக்ஷிய முத்தி உலகு. 
கன்மநாசலக்ஷிய முத்தி உலகு. 
குணநாசலக்ஷிய முத்தி உலகு. 
கரணநாசலக்ஷிய முத்தி உலகு. 
பிரகிருதிநாசலக்ஷிய முத்தி உலகு. 
காலான்மிய விண்டுலகு. 4. நியதி முத்தி உலகு. 
கலான்மிய விண்டுலகு 2. கலான்மிய முத்தி உலகு. 
நியதியான்மிய முத்தி உலகு. 2. காலமுத்திஉலகு. 
வித்தியான்மிய விண்டுலகு. 2. வித்தியாமுத்தி உலகு. 
ராகான்மிய விண்டுலகு. 2. ராகமுத்தி உலகு. 

புருஷான்மிய விண்டுலகு. 2. புருஷமுத்தி உலகு. 
மாயான்மிய விண்டுலகு. 2. மாயாமுத்தி உலகு. 

தசபதார்த்த கன்மநாச நிஷ்கிரியாலக்ஷி யகுணான்மிய 

விகற்ப முத்திஉலகு. 
பாவ புண்ணிய பிரராத்தகன்மநாச லக்ஷிய தீவான்மிய 

அணுவாதிீத முத்திஉல்கு. 
பூதநாச லஷிய ஜீவான்மிய முத்தி உலகு. 
பிரகிருதிநாச மோகினி காரியான்மிய விகற்ப 

முத்திஉலகு. 
காலநாசமுத்தி உலகு. 6. நியதிநாசமுத்திஉலகு. 
கலாநாசமுத்திஉலகு. 8. வித்தியாநாசமுத்தி உலகு. 

ராகநாசமுத்திஉலகு. 10. புருடநாசமுத்தி உலகு. 
மாயாநாசமுத்தி உலகு. 
அங்கவிண்டுலகு. 2. உபாங்கவிண்டுலகு. 

பிரத்தியாங்க விண்டுலகு. 4. மூலவிண்டுலகு. 

நிகம நித்திய வாதித கர்மசாத்தியானுபவ முத்தி உலகு. 

பூர்வோத்தர கன்மநாச சடத்துவானுபவ முத்திஉலகு. 



om to om oh tom 

மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 271 

தர்க்க நிச்சய வாதித அணுவி பாகப்‌ பரமாணுத்துவ 

அனுபவ மத்தி உலகு. 
சத்தநித்திய பரிணாம சாத்தியானுபவ முத்தி உலகு. 

விசாரவாதித பரோக்ஷா£னுபவ முத்தி உலகு. 

செளபாதிக சின்மாத்திர வாதித பிரகாச சாத்திய 

முத்திஉலகு. 
பிரகிருதி புருட வாதித சாங்கியானுபவ முத்தி உலகு. 

நியதி ஏகத்துவ அனுபவ விகற்ப முத்திஉலகு. 
மாயாகர்த்தலக்ஷிய முத்தி உலகு. 

மாயாகர்த்தலக்ஷியதேச ஏக விகற்ப முத்தி உலகு. 

பக்த சேவாலக்ஷிய வாதித ஊகதேச மோகினி விகற்ப 

முத்திஉலகு. 
நாமாசரலக்ஷிய வாதித ஏகதேச விகற்ப மோகினி 

முத்தி உலகு. 
அநிர்வாச்சிய வாதித ஏகதேச மாயாமுத்தி உலகு. 

ஜீவப்‌ பிரம வாதிதமுத்தி உலகு. 
விகற்பகன்மத்‌ துவிதவாதித முத்தி உலகு. 

சோகம்பாவ அத்துவி தவாதித முத்தி உலகு. 

கிரகமுத்தி உலகு. 2.  கற்பமுத்தி உலகு. 

மந்திரமுத்தி உலகு. 4. யந்திரமுத்தி உலகு. 
சூரியமுத்தி உலகு. 6. அக்கினிமுத்தி உலகு. 
நானாவிகற்ப தேவமுத்தி உலகு. 

3. ஆதி நித்தியப்‌ பிரேரக முத்திஉலகங்கள்‌ 

ருத்திர உலகு. 2.  பிரணவருத்திர உலகு. 
உபருத்திர உலகு. 4. பிரத்தியாங்கருத்திர உலகு. 
மயேசுர உலகு. ௪.  பிரணவமயேசுர உலகு. 

உபமயசேர உலகு. 4. பிரத்தியாங்கமயேசுர உலகு. 

சதாசிவ உலகு. 2. பிரணவசதாசிவ உலகு. 

உபசதாசிவ உலகு. 4. பிரத்தியாங்க சதாசிவ உலகு. 

விந்து உலகு. 2. பிரணவவிந்து உலகு. 

உபநாத உலகு. 4. பிரத்தியாங்க விந்து உலகு. 

நாத உலகு. ௮. பிரணவநாதஉலகு. 

உபநாத உலகு. 4. பிரத்தியாங்கநாத உலகு. நாத கு த 



ப oA உ A obo 
பி 

ந்‌ ன்‌ அடு 

$e 

mA eo ஏ ஆ. 

Pd ‘ 

212 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சர்வ சக்தி சிருட்டி நாத உலகு. 

சர்வ பாச சிருட்டி நாத உலகு. 

சர்வ சீவ சிருட்டி நாத உலகு. 

சர்வ மந்திரசிருட்டி நாத உலகு. 

நித்திய சிருட்டிநாத உலகு. 
சர்வ சத்தி ரக்ஷக நாத உலகு. 

சர்வ பாச ரக்ஷக நாத உலகு. 

சர்வ சிவ ரக்ஷக நாத உலகு. 
சர்வ மந்திரரக்ஷ்க நாத உலகு. 

நித்திய ரக்ஷ்க நாத உலகு. 
சர்வசத்தி சங்கார நாத உலகு. 

சர்வ பாச சங்கரா நாத உலகு. 

சர்வ சவ சங்கார நாத உலகு. 

சர்வ மந்திர சங்கார நாத உலகு. 

நித்திய சங்கார நாத உலகு. 

பிரகாச விபாக அந்தகார சையோகப்‌ பிரேரக நாத 

சுத்த உலகு. 
சத்தி விபாக அசத்திய சையோகப்‌ பிரேரக நாத 

சுத்தஉலகு. 

கலாதிபந்தப்‌ பிரேரக நாத சுத்த உலகு. 

தத்துவக்கியான விபாகப்‌ பிரேரக நாத சுத்த உலகு. 

விஷயசுக இச்சாப்‌ பிரேரக நாத சுத்த உலகு. 

அந்தர அனுக்கிரக நாத உலகு. 
பாகிய ௮னுக்கிர நாத உலகு. 

பிரக்தி ரூப அனுக்கிர நாத உலகு. 

சங்கற்ப அனுக்கிரக நாத உலகு. 

மந்திர அனுக்கிரக நாத உலகு. 

அசுசத்த போக போக்கியப்‌ பிரேரக நிமித்த சுத்த 

வித்தைப்பி ரத்தியாங்க அதிகரண சுத்தமாயா ஸ்தூலப்‌ 
பிரணவ ருத்திர உலகு. 

சுத்தாசுத்த போகபோக்கியப்‌ பிரேரக நிமித்த 

சுத்தவித்தை உபாங்க அதிகரண சுத்தமாயா ஸ்தூலப்‌ 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 273 

பிரணவ ருத்திர உலகு. 

சுத்தபோசீ போக்கியப்‌ பிரேரக நிமித்த சுத்தவித்தை 

சாங்காதி கரண சுத்தமாயாஸ்துூலப்பிரணவாணு 

ருத்திர உலகு. 
நிமித்தப்‌ பிரேரக நிமித்த மயேசுரப்பிரத்தியாங்க 

அதிகரண சுத்தமாயா மகா ஸ்தூலப்பிரணவாணு ஈசுர 

உலகு. 

நிமித்த மகாப்பிரேரக நிமித்த மயேசுர உபாங்க அதிகரண 

சுத்த மாயாமகாஸ்தூலப்பி ரணவாணு ஈசுர உலகு. 

நிமித்த சாதாக்கியப்‌ பி ரத்தியாங்க அதிகரணசுத்தமாயா 

சூக்குமப்பிரணவாணு சதாசிவ உலகு. 

"மஹா ஸ்தூலப்‌ பிரேரக நிமித்த சாதாக்கிய உபாங்கு 

அதிகரண சுத்தமாயா தக்கமப்‌ பிரணவ சதாசிவ உலகு. 

மஹா ஸ்தூலப்‌ பிரேரக நிமித்த சாதாக்கிய சாங்கா 

திகரண சுத்தமாயா சூக்கமப்‌ பிரண வாணு சதாசிவ 

உலகு. 

சூக்குமப்‌ பிரேரக நிமித்த விந்து பிரத்தியாங்க அதிகரண 

சுத்தமாயா மஹா சுக்குமப்‌ பிரணவாணு சத்தி உலகு. 

சூக்குமப்‌ பிரேரக நிமித்த விந்துப்‌ உபாங்க 

அதிகரண சுத்தமாயா மஹாதுக்குமப்‌ பிரணவாணுச்‌ 

சத்தி உலகு. 

சூக்குமப்‌ பிரேரக நிமித்த விந்து சாங்காதிகரண 

சுத்தமாயா மஹாதுக்குமப்‌ பிரணவாணுச்‌ சத்திஉலகு. 

மஹாசுக்குமப்‌ பிரேரக நிமித்த நாதப்‌ பிரத்தியாங்க 

அதிகரண சுத்தமாயாகாரணப்‌ பிரணவாணுச்‌ சிவ 

உலகு. 

மகாசூக்குமப்‌ பிரேரக நிமித்த நாத உபாங்க அதிகரண 

சுத்த மாயா காரணப்‌ பிரணவாணுச்‌ சிவ உலகு. 

மகாதக்குமப்‌ பிரேரக நிமித்தர சங்காதிகரண 

சுத்தமாயா காரணப்‌ பிரணவாணுச்‌ சிவ உலகு. 

ஜீவத்திரய அசுத்த சுத்தாசுத்த சுத்தஇச்சாகாரணப்‌ 



274 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

பிரகிருதிசையோக இச்சாசத்தி உலகு. 

மோகினிசையோக இச்சாசத்தி உலகு. 

விந்துசையோக இச்சாசத்திஉலகு. 

ஜீவத்திரய அசுத்த சுத்தாசுத்த ஞானகாரணப்‌ 

பிரகிருதிசை யோக ஞான சத்திஉலகு. 

மோகினிசையோக ஞானசத்திஉலகு. 

விந்துசையோக ஞானசத்திஉலகு. 

ஜீவரத்திரய அசுத்த சுத்தாசுத்த பிரகிருதிசையோகக்‌ 

கிரியா சத்தி உலகு. 

மோகினிசையோக கிரியாசத்தி உலகு. 

விந்துசையோகப்‌ கிரியாசத்தி உலகு. 

ஜீத்திரய அசுத்த சுத்தாசுத்த சுத்த சுகப்பிரிய காரணப்‌ 

பிரகிருதி சையோக ஆதி சத்தி உலகு. 

மோகினிசையோக ஆதிசத்தி உலகு. 

விந்துசையோக ஆதிசத்தி உலகு. ர 

தீவத்திரய அசுத்த சுத்தாசுத்த சுத்த அனுபவ காரணப்‌ 
பிரகிருதி சையோகப்‌ பரை உலகு. 

மோகினி சையோகப்‌ பரை உலகு. 

விந்துசையோகப்‌ பரை உலகு. 

பிரகிருதிசையோக இச்சைகாரணகாரிய இச்சாசத்தி 

உலகு. 

பிரகிருதிசையோக ஞானகாரணகாரிய இச்சா 

சத்தி உலகு. 

பிரகிருதிசையோகப்‌ பரைகாரண காரிய இச்சாசத்தி 

உலகு. 

பிரகிருதிசையோக இச்சைகாரணகாரிய ஞானசத்திஉலகு. 

பிரகிருதிசையோகக்‌ ஞானகாரணகாரிய ஞான 

சத்தி உலகு. 

பிரகிருதிசையோகக்‌ கிரியைகாரணகாரிய ஞான 

சத்தி உலகு. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம 275 

பிரகிருதிசையோக ஆதிகாரணகாரிய ஞானசத்திஉலகு. 

பிருகருதிசையோகப்‌ பரைகாரணகாரிய ஞான 
சத்தி உலகு. 

பிரகிருதிசையோக இச்சைகாரணகாரியக்‌ கிரியா சத்தி 

உலகு. 

பிரகிருதிசையோக ஞானகாரணகாரியக்‌ கிரியா 

சத்தி உலகு. ் 

பிரகிருதிசையோகக்‌ கிரியைகாரண காரியக்‌ கிரியா 

சத்திஉலகு. 

பிரகிருதிசையோக ஆதிகாரணகாரியக்‌ கிரியாசத்தி 

உலகு. 

பிரகிருசிதையோகப்‌ பரைகாரணகாரியக்‌ கிரியா 

சத்தி உலகு. 
பிரகிருதிசையோக இச்சைகாரணகாரிய ஆதி சத்தி உலகு. 

பிரகிருதிசையோக ஞானகாரணகாரிய ஆதிசத்திஉலகு. 

பிரகிருதிசையோகப்‌ கிரியைகாரணகாரிய ஆதிசத்தி 
உலகு. 

பிரகிருதிசையோக ஆதிகாரண காரிய ஆதிசக்தி உலகு. 

பிரகிருதிசையோகப்பரை காரண காரிய அதி 

சத்தி உலகு. 

பிரகிருதிசையோக இச்‌ சகாரணகாரியப்‌ பரை உலகு. 

பி ரகருதிசையோக ஞானகாரண காரியப்‌ பரை உலகு. 

பிரகிருதிசையோகக்‌ கிரியைகாரண காரியப்‌ பரை உலகு. 

பிரகிருதிசையோகக்‌ ஆதிகாரண காரியப்பரை உலகு. 

பிரகிருதிசையோகப்‌ பரைகாரணகாரியப்‌ பரை உலகு. 

மோகினிசையோக இச்சைகாரணகாரிய இச்சாசத்தி 

உலகு. 

மோகினிசையோக ஞானகாரணகாரிய இச்சாசத்தி 

உலகு. 

மோகினிசையோகக்‌ கிரியைகாரண காரியக்‌ இச்சாசத்தி 

உலகு. 



த: உடன ௨ 

276 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

மோகினிசையோக ஆதிகாரணகாரிய இச்சாசத்தி உலகு. 

மோகினிசையோகப்‌ பரைகாரணகரிய டுச்சாசத்திஉலகு. 

மோகினிசையோக. இச்சைகாரண காரிய ஞானசத்தி 

உலகு. 

மோகினிசையோக ஞானகாரணகாரிய ஞானசத்‌ 

உலகு. 

மோகினிசையோகக்‌ கிரியைகாரணகாரிய ஞான 

சத்திஉலகு. 

மோகினிசையோக ஆதிகாரணகாரிய ஞான சத்திஉலகு. 

மோகினிசையோகப்‌ பரைகாரணகாரியக்‌ ஞானசத்தி 

உலகு. 

மோகினிசையோக இச்சைகாரண காரிய கிரியா 

சத்தி உலகு. 

மோகினிசையோக ஞானகாரணகாரியக்‌ கிரியாசத்தி 

உலகு. 

மோகினிசையோகப்‌ கிரியைகாரண காரியக்‌ கிரியா 

சத்திஉலகு. 

மோகினிசையோக ஆதிகாரணகாரிய கிரியாசத்திஉலகு. 

மோகினிசையோகப்‌ பரைகாரணகாரிய கிரியா 

சத்தி உலகு. 

மோகினிசையோக இச்சைகாரண காரிய ஆதி சத்தி உலகு. 

மோகினிசையோக ஞானகாரணகாரியக்‌ ஆதி சத்தி 

உலகு. 

மோகினிசையோகக்‌ கிரியைகாரண காரிய ஆதி சத்தி உலகு. 

மோகினிசையோக ஆதிகாரணகாரியஆதி சத்திஉலகு. 

மோகினிசையோகப்‌ பரைகாரண காரியஆதி சத்தி உலகு. 

மோகினிசையோக இச்சைகாரணகாரியப்‌ பரை உலகு: 

மோகினிசையோகஞானகாரண காரியப்‌ பரை உலகு. 

மோகினிசையோக கிரியாகாரணகாரியஇச்சாசத்தி 

உலகு. 



த தது தத இதி: அறத 

கத இபத வ ஆ 

mo 

mo 

மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 277 

மோகினிசையோகஆதிகா ரணகாரிய இச்சாராசத்திஉலகு. 

மோகினிசையோக பரைகாரணகாரியப்‌ பரை உலகு. 

விந்துசையோக இச்சாகா ரணகாரிய இச்சாசத்தி உலகு. 

விந்துசையோக ஞானகாரணகாரிய இச்சாசத்தி உலகு. 

விந்துசையோகக்‌ கிரியாகாரண காரியப்‌ பரை உலகு. 

விந்தசையோக அதிகாரணகாரிது இச்சாசத்தி உலகு. 

விந்துயோக பரைகாரணகாராரிய இச்சாசத்தி உலகு. 

விந்துசையோக இச்சைகாரணகாரிய ஞானசத்தி உலகு. 

விந்தசையோக ஞானகாரணகாரிய ஞானசத்தி உலகு. 

விந்துசையோகக்‌ கிரியைகாரணகாரிய ஞான சத்தி உலகு. 

.விந்துசையோக ஆதிகாரணகாரிய ஞானசத்திஉலகு. 

விந்துசையோக பரைகாரணகாரிய ஞானசத்திஉலகு. 

விந்துசையோக இச்சைகாரணகாரியக்‌ கிரியா சத்தி உலகு. 

விந்துசையோக ஞானகாரணகாரியக்‌ கிரியாசத்திஉலகு. 

விந்துசையோக கிரியைகாரண காரிய கிரியா 

சத்தி உலகு. 

விந்துசையோக ஆதிகாரண காரியக்‌ கிரியாசத்திஉலகு. 

விந்துசையோக பரைகாரணகாரியக்‌ கிரியாசத்திஉலகு. 

விந்துசையோக இச்சைகாரண காரிய ஆதி சத்தி உலகு. 

விந்துசையோக ஞானகாரண காரிய ஆதிசத்தி உலகு. 

விந்துசை யோக கிரியைகாரண காரிய ஆதிசத்தி உலகு. 

விந்துசையோக ஆதிகாரணகாரிய ஆதிசத்திஉலகு. 

வி ந்துசையோகப்‌ பரைகாரணகாரிய ஆதிசத்தி உலகு. 

வி ந்துசையோக இச்சைகாரணகாரியப்‌ பரை உலகு. 

விந்துசையோக ஞானகாரண காரியப்‌ பரை உலகு. 

விந்துசையோக கிரியைகாரண காரியப்‌ பரை உலகு. 

விந்துசையோ ஆதிகாரண காரியப்‌ பரை உலகு. 

விந்துசையோகப்‌ பரைகாரண காரியப்‌ பரை உலகு. 

அசுத்தமாயா ஸ்தூல சாமானிய விகற்பானுபவர்‌ 

சரியைச்சரியா உலகு 

சரியைக்‌ கிரியா உலகு. 

சரியை யோக உலகு. 

சரியை ஞான உலகு. 

அசுத்தமாயா ஸ்தூல விசேட விகற்பானுபவக்‌ கிரியாச்‌ 



ன அதனை அதி அ அ ல, அதை ௮௮. 

5 ட னப 

278 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சரியா உலகு. 

அசுத்த கிரியைக்கிரியா உலகு. 

அசுத்தகிரியையோக உலகு. 
அசுத்த கிரியை ஞான உலகு. 

அசுத்தமாயா சூக்கும சாமானிய விகற்பானுபவ 

யோகச்சரியா உலகு. 

அசுத்த யோக கிரியா உலகு. 

அசுத்தயோக ஞனா உலகு. 

அசுத்த யோக யோக உலகு. 

அசுத்தமாயா சூக்கும விசேட விகற்பானுபவ 

ஞானச்சரியா உலகு. 

அசுத்த ஞானக்கிரியா உலகு. 

அசுத்த ஞானயோக உலகு. 

அசுத்த ஞானஞான உலகு. 

்‌ சுத்தாசுத்தமாயா ஸ்தூல சாமானிய விகற்பானுபவச்‌ 
சரியைச்‌ சரியா உலகு. 

சுத்தாசுத்த சரியைக்கிரியா உலகு. 

சுத்தாசுத்த சரியையோக உலகு. 

சுத்தாசுத்த சரியைஞான உலகு. 

சுத்தாசுத்த மாயாஸ்தூலவி சேட விகற்பானுபவக்‌ கிரியைச்‌ 

சரியா உலகு. 

சுத்தாசுத்த கிரியைக்கிரியா உலகு. 

சுத்தாசுத்த கிரியையோக உலகு. 

சுத்தாசுத்த கிரியைஞான உலகு. 

சுத்தாசுத்த சூக்கும சாமானிய விகற்பானுபவ யோகச்‌ 

சரியா உலகு. 

சுத்தாசுத்தயோககிரியா உலகு. 

சுத்தாசுத்த யோக யோக உலகு. 

சுத்தாசுத்த யோக ஞான உலகு 

சுத்தாசுத்தமாயா சூக்கும விசேடவிகற்பானுபவ 

ஞானச்சரியா உலகு. 

சுத்தாசுத்த ஞானக்கிரியா உலகு. 

சுத்தாசுத்த ஞான யோக உலகு. 

சுத்தாசுத்த ஞானஞான உலகு. 



ணை வை i jo அளை Co bo அனை Co Ro அரை த த அறை ஆத he sh Go bo hu Cr Hf Go No hu 

மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 

குடிலைச்‌ சரியா உலகு. 

குடிலைச்‌ சீரியைச்சரியா உலகு. 
குடிலைச்‌ சரியைச்‌ கிரியா உலகு. 

குடிலைச்சரியை யோக உலகு. 

குடிலைச்சரியை ஞான உலகு. 
குடிலைக்‌ கிரியைச்‌ சரியா உலகு. 
குடிலைக்‌ கிரியைக்‌ கிரியா உலகு. 
குடிலைக்கிரியையோக உலகு. 

குடிலைக்கிரியைஞான உலகு. 
குடிலை யோகச்‌ சரியா உலகு. 
குடிலையோகக்கிரியா உலகு. 
குடிலையோகயோக உலகு. 
குடிலையோகஞான உலகு. 
குடிலை ஞானச்‌ சரியா உலகு. 

குடிலைஞானக்கிரியா உலகு. 

குடிலைஞானயோக உலகு. 

குடிலைஞானஞான உலகு. 
வயிந்துவச்‌ சரியைச்‌ சரியா உலகு. 

வயிந்துவச்‌ சரியைக்கிரியா உலகு. 

_வயிந்துவச்‌ சரியையோக உலகு. 
'வயித்துவச்‌ சரியைஞான உலகு. 
வயிந்துவச்‌ கிரியைச்சரியா உலகு. 

வயிந்துவக்‌ கிரியைக்கிரியா உலகு. 

வயிந்துவக்‌ கிரியையோக உலகு. 
வயிந்துவக்‌ கிரியை ஞான உலகு. 
வயிந்துவ யோகச்‌ சரியா உலகு. 
வயிந்துவயோகக்கிரியா உலகு. 
வயிந்துவயோகயோக உலகு. 

வயிந்துவ யோகஞான உலகு. 

வயிந்துவ ஞானச்‌ சரியா உலகு. 

வயிந்துவ ஞான கிரியா உலகு. 

வயிந்துவ ஞானயோக உலகு. 

வயிந்துவ ஞானஞான உலகு. 
இச்சைச்‌ சரியைச்‌ சரியா உலகு. 
இச்சைச்‌ சரியைக்கிரியா உலகு. 

இச்சைச்சரியையோக உலகு. 

279 



280 

ளை NA foi im io அணை வை அணை வ அணை தை அ அனை அத னை Co No 

இச்சைச்‌ சரியை ஞான உலகு. 

இச்சைக்‌ கிரியைச்‌ சரியா உலகு. 

இச்சைச்‌ கிரியைக்கிரியா உலகு. 

இச்சைக்கிரியையோக உலகு. 

இச்சைக்‌ கிரியை ஞான உலகு. 

இச்சை யோகச்‌ சரியா உலகு. 

இச்சை யோகக்கிரியா உலகு. 

இச்சை யோகயோக உலகு. 

இச்சை யோகஞான உலகு. 

இச்சை ஞானச்‌ சரியா உலகு. 

இச்சை ஞானக்கிரியா உலகு. 

இச்சை ஞானயோக உலகு. 
இச்சை ஞானஞான உலகு. 
ஞானச்சரியைச்சரியா உலகு. 
ஞானச்‌ சரியைக்கிரியா உலகு. 
ஞானச்‌ சரியையோக உலகு. 
ஞானச்‌ சரியை ஞான உலகு. 

ஞானக்‌ கிரியைச்‌ சரியா உலகு. 
ஞானக்கிரியைக்கிரியா உலகு. 
ஞானக்கிரியையோக உலகு. 

ஞானக்கிரியைஞான உலகு. 

ஞான யோகச்‌ சரியா உலகு. 

ஞானயோகக்கிரியா உலகு. 

ஞானயோகயோக உலகு. 

ஞானயோக ஞான உலகு. 

ஞான ஞானச்‌ சரியா உலகு. 

ஞான ஞானக்கிரியா உலகு. 

ஞான ஞானயோக உலகு. 

ஞான ஞான ஞான உலகு. 

கிரியைச்‌ சரியைச்சரியா உலகு. 

கிரியைச்‌ சரியைக்கிரியா உலகு. 

கிரியைச்சரியையோக உலகு. 

கிரியைச்சரியை ஞான உலகு. 

கிரியைக்‌ கிரியைச்சரியா உலகு. 

கிரியைக்‌ கிரியைக்கிரியா உலகு. 

கிரியைக்கிரியையோக உலகு. 

திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ - 281 

னதி இ அத ஷு 006 இறத சே இல்‌ சநத வட கே இத்‌ 

கிரியைக்‌ கிரியைஞான உலகு. 

கிரியை யோகச்‌ சரியா உலகு. 

கிரியை யோகக்கிரியா உலகு. 

கிரியை யோகயோக உலகு. 

கிரியை யோகஞான உலகு. 

கிரியை ஞானச்‌ சரியா உலகு. 

கிரியை ஞானக்கிரியா உலகு. 

கிரியை ஞானயோக உலகு. 

கிரியை ஞானஞான உலகு, 

ஆதிச்‌ சரியைச்சரியா உலகு. 

ஆதிச்‌ சரியைகிரியா உலகு. 

ஆதிச்சரியை யோக உலகு. 

ஆதிச்சரியைஞான உலகு. 

ஆதிக்‌ கிரியைச்‌ சரியா உலகு. 

ஆதிக்கிரியைக்கிரியா உலகு. 

ஆதிக்கிரியையோக உலகு. 

ஆதிக்கிரியைஞான உலகு. 

ஆதி யோகச்‌ சரியை உலகு. 

ஆதியோகக்கிரியை உலகு. 

ஆதியோகயோக உலகு. 

ஆதியோகஞான உலகு. 

ஆதி ஞானச்‌ சரியை உலகு. 

ஆதி ஞானக்கிரியை உலகு. 

ஆதிஞானயோக உலகு. 

ஆதி ஞானஞான உலகு. 

4. சுத்ததத்துவ சாதன சாத்திய உலகங்கள்‌ 

வயிந்துவோற்பவ சுத்த மூர்த்தி விகற்ப சாமானிய 

ஸ்தூல கன்ம லக்ஷியானுபவ சரியைச்சரியா முத்தி உலகு. 

வயிந்துவோற்பவ சுத்த மூர்த்தி விகற்ப சாமானிய 

ஸ்தூல கன்ம விசேஷ லக்ஷியானுபவ சரியைச்‌ கிரியா முத்தி 

உலகு. 

வியிந்துவோற்பவ சுத்த மூர்த்தி விகற்ப மானத 



282 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சாமானிய ஸ்தூல சங்கற்ப லக்ஷியானுபவ சரியை யோக 

முத்தி உலகு. : 
வயிந்துவோற்பவ சுத்த மூர்த்திவி கற்ப மானத சாமானிய 

ஸ்தூல விசேஷ சங்கற்ப லக்ஷியானுபவ சரியை ஞான 

முத்திஉலகு. 
வயிந்துவோற்பவ சுத்தாசன மூர்த்தி சவிகற்ப சாமானிய 

ஸ்தூல லார்ச்ச கன்ம லக்ஷியானுபவ கிரியைச்சரியா 

முத்தி உலகு. 
வயிந்துவோற்பவ சுத்தாசன மூர்த்தி சவிகற்ப 

சாமானிய ஸ்தூலார்ச்ச கன்ம விசேட லக்ஷியானுபவ 
கிரியைக்கிரியா முத்தி உலகு. 

மானதார்ச்ச ஸ்தூல சங்கற்ப லக்ஷியானுபவ கிரியை 

யோகமுத்தி உலகு. 

மானதார்ச்ச ஸ்தூல சங்கற்ப விசேட லக்ஷியானுபவ 

கிரியை ஞான முத்தி உலகு. 

சுத்த சகள நிஷ்கள சாமானிய சுத்த கரண சூக்கும 

சங்கற்பப்‌ பிரித்தியக்ஷ லக்ஷியானுபவ யோகச்சரியா 

முத்திஉலகு. 
விசேடப்‌ பிரத்தியக்ஷ லக்ஷியானுபவ யோகக்‌ கிரியா 

முத்திஉலகு. 
சுத்த கரண சூக்கும வேக சங்கற்பப்‌ பிரத்தியக்ஷ 

லக்ஷியானுபவ யோகயோக முத்தி உலகு. 

விசேடப்பிரத்தியக்ஷ்‌ லக்ஷியானுபவ யோகஞான 

முத்தி உலகு. 

நாதோற்பவ சுத்தநிக்ஷ்கள சாமானிய விந்துவேதன 

ஸ்தூலப்‌ பிரத்தியக்ஷீ லக்ஷியானுபவ ஞானச்சரியா 

முத்திஉலகு. 
ஸ்தூலப்‌ பிரத்தியக்ஷீ விசேட லக்ஷியானுபவ 

ஞானக்கிரியாமுத்தி உலகு. 

சூக்குமப்‌ பிரத்தியக்ஷ லக்ஷிய ஞானயோகமுத்தி உலகு. 

சூக்குமவி சேடப்‌ பிரத்தியக்ஷ லக்ஷிய ஞான ஞான 

முத்திஉலகு. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 

ஜ்‌ இங்ஙனம்‌ 

1. பத்மம்‌ 24. பட்சம்‌ 

2, பத்திரம்‌ 25. அத்தகண்டம்‌ 

3. கோமுகம்‌ 26. சங்கரம்‌ 

4. சுவத்திகம்‌ 27. சர்வசங்கரம்‌ 

5. சிங்கம்‌ 28. கோகரணம்‌ 

6. தீபம்‌ 29. கேசாந்தாங்கிரி 

7. வீரம்‌ 30. மத்தகாந்தாங்கிரி 

8. சுகம்‌ 31. ஏகபாதம்‌ 

9. முத்தம்‌ 32. மேகவர்த்தம்‌. 

10. மயூரம்‌ 33. மாநிருத்தம்‌ 

11. தண்டம்‌ 34. குஞ்சிதம்‌ 

12. யூகத்தம்‌ 35. வாமபாதாக்கிரம்‌ 

13. மரீசம்‌ 36. உத்தரபாதாக்கிரம்‌ 

14. சக்கிரவாகம்‌ 37. சகளம்‌ 

15. குக்குடம்‌ 38. ஊர்த்தாஸ்தம்‌ 

16. மற்சம்‌ 39. ஊர்த்தாங்கிரி 

17. பதங்கம்‌ 40. அஸ்தபந்தனம்‌ 

18. கேசாங்கம்‌ 41. அங்கிரிபந்தனம்‌ 

19. மத்தகாங்கம்‌ 42. அஸ்தாங்கிரி பந்தனம்‌ 

20. நாகம்‌ 43. புத்தம்‌ 

21. பிங்கலம்‌ 44. பக்குவ புஷ்பம்‌ 

22. நமஸ்காரம்‌ 45. சயனம்‌ 

23. சாணு 46. மண்டலம்‌ முதலிய 

அங்க ஆதனயோகமுத்திஉலகு. 

1. உத்பிலாவம்‌ 2. அகமருடம்‌ 

3. மார்ச்சனம்‌ 4. மூலாக்கினி கமனம்‌. 

283 



284 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆரோகணம்‌ 6. தசநாடி ஐக்கியம்‌ 

7. ரேசகம்‌ 8. பூரகம்‌ 

கும்பகம்‌. 10. நாதம்‌ 

11. பிரணவம்‌ 12. அசபை முதலிய 

அங்கப்‌ பிராணாயாம யோக முத்தி உலகு. 

ர்‌. உபாயம்‌ 4. வயிராகம்‌ 

2. லீலை 5. சிரத்தை 

3, சாதனம்‌ 6. விவேகம்‌ முதலிய 

அங்கப்‌ பிரத்தியாகார யோக முத்தி உலகு. 

1. ஆதாரம்‌ த. வர்னம்‌ 

2. ஆதேயம்‌ 6. சகளம்‌ 

3. மந்திரம்‌ 7.  சகளாகளம்‌ 

4. பதம்‌ 8. சோதி முதலிய 

அங்க தாரண யோகமுத்திஉலகு. 

1. சகளம்‌ 4. மந்திரம்‌ 

2. சகளாகளம்‌ 5. வானம்‌ 

3. நிஷ்களம்‌ 6. பதம்‌ முதலிய 

அங்கத்‌ தியான யோக முத்தி உலகு. 

1 பேதம்‌ 4. அங்கி 

2 அபேதம்‌ 5, சவிகற்பம்‌ முதலிய 

3. அங்கம்‌ 

அங்க சமாதி யோகமுத்தி உலகு. 

ஆதார யோகமுத்தி உலகு. 

அஷ்டகுண இயம யோகமுத்தி உலகு. 

அஷ்டகுண நியம யோகமுத்தி உலகு. 

பிரதிட்டை யோகமுத்தி உலகு. 

வித்தை யோ கமுத்தி உலகு. 



12. 

13. 

14. 

15. 

16. 

Ef 

18. 

19. 

20. 

திம்‌ 

22. 

23. 

24. 

25. 

26. 

கரக 

28. 

29. 

30. 

31. 

32. 

33. 

மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 285 

சாந்தி யோகமுத்தி உலகு. 

சாந்தியாதீத£Fயோகமுத்தி உலகு. 

விந்து யோகமுத்தி உலகு. 

நிரோசாத யோகமுத்தி உலகு. 

நாத யோகமுத்தி உலகு. 

நாதாந்த யோகமுத்தி உலகு. 

சத்தி யோகமுத்தி உலகு. 

வியாபினி யோகமுத்திஉலகு. 

சமனை யோகமுத்தி உலகு. 

உன்மனை யோகமுத்தி உலகு. 

வியோமரூபினி யோக முத்தி உலகு. 

அநந்த யோகமுத்தி உலகு. 
அநாத யோகமுத்தி உலகு. 

அநாசிருதை யோகமுத்தி உலகு. 

பஞ்ச நட விந்து மத்திய யோகமுத்திஉலகு. 

அஷ்ட நடவிந்து மத்திய யோகமுத்தி உலகு. 

தச நட விந்து மத்திய யோகமுத்தி உலகு. 

துவாதச நடவி ந்து மத்திய யோகமுத்தி உலகு. 

சோடச நட விந்து மத்திய யோகமுத்தி உலகு. 

குண்டலியோகமுத்திஉலகு. 

அசபாயோகமுத்திஉலகு. 

பிரணவயோகமுத்தி உலகு. 

அணி௮அணிமா, மகிஅணிமா , கரி அணிமா, லகி 

அணிமா முதலிய அங்கங்களையுடைய சித்தியோக முத்தி உலகு 

முதல்‌ யோகமுத்தி உலகுகளனைத்தும்‌ இங்ஙனங்‌ கொள்க. 

அன்றி 
1. மந்திரயோகமுத்தி உலகு. 

2. தந்திரயோகமுத்தி உலகு. 

3. அக்ஷரயோகமுத்தி உலகு. 

4. குருயோகமுத்தி உலகு. 

5. சிவார்ப்பண யோகமுத்தி உலகு. 

6.தெய்வயோகமுத்தி உலகு. 



286 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

7. அந்தரியாமியோகமுத்தி உலகு. 

8. அகர்த்தத்துவயோகமுத்தி உலகு. 

9. 

10. 

11. 

1. 

கர்த்தத்துவயோகமுத்தி உலகு. 

ஏகபாவனாயோகமுத்தி உலகு. 

சோகம்பாவனா யோகமுத்தி உலகு முதலியுங்‌ கொள்க. 

சகள நிஷ்கள சையோக சம்பவ சகளாகள சாதாக்கிய 

பஞ்சகாக்கிரகண்ணியசதாசிவான்மபாவபாக 1:-ர்ச்சித 

ஸ்தூல கிரியாலக்ஷிய ஆகம சுத்தசைவ முத்தி உலகு. 

சகள நிஷ்கள சையோக சம்பவ சகளாகள சாதாக்கிய 

பஞ்ச காக்கிரகண்ணிய சதாசிவான்ம பாவ அந்த 

ரார்ச்சித சங்கற்ப கிரியாலக்ஷிய கிரியாஞான சுத்தசைவ 

முத்தி உலகு. ்‌ 

தத்துவ ஏகதேச அதிட்டானத்திரய சவிகற்ப சகளார்ச்‌ 

சிதவைகல்லிய கிரியாலக்ஷிய அசுத்தசைவ முத்தி உல்கு. 

சாமானிய பஞ்சகன்ம சம்பந்தஅத்துவிதபாவ விசேட 

பஞ்சகன்ம சம்பந்த அத்துவிதபாவ நிகமாகம சமான 

உபாசனா லக்ஷிய மிச்சிர சைவ முத்தி உலகு. 

மாயாகாரிய விகற்பான்ம நிச்சய சுத்த வயிந்து 

வோற்பவ சவி கற்ப சத்தி சிவ சுத்ததத்துவத்‌ துவித 

சித்தாந்த சைவ முத்தி உல்கு. 
சத்தார்த்தப்‌ பிரபஞ்ச ஏகதேசகாரண சத்தி சதுஷ்ட 

யாந்தவயிந்துவ காரிய ஞான அவயவ பஞ்சப்பிரணவ 

பிரம லக்ஷிய அநாதி சைவ முத்தி உலகு. 

நாபாந்தக்‌ கிரீவாந்த லலாடாந்த பிரமரந்திராந்தத்‌ 
துவாதசாந்த ஆதாச பஞ்ரகலக்ஷிய கர்த்த பஞ்சகார்ச்ச 

நிச்சய அவாந்தர சைவ முத்தி உலகு. 

வயிந்துவோற்பவ சாதாக்கிய கர்த்தார்ச்ச லக்ஷிய 

நிர்வாண தீக்ஷாத்துவார சவிகற்ப கன்ம சடத்துவா 

நிக்கிரக சுத்மதான்ம நிச்சய பேதசைவ முத்தி உலகு. 

வயிந்துவோற்பவ சாதாக்கிய சவிகற்ப சகள சகளா 

அசம்மத வயிந்துவ சவிகற்ப நிஷ்கள சம்மத 

அணுச்சைவமுத்தி உலகு. 



10. 

11. 

18. 

18. 

14. 

15. 

16. 

17. 

18. 

19. 

20. 

21. 

22. 

திமி. 

24. 

மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 287 

சவிகற்ப வயிந்துவகாரிய சர்வாண்டபிண்டபீட சமல 
சர்வான்ம லிங்க சொரூப நிச்சய ஆதிசைவ முத்தி உலகு. 

ஞானான்ம சொரூப பதித்துவ சித்தாந்த வயிந்துவ 

சுத்தமாயா ஞானானுபவலக்ஷிய பாசுபதசைவ முத்தி உலகு. 

ஷடத்துவாரூப மாயாகாரிய ஆரோப சின்மாத்திர 

விகற்ப லக்ஷிய வாம தந்திர சைவ முத்தி உலகு. 

ஷடத்துவாரூப மாயாகாரிய ரகிதஅதிட்டான சின்மாத்திர 

அதிசய லக்ஷிய வாமாத்துவித சைவ முத்தி உலகு. 

மலவிமோசன சிவப்பிரகாச சிற்சத்தி சிவாநந்திய 
சுயஞ்சிற்சத்தி சமான சித்தாந்த துவிதவாம சைவ 

முத்தி உலகு. 
நாதாதி சர்வசொரூப தனு கரண ஞானோபாதான 

மகாமாயாசத்திலக்ஷிய மிசிரவாம சைவ முத்தி உலகு. 

சர்வபேதசவிகற்ப சத்தி சாமானியயோற்பவ பரிக்கிரகப்‌ 

பிரகாச பூரணாயிக்கிய லக்ஷிய வாமசித்தாந்த 

முத்தி உலகு. 
வயிந்துவ உபகாரிய விசித்திர விகற்ப லக்ஷிய பைரவ சைவ 

முத்திஉலகு. 
சிவவி ரதத்துவார வயிந்துவகாரிய கிரியா சோதிஐக்கிய 

லக்ஷிய காளாமுக சைவ முத்தி உலகு. 

அங்கலிங்கசையோக ஐக்கியானுபவ மாவிரத சைவ 

முத்தி உலகு. 
வயிந்துவகாரிய பிரணவாகார லக்ஷிய கணாதிபத்திய 

சைவ முத்தி உலகு. 

வயிந்துவகாரிய சத்துவாகார லக்ஷிய ஸ்தானாதிபத்திய 

சைவ முத்தி உலகு. 

வயிந்துவகாரிய தாமச சத்துவாகார லக்ஷிய பத்திர சைவ 

முத்தி உலகு. 
வயிந்துவகாரிய லக்ஷிய மந்திர சைவ முத்திஉலகு. 

வயிந்துவ உபகாரிய யக்கிர சைவ முத்தி உலகு. 



288 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

25. மாயாகாரிய பிராரத்தலக்ஷிய கன்ம சைவ முத்தி உலகு. 

1. சூக்கும சங்கற்ப அந்தர்ப்பவ சொரூபானுபவ லட்சிய 

நிமித்த உபாதானகேவல வைதிகசைவ சித்தாந்த 

முத்தி உலகு. 
2. - சுத்த சின்மாத்திரனுபவலக்ஷிய விஞ்ஞான ல்‌ 

சித்தாந்த முத்தி உலகு. 
3.  பிரத்தியேகான்ம அனுபவலக்ஷிய அந்தரங்க வைதிக 

சைவ சித்தாந்த முத்தி உலகு. 

4. பரசிவ ஐக்கியானுபவ பகிரங்க அந்தரங்க வைதிக சைவ 

சித்தாந்த முத்தி உலகு. 
5.  பிரத்தியேகான்ம சிவைக்கியானுபவ லட்சியப்பிரப 

லாத்துவித வைதிக சைவ சித்தாந்த முத்தி உலகு. 

6. ஜீவ அவத்தாத்திரய அனுபவ வைதிகசைவசித்தாந்த 

முத்தி உலகு. 

7. ஈசுர அவத்தாத்திரய அனுபவ வைதிகசைவசித்தாந்த 

முத்தி உலகு. 

8. சிவசாக்கிர பரதுரியானுபவ சிவசொப்பன விசுவக்‌ 

கிராசானுபவ சிவசுழுத்திஉபசாந்தானுபவ வைதிக 

சைவ சித்தாந்த முத்தி உலகு. 

1. தேக கன்ம சமத்துவத்துவார ஜீவ பர ஐக்கியானுபவ 

லட்சிய ஈசுர ஐக்கிய சைவ சித்தாந்த முத்தி உலகு. 

2. ஆன்ம நிருவிகற்ப சிற்பிரகாச போதநாச மூர்ச்சா 

லட்சிய பிரஞ்ஞாபங்க சைவ சித்தாந்த முத்தி உலகு. 

3. தாம்பிர காளித குளிகா ஞாயத்துவார ஆன்மாத்‌ துவைத 

மலநிவர்த்தி விக்ஷிய பேத சைவ சித்தாந்த முத்தி உலகு. 

4. குளவி கிட ஞாயத்துவார சிவசமானானுபவலக்ஷிய 
சிவசமவாத சைவ சித்தாந்த முத்தி உலகு. 

5. அநாதி மலநிக்கிரகத்துவாரசிவகரண சிவத்துவானுபவ 

லக்ஷிய சங்கிராந்த சைவ சித்தாந்த முத்தி உலகு. 

6. விருக்ஷ்தேகசாயாஞாயத்துவார ஈசாங்கிரி ஆன்மசாயா 

ஐக்கியானுபவ லக்ஷிய ஈசுர அவிகார சைவ சித்தாந்த 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 289 

முத்தி உலகு. 
7. தத்துவ தாத்துவிக மாயாபேத ௪வபேத சர்வஅநந்நிய 

சிற்பிரகாச சொரூபானுபவ லக்ஷிய நிமித்தகாரண 

பரிணாம சைவசித்தாந்த முத்தி உலகு. 

8.  அணுபக்ஷ சித்தாந்த முத்தி உலகு. 
9. சம்புபக்ஷ சித்தாந்த முத்தி உலகு. 

10. சிவ பர ஐக்கிய சித்தாந்த முத்தி உலகு. 

1. முத்தி சகல சாக்கிர உலகு. 1.பெத்த சகல சாக்கிர உலகு. 

2. முத்தி சகல சொப்பன உலகு. 2.பெத்த சகல சொப்பன உலகு. 

3. முத்தி சகல சுழுத்தி உலகு. 3. பெத்த சகல சுழுத்தி உலகு. 

4.முத்தி சகல துரிய உலகு. 4.பெத்த சகல துரிய உலகு. 

5.முத்தி சகல அதீத உலகு. 5.பெத்த சகல அதீத உலகு. 

1. முத்தி கேவல சாக்கிர உலகு. 1. பெத்த கேவல சாக்கிர உலகு. 

2. முத்தி கேவல சொப்பன உலகு. 2. பெத்த கேவல சொப்பன உலகு. 

3. முத்தி கேவல சுழுத்தி உலகு. 3. பெத்த கேவல சுழுத்தி உலகு. 

4. முத்தி கேவல துரிய உலகு. 4. பெத்த கேவல துரிய உலகு. 

5. முத்தி கேவல அதித உலகு.5. பெத்த கேவல அதீத உலகு. 

1. முத்தி சுத்த சாக்கிர உலகு. 1.பெத்த சுத்த சாக்கிர உலகு. 

2. முத்தி சுத்த சொப்பன உலகு. 2.பெத்த சுத்த சொப்பன உலகு. 

3. முத்திசுத்த சுழுத்தி உலகு... 3.பெத்த சுத்த சுழுத்தி உலகு. 
4. முத்தி சுத்த துரிய உலகு. 4. பெத்த சுத்த துரிய உலகு. 

5. முத்தி சுத்தஅதித உலகு. 5. பெத்த சுத்த அதீத உலகு. 
1. காரண சகல பெத்த உலகு. 2.காரண சகல முத்தி உலகு. 

2. காரண கேவல பெத்த உலகு. 4.காரண கேவல முத்தி உலகு. 

5.காரண சுத்த பெத்த உலகு. 6.காரண சுத்த முத்தி உலகு. 

1. ஆன்ம சுத்தசங்கற்பகாரண விசேட இச்சாசத்தி உலகு. 

2 ஆன்ம சுத்தஞானகாரண விசேட ஞானசத்தி உலகு. 

2 ஆன்ம சுத்தகிரியாகாரண விசேட கிரியாசத்தி உலகு. 

4 ஆன்ம சுகாரம்பகாரண விசேட சிற்சத்தி உலகு. 



290 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆன்ம சுகபுரணகாரண விசேட பராசத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்கும இச்சாமாத்திரசங்கற்ப சாத்திய 

காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க இச்சை 

காரண விசேட இச்சாசத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்குமஞானமாத்திர இச்சாசங்கற்ப சாத்திய 

காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க 

ஞானகாரண விசேட இச்சாசத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்கும கிரியாமாத்திர இச்சாசங்கற்ப 

சாத்திய காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்கக்‌ 

கிரியாகாரண விசேட இச்சாசத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்கும சின்மாத்திர இச்சாசங்கற்ப சாத்திய 

காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க சிற்காரண 

விசேட இச்சாசத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்கும சிற்பூரணமாத்திர இச்சாசங்கற்ப 

சாத்திய காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க 

பரைகாரண விசேட இச்சாசத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்தசூக்கும இச்சாமாத்திர ஞானசாத்திய காரண 

சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க இச்சை காரண 

விசேட ஞானசத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்குமஞானமாத்திர ஞானசாத்திய காரண 

சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க ஞானகாரண 

விசேட ஞான சத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்குமக்‌ கிரியாமாத்திர ஞானசாத்திய 

காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க கிரியை 

காரண விசேட ஞானசத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்கும சின்மாத்திர ஞானசாத்திய காரண 

சிவ சமவாய சம்வேதன விசேடாங்க சிற்காரண விசேட 

ஞான சத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்கும சிற்பூரணமாத்திர ஞானசாத்திய 

காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க பரை 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 201 

காரண விசேட ஞானசத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்கும இச்சாமாத்திர கிரியாசாத்திய 

காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க இச்சை 

காரண விசேடக்‌ கிரியாசத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்கும ஞானமாத்திர கிரியாசாத்திய 

காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க ஞான 

காரண விசேடக்‌ கிரியாசத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்குமக்‌ கிரியாமாத்திரக்‌ கிரியாசாத்திய 

காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க கிரியை 

காரண விசேடக்‌ கிரியாசத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்கும சின்மாத்திரக்‌ கிரியாசாத்திய காரண 

சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க சிற்காரண விசேடக்‌ 

கிரியா சத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்தசூக்கும சிற்பூரணமாத்திரக்‌ கிரியாசாத்திய 

காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க பரை 

காரண விசேடக்‌ கிரியாசத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்தசூக்கும இச்சா மாத்திர சிற்சுக சாத்திய 

காரண சிவசமவாய, சம்வேதன விசேடாங்க இச்சை 

காரண விசேட சிற்சத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்கும ஞானமாத்திர சிற்சுகசாத்திய 

காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க 

ஞானகாரண விசேட சிற்சத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்குமக்‌ கிரியாமாத்திர சிற்சுக சாத்திய 

காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்கக்‌ கிரியை 

காரண விசேட சிற்சத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்கும சின்மாத்திர சிற்சுக சாத்திய காரண 

சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க சிற்காரண விசேட 

சிற்சத்தி உலகு. 



292 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆன்ம சுத்த சூக்கும சிற்பூரணமாத்திர சிற்சுக சாத்திய 

காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க 

பரைகாரண விசேட சிற்சத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்கும இச்சாமாத்திர சுகபூரணசாத்திய 

காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க இச்சை 

காரண விசேட பராசத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்கும ஞானமாத்திர சுகபூரண சாத்திய 

காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க 

-ஞானகாரண விசேடபராசத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்குமக்‌ கிரியாமாத்திர சுகபுரண 

சாத்திய காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க 

கிரியா காரண விசேட பராசத்தி உலகு 

ஆன்ம சுத்த சூக்கும சின்மாத்திர சுகபூரண சாத்திய 

காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க சிற்காண 

விசேட பராசத்தி உலகு. 

ஆன்ம சுத்த சூக்கும சிற்பூரணமாத்திர சுகபூரண சாத்திய 

காரண சிவசமவாய சம்வேதன விசேடாங்க 

பரைகாரண விசேட பராசத்தி உலகு. 

5. காரணாதீத உலகங்கள்‌ 

சுத்தசம்வேத வாகியவாகிய ஸ்தூலசாமானிய சரியைச்‌ 

சரியா அனுபவ பூத ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

வியாபக விசேட குணாதி புர்வோத்தரபரியந்தப்‌ 

பிரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகியவாகிய ஸ்தூலசாமானிய சரியைக்‌ 

கிரியா ௮னுபவ புத ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

வியாபக விசேட குணாதி அசித்துப்‌ பிரத்தியக்ஷசத்தி 

உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகியவாகிய ஸ்தூலசாமானி௰ய சரியை 

யோகானுபவ நிலையாகிய பூத ரூப செபரூப சுபாவ 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 293 

வியாப்பிய வியாபக விசேட குணாதி பரித்தியாக 

சத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகியவாகிய தூலசாமானிய சரியை 

ஞானனுபவ நிலையாகிய இந்திரிய ரூப சொரூப சுபாவ 

வியாப்பிய வியாபக விசேட குணாதி பூர்வோத்தர 

பரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷ சத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகியவாகிய தூலசாமானிய கிரியைச்‌ 

சரியானுபவ நிலையாகிய இந்திரிய ரூப சொரூப சுபாவ 

வியாப்பிய வியாபக. விசேட குணாதி அத்துப்‌ 

பிரத்தியக்ஷ சத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகியவாகிய தூலசாமானிய கிரியைக்‌ 

கிரியானுபவ நிலையாகிய இந்திரிய ரூப சொரூப சுபாவ 

வியாப்பிய வியாபக விசேட குணாதி பரித்தியாக 

சத்தி உலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

ஞானேந்திரியமும்‌ ஞானேந்திரிய விஷயமும்‌ 

கன்மேந்திரி யமும்‌ கன்மேந்திரிய விஷயமுங்‌ கொள்க. 

சுத்தசம்வேத வாகியவாகிய தூலசாமானியக்‌ கிரியை 

யோகானுபவ நிலையாகிய கரண ரூப சொரூப சுபாவ 

வியாப்பிய வியாபக விசேட குணாதி புர்வோத்தர 

பரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷ்சத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகியவாகிய தூலசாமானியக்‌ கிரியை 

ஞானானுபவ நிலையாகிய கரண ரூப சொரூப சுபாவ 

வியாப்பிய வியாபக விசேட குணாதி அசித்துப்‌ 

பிரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகியவாகிய துூலதுக்கும சாமானிய 

யோகச்‌ சரியானுபவ நிலையாகிய கரண ரூப சொரூப 

சுபாவ வியாப்பிய வியாபக விசேட குணாதி 

பரித்தியாகசத்தி உலகு. 



294 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

1.  சுத்தசம்வேத வாகியவாகிய சூக்குமசாமானிய யோகக்‌ 

கிரியானுபவ நிலையாகிய குணத்திரயப்‌ பிரகிருதி ரூப 

சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபக விசேட குணாதி 

பூர்வோத்தரபரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 

2. சுத்தசம்வேத வாகியவாகிய சூக்குமசாமானிய யோக 

யோகானுபவ நிலையாகிய குணத்திரயப்‌ பிரகிருதி ரூப 

சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபக விசேட குணாதி 

அசித்துப்‌ பிரத்தியக்ஷ சத்தி உலகு. 

3.  சுத்தசம்வேத வாகியவாகிய சூக்குமசாமானிய யோக 

ஞானானுபவ குணத்திரயப்‌ பிரகிருதி ரூப சொரூப 

சுபாவ வியாப்பிய வியாபக விசேட ' ண்பன்‌ 

பரித்தியாகசத்தி உலகு. 

1. சுத்தசம்வேத வாகியவாகிய சூக்குமவிசேட ஞானச்‌ 

சரியானுபவ கலாதி சுத்தாசுத்தத்துவ ரூப சொரூப 

சுபாவ வியாப்பிய வியாபக விசேட .குணாதி 

பூர்வோத்தர பரியந்தப்‌ பி ரத்தியக்ஷ்‌ சத்தி உலகு. . 
2. சுத்தசம்வேத வாகியவாகிய சூக்கும விசேட ஞானச்‌ 

சரியானுபவ கலாதி சுத்தாசுத்தததத்துவ ரூப சொரூப 

சுபாவ வியாப்பிய வியாபக விசேட குணாதி அசித்துப்‌ 

பிரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 

3 சுத்தசம்வேதவாகியவாகிய சூக்கும விசேட 

ஞானயோகானுபவ கலாதி சுத்தாததத்துவ ரூப சொரூப 

சுபாவவியாப்பிய வியாபக விசேட குணாதி 

பரித்தியாக சத்தி உலகு. 

1. சுத்தசம்வேத வாகியவாகிய சூக்கும விசேட ஞானா 

ஞானானுபவ நிலையாகிய சுத்தவி த்தை சுத்ததத்துவ ரூப 

சொரூப. சுபாவ வியாப்பிய வியாபக விசேட குணாதி 

பூர்வோத்தர பரியந்தப்‌ பி ரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 

2. சுத்தசம்வேத வாகிய தூலசாமானிய சரியைச்சரியா 

னுபவ நிலையாகிய சுத்தவி த்தை சுத்ததத்துவ ரூப சொரூப 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 295 

சுபாவ வியாப்பிய வியாபக விசேட குணாதி அசித்துப்‌ 

பிரத்தியக்ஷ சத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகிய தூலசாமானிய சரியைக்‌ கிரியா 

னுபவ நிலையாகிய சத்தவி த்தை சுத்ததத்துவ ரூப 

சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபக விசேட குணாதி 

பரியந்த பரித்தியாக சத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகிய தூலசாமானிய சரியை 

யோகானுபவ நிலையாகிய மாயேசுர சுத்ததத்துவ ரூப 

- சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபக விசேட குணாதி 

பூர்வோத்தர பரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷ சத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகிய ஸ்தூலசாமானிய சரியை ஞானா 

னுபவ மாயேசுர சுத்ததத்துவ ரூப சொரூப சுபாவ 

வியாப்பிய வியாபக விசேடகுணாதி அசித்துப்‌ 

பி.ரத்தியக்ஷ சத்தி உலகு. 
சுத்தசம்வேதவாகிய தூலவிசேட கிரியைச்சரியானுபவ 

மாயேசுர சுத்ததத்துவ ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

வியாபக விசேட குணாதி பரித்தியாகசத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகிய தூலவி சேட கிரியைக்‌ கிரியானுபவ 

சாதாக்கிய சுத்ததத்துவ ரூப சொரூப சுபாவ விாயப்பிய 

வியாபக விசேட குணாதி புூர்வோத்தர பரியந்ததப 

பிரத்தியக்ஷ சத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகிய தூலவி சேடக்‌ கிரியையோகானுபவ 

சாத்தாக்கிய சுத்ததத்துவ ரூப சொரூப சுபாவவியாப்பிய 

வியாபக விசேட குணாதி அசித்துப்‌ பிரத்தியக்ஷ 

சத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேதவாகிய தூலவிசேட கிரியை ஞானானுபவ 

சாதா க்கிய சுத்ததத்துவ ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

வியாபாக விசேட குணாதி பரித்தியாகசத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகிய யோகச்சரியானுபவ புவன ரூப 



296 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி புர்வோத்தர 

பரியந்த பிரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகிய யோகக்கிரியானுபவ புவன ரூப 

சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி அசித்துப்‌ 

பிரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 
சுத்தசம்வேத வாகிய யோகயோகானுபவ புவன ரூப 

சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி பரித்தியாக 

சத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகிய யோகஞானானுபவ மந்திர ரூப 

சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி பூர்வோத்தர 

பரியந்தப்‌ பி ரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகிய ஞானச்சரியானுபவ மந்திர ரூப 

சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி அசித்துப்‌ 

பிரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 
சுத்தசம்வேதவாகிய ஞானக்கிரியானுபவ மந்திர ரூப 

சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி பரித்தியாக 

சத்திஉலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகிய ஞான யோகானுபவ பத ரூப 

சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி பூர்வோத்தர 

பரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷ£த்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேத வாகிய ஞான ஞானானுபவ பதரூப 

சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி அசித்துப்‌ 

பிரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேதாந்தர வாகிய சரியைச்‌ சரியானுபவ பத ரூப 

சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி அசித்துப்‌ 

பரித்தியாகசத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேதாந்தர வாகிய சரியைக்கிரியானுபவ வர்ன 

ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி 

பூர்வேத்தர பரியந்தப்‌ பி ரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 297 

சுத்த சம்வேதாந்தர வாகிய சரியை யோகானுபவ வர்ன 

ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி ௮சித்துப்‌ 

பிரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தர வாகிய சரியைஞானானுபவ வர்ன 

ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி ப்பு 

சத்தி உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தர வாகிய கையான்‌ கலா 

ரூப சொரூப சுவாப வியாப்பியவியாபகாதிபூர்வோத்த 

பரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷ சத்தி உலகு. 
சுத்த சம்வேதாந்தர வாகிய கிரியைச்சரியானுபவ கலா 

ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய அப்ப தல்‌ பத்தன்‌ 

பிரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தர வாகிய கிரியையோகானுபவ கலா 

ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி பரித்தியாக 

சத்தி உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தர வாகிய கிரியைஞானானுபவ நாத 

காரிய வாக்கு ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

வியாபகாதி பூர்வோத்தர பரியந்தப்‌ ' பிரத்தியக்ஷ 

சத்தி உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தர வாகிய யோகச்சரியானுபவ நாத 

காரிய வாக்கு ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

வியாபகாதி அசித்துப்‌ பி ரத்தியக்ஷ்சத்தி உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தர வாகியயோக்கிரியானுபவ 

நாத காரிய வாக்கு ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

வியாபகாதி பரித்தியாக சத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேதாந்தர வாகிய யோக யோகானுபவ விந்து 

காரிய நாத ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி 

பரியந்தப்‌ பிரத்தியஷ சத்தி உலகு. 



298 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சுத்தசம்வேதாந்தர வாகிய யோகஞானானுபவ விந்து 

காரிய நாதரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி 

பூர்வோத்தர அசித்துப்‌ பிரத்தியஷ சத்தி உலகு. 
சுத்தசம்வேதாந்தர வாகிய ஞானாச்சரியனுபவ விந்து 

காரிய நாதரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி 

பரித்தியாக சத்தி உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தர வாகிய ஞானக்கிரியானுபவ 

நிலையாகிய விந்து காரிய விந்து ரூப சொரூப சுபாவ 

வியாப்பிய வியாபகாதி பூர்வோத்தர பரியந்தப்‌ 

பிரத்தியக்ஷ சத்தி உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தர வாகிய ஞானயோகானுபவ விந்து 

காரிய விந்து ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

வியாபகாதி அசித்துப்‌ பிரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தர வாகிய ஞானஞானானுபவ விந்து 

காரிய விந்து ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

வியாபகாதி பரித்தியாக சத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேதாந்தார சரியைச்‌ சரியானுபவ அபரஇச்சா 

ரூப சொரூபசுபாவவியாப்பிய வியாபகாதி பூர்வோத்தர 

பரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேதாந்தர சரியைக்‌ கிரியானுபவ அபரஇச்சா 

ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி௮சித்து 

பிரத்தியக்ஷ சத்தி உலகு. 
சுத்த சம்வேதாந்தர சரியையோகானுபவ அபரடிச்சா ரூப 

சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி பரித்தியாக 

சத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேதாந்தர சரியைஞானானுபவ நிலையாகிய 

விந்து காரிய அபரஞான ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

வியாபகாதி பூர்வோத்தர பரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷ 

சத்தி உலகு. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 299 
சுத்தசம்வேதாந்தர கிரியைச்‌ சரியானுபவ விந்து காரிய 

அபர ஞான ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாகபாதி 

அசித்துப்‌ பிரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேதாந்தர கிரியைக்‌ கரியானுபவ விந்து காரிய 

அபரஞான ரூபசொரூப சுபாவவியாப்பிய 

வியாபகாதி பரித்தியாக சத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேதாந்தர கிரியை யோகானுபவ அபரக்கிரியா 

ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி பூர்வோத்தர 

பரியந்தப்‌ பி ரத்தியக்ஷச தீதி உலகு. 
சுத்தசம்வேதாந்தர கிரியை ஞானானுபவ விந்து காரிய 

அபரக்‌ கிரியா ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

வியாபகாதி அசித்துப்‌ பிரத்தியக்ஷசத்திஉலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தரயோகக்‌ சரியானுபவ விந்து கரரிய 

அபரக்‌ கிரியா ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

வியாபகாதி பரித்தியாக சத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேதாந்தர யோகக்கிரியா அனுபவ சுத்ததத்துவ 

அபர வைந்துவ ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

வியாபகாதி பூர்வோத்தரபரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷ சத்து 

உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தர யோக யோகானுபவ சுத்ததத்துவ 

அபர வைந்துவ ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

வியாபகாதி அசித்துப்‌ பிரத்தியக்ஷ்சத்தி உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தர யோக ஞானானுபவ சுத்ததத்துவ 

அபர வைந்துவ ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

வியாபகாதி பரித்தியாக சத்தி உலகு.  ;, 

சுத்த சம்வேதாந்தர ஞானச்சரியானுபவ சுத்ததத்துவ 

நாத ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி 

பூர்வோத்தர பரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தர ஞானக்கிரியை ஞானயோகானுபவ 



300 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

நிலையாகிய சுத்தத்துவ நாத ரூப சொரூப சுபாவ 

வியாப்பிய வியாபகாதி அசித்துப்‌ பிரத்தியக்ஷ 

சத்தி உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தர ஞானஞான அனுபவ நிலையாகிய 

சுத்த தத்துவ நாத ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

வியாபகாதி பரித்தியாக சத்தி உலகு. 

இங்ஙனம்‌ 

கன்ம ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபக விசேட 

குணாதி பூர்வோத்தர பரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷ சத்தி உலகு. 

கன்ம ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி 

அசித்துப்‌ பிரத்தியக்ஷ சத்திஉலகு. | 
கன்மரூப சொரூப சுபாவாதி பரித்தியாக சத்தி உலகு. 

சகச மல ரூபசொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபக 

விசேட குணாதி புர்வோத்தர பரியந்தப்‌ பிரத்திக்ஷ 

சத்தி உலகு. 

சகச ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி 

. அசித்துப்‌ பிரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 
சகச மல ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபகாதி 

பரித்தியாக சத்தி உலகு. 

- திரோதை ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபக 

விசேட குணதி பூர்வோத்தர பரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷ 

சத்தி உலகு. 

திரோதை பூத ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய 

. வியாபகாதி அசித்துப்‌ பி ரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 

திரோதை ரூப சொரூப சுபாவாதி பரித்தியாக சத்தி 

உலகு. 

குடிலை ரூப சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபக விசேட 

குணாதி பூர்வோத்தர பரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷ்சத்தி உலகு. 



மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 301 

குடிலை ரூப சொரூப சுபாவாதி அசித்துப்‌ 

பிரத்தியுக்ஷசத்தி உலகு. 
குடிலை ரூப சொரூப சுபாவாதி பரித்தியாகசத்தி உலகு. 

உபயவித சகல கேவல காரண அவத்தாத்திரய ரூப 

சொரூப சுபாவ வியாப்பிய வியாபக விசேட குணாதி 

பூர்வோத்தர பரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷ்சத்தி உலகு. 

அசித்துப்‌ பி ரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 

பரித்தியாகப்‌ பி ரத்தியக்ஷசத்தி உலகு முதலியுங்‌ கொள்க. 

சுத்த சவம்வேதாந்தராந்தர பர இச்சை ரூப சொரூப சுபா 

வாத பூர்வோத்தர பரியந்தப்‌ பி ரத்தியக்ஷ சத்தி உலகு. 

பரஇச்சை ரூப சொரூப சுபாவாதி ஏகதேச சித்துப்‌ 

பிரத்தியக்ஷசத்தி உலகு. 
பர இச்சை ரூப சொரூப சுபாவாதி வாசனா 

பரித்தியாகசத்தி உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தராந்தர பரஞான ரூப சொரூப 

சுபாவாதி பூர்வோத்தர பரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷ 

சத்தி உலகு. 
பரஞான ரூப சொரூப சுபாவதி வாசனா பரித்தியாக 

சத்தி உலகு. 

சுத்தசம்வேதாந்தராந்தர பரக்கிரியா ரூபசொரூப 

சுபாவாதி பூர்வோத்தர பரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷ 

சத்தி உலகு. 

பரக்கிரியை ரூப சொரூப சுபாவாதி ஏகதேச சித்துப்‌ 

பிரத்தியாக் சத்தி உலகு. 

பரக்கிரியை ரூப சொரூப சுபாவாதி வாசனா பரித்தியாக 

சத்தி உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தராந்தர ஆன்ம ரூப சொரூப சுபாவ 

வியாப்பிய வியாபகாதி பூர்வோத்தர பரியந்தப்‌ பி ரத்திய 



302 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

க்ஷ்சத்தி உலகு. 

ஆன்ம ரூப சொரூப சுபாவாதி ஏகதேச சித்துப்‌ 

பி ரத்தியக்ஷ சத்தி உலகு. 

ஆன்ம ரூப சொரூப சுபாவதி வாசனா பரித்தியாச 

சத்தி உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தராந்தர பராசத்தி ரூப சொரூப சுபாவ 

வியாப்பிய வியாபகாதி பூர்வோத்தர பரியந்தப்‌ 

பிரத்தியக்ஷ சத்தி உலகு. 

பராசத்தி ரூப சொரூப சுபாவாதி சாங்க சித்துப்‌ 

பிரத்திக்ஷசத்தி உலகு. 
பராசத்தி ரூப சொரூப சுபாவாதி வாசனா பரித்தியாக 

சத்தி உலகு. 

சுத்த சம்வேதாந்தராந்தர பரசிவ ரூப சொரூப சுபாவ 

வியாப்பிய வியாபக விசேட குணாதி பூர்வோத்தர 

பரியந்தப்‌ பிரத்தியக்ஷ சத்தி உலகு. 

பரசிவரூபசொரூப சுபாவாதி சாங்க சத்துப்‌ பிரத்தியக்ஷ 

சத்தி உலகு. 

பரசிவரூப சொரூப சுபாவாதி வாசனா பரித்தியாக சத்தி 

உலகு. 

பரநாத பரித்தியாகாந்த சகல கேவலப்‌ பி ரத்யிக்ஷானுபவ்‌ 

உலகு. 

பரநாத பரித்தியாகாந்த கேவலப்‌ பிரத்தியேக 

ஞானானுபவ உலகு. 

பிரத்தியேக ரூபப்‌ பி ரத்தியக்ஷ ஞான ஆன்மானுபவ 

உலகு. 

சொரூப விகற்ப சூக்கும சங்கற்பரகித ஆன்மபோத 

நிவர்தீதியனுபவ உலகு. 

புரணபோத வியாபக வியாப்பிய சம்வேத சமவாய 

யதார்த்த சுத்தான்மரூபப்‌ பிரத்தியக்ஷ ஞானானுபவ 

உலகு. 



10. 

11. 

12. 

13. 

14. 

15. 

16. 

மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ விளக்கம்‌ 303 

தத்துவ, தாத்துவிக லயோதய சுத்தஞானப்‌ பிரத்திய 

க்ஷ்னுபவ உலகு. 

தத்துவ தாத்துவிக லயோதய வியாபக வியாப்பிய 

சுத்த ஞானாதீ தானுபவ உலகு. 

அதீத ஞானப்பிரகாச பூரணவியாபக வியாப்பிய 

நிர்ப்போத லக்ஷியானுபவ உலகு. 

பூரணாதீத சிற்பிரகாச யோக லக்ஷியானுபவ உலகு. 

அதீத ஞானயோக வாசனாநிவர்த்தி உலகு. 

அதத சிற்பிரகாச யோகாதிசய ஞானயோகானுபவ 

உலகு. 

ஞானயோக வாசனா நிவர்த்தி அனுபவஞான போகா 

தீத உலகு. 
ஞானயோக போகதாதத சொரூப சாக்ஷாத்கார 

வியாபக வியாப்பியானுபவ சாக்கிராதீத 

சுத்தாவத்தை உலகு. 

அதீத சிற்பூரண சின்மாத்திர சக சுபாவானுபவ உலகு. 

அதீத சிற்பூரண அநந்நிய சத்துரூப சுகசொரூப உலகு. 

அதத சிற்பூரணானந்த சத்சொரூப சுகரூப 

அனுபவ உலகு. 

சச்சிதானந்த அகண்டைக்கிய சிவசாக்ஷாத்கார 

அனுபவ உலகு. 

சிவஜக்கிய சுகாதீத உலகு. 

இன்னும்‌ இதனை விரிக்கிற்‌ பெருகு மென்க. 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

“உலகெலாம்‌” என்னும்‌ மெய்ம்மொழிப்பொருள்‌ 

விளக்கம்‌ முற்றிற்று. 



4. “தமிழ்‌” என்னும்சொல்லுக்கிட்ட உரை 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

தமிழ்‌ என்பது த்‌-௮-ம்‌-இ-ழ்‌ என்னும்‌ ஐந்து அலகு 
நிலையுடைத்து. த்‌,ம்‌,ழ்‌: ஐடசித்கலை. ௮,இ: சித்கலை. 

௮. அகண்டாகார சித்தை விளக்கும்‌ ஓங்கார 

பஞ்சாக்கரத்துள்‌ பதிநிலை அக்கரமாம்‌. 

இ - பதியை விட்டு நீங்காத சித்தை விளக்கும்‌ 
வியவகாரத்தால்‌ அனந்தாகார வியஷ்டி பேதங்‌ காட்டும்‌ 

ஜீவசித்கலை அக்கரமாம்‌. பதி - சிதாத்ம கலைகளுக்கு ஆதாரமாகி 
உயிரினுக்கு உடலையொத்துக்‌ குறிக்கப்படும்‌ தீம்‌.ழ்‌ 

எழுத்துக்களுக்கு உரை”? 

த்‌ - ஏழாவதுமெய்‌ ம்‌ - பத்தாவதாகும்‌: 

ழ்‌ 15-வது இயற்கை உண்மைச்‌ சிறப்பியல்‌ அக்கரமாம்‌. 

ஐந்தலகுநிலையும்‌ உபய கலைநிலையும்‌ மூன்று 

மெய்நிலையும்‌ அமைந்துள்ளதும்‌, சம்புபக்ஷத்தாரால்‌ அனாதி 

யாய்‌ - சுத்த சித்தாந்த ஆரிஷ ரீதிப்படி கடவுள்‌ அருளாணையால்‌ 

கற்பிக்கப்பட்டதும்‌, எப்பாஷைகளுக்கும்‌ பிதுர்பாஷை யென்று 

ஆன்றோர்களால்‌ கொண்டாடப்பட்டதும்‌, இனிமை என்று 

நிருத்தம்‌ சித்திக்கப்பெற்றுள்ளது. மான தமிழ்‌ என்னும்‌ இயற்கை 

உண்மைச்‌ சிறப்பியல்‌ மொழிக்குச்‌ சுத்த சித்தாந்த பதஉரை:- 

த்‌-அ:- தத்வரூபாதி சிவபோகாந்தமான தசகாரிய இயற்கை 

உண்மைக்‌ கட்டளை நிலையில்‌, முன்‌ அலகு நிலைப்பொருள்‌ 

கூறியவிடத்துக்‌ குறித்த ஏழாவது நிலையாகிய த்‌ என்பது சிவரூப 

இயற்கையுண்மைக்‌ கட்டளையாம்‌. அ-அகண்டாகார சித்கலா ரூப 

ஒங்காரத்துட்‌ பொருட்‌ பிரதம விலக்கிய வியக்தி அக்கரம்‌. 

பன்னீருயிர்‌ நிலையிற்றலையாய முதல்‌ அகரமாதலில்‌, அதுவே 

பிரமாதி பரசிவாந்த நவநிலைக்கும்‌ அனாதியாதி காரண 

மாயுள்ள இயற்கையுண்மைப்‌ பரிபூரணப்‌ பொரு ளிலக்காம்‌. 

என்னவே, சிவரூபமாகும்‌ தகராகாசத்தில்‌ சுத்த சிவமாகும்‌ 

அருட்ஜோதி இணைந்துள்ள பூரணானந்த ஸ்வரூப பரபதி வியக்த 

மாயிற்று. 



திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 305 

ம்‌-இ- சங்கரரப்‌ பிரணவமாகிய மகாரம்‌ முக்தான்‌ 

மாக்களுக்கு ஒளிவண்ணச்‌ சதானந்தமாயும்‌ பெத்தான்‌ 

மாக்களுக்கு இருள்வண்ண மலரூபமாயும்‌இருந்து கற்பாந்தப்‌ 

பிரளய முடிவின்‌ சிருஷ்டி திதியாதிகளில்‌ சிதான்ம சக்தியாகிய 

ஜீவனுக்கு அதிகரண மாகவும்‌, முற்குறித்த பத்தாவது நிலயமாகிய 

ஆன்மாதாரமாகியும்‌ உள்ளதெனப்பொருளாம்‌. இ-பன்னீருயிர்‌ 

நிலைகளில்‌ மூன்றாம்நிலை உயிராகிய இகாரம்‌ திரிகலா 

ஆன்மவருக்கத்தில்‌ அபரமாகிய சகலா கலரையும்‌ பரமாகிய 

பிரளயாகலரையும்‌ கீழ்ப்படுத்தி அவ்விரு கூட்டத்தாருக்கும்‌ 

மேற்பட்டு நின்ற சுத்த விஞ்ஞானகலராகிய சிதாத்மாக்களைச்‌ 

சுட்டுகின்றதாம்‌. என்னவே, ஆதார ஆதேயக்‌ கூட்டுறவால்‌ 

என்றுந்‌ தோன்றி விளங்கும்‌ சிதான்ம வருக்கங்கள்‌ பரபதி 

லக்ஷியமாகிய பூரணானந்தத்திற்கு அனுபவிகளாக 

உரியவர்களெனக்‌ குறிக்கொள்ளல்‌ வேண்டும்‌. 

ழ்‌:. இந்தச்‌ சிறப்பியல்‌ அக்கரம்‌ பதினெண்‌ மெய்களில்‌ 
பக்ஷ்முடிபின்‌ எண்‌ குறிப்பில்‌ நின்று, சிவயோக பூமியாகிய 

பரதகண்டத்தில்‌ பெளராணிக தத்துவத்தாற்‌ குறிக்கப்பட்ட 

ஐம்பத்தாறு தேசங்களுள்‌ சுதேசந்தவி ர மற்ற ஐம்பத்தைந்து தேச 

பாஷைகளிலும்‌ இல்லாததாயும்‌, பதினெண்ணிலமாகக்‌ 

குறிக்கப்பட்ட செந்தமிழ்‌, கொடுந்தமிழ்‌ என்னும்‌ இருமைக்கும்‌ 

ஒற்றுமை யுரிமையாயும்‌, முத்துறைத்‌ தமிழுக்குள்‌ முதன்மைத்‌ 

துறையானதும்‌ ரிக்‌, யஜுர்‌, சாமம்‌ என்னும்‌ சமஸ்கிருத 

வேதத்திரயப்‌ பொருள்‌ அனுபவத்தை எளிதில்‌ கற்றுணர்ந்து 

தெளிந்து அனுபவித்தற்குப்‌ பரமேசுரனது திருவருளைப்‌ 
பஞ்சாக்ஷர முத்தொழிற்‌ காரியமான பஞ்சதசாக்கரியால்‌ 

பிரத்தியக்ஷானுபவம்‌ சித்திக்கச்‌ செய்யும்நிலயமானதும்‌, ஸ்ரீ 

மாணிக்கவாசகர்‌, சம்பந்தர்‌, நாவரையர்‌, சுந்தரர்‌, திருமூலர்‌ 

முதலிய மகாபுருஷர்களால்‌ சாத்திர தோத்திரங்களாக 

- அருளிச்செய்யப்பட்டு இருக்கும்‌ திரு வாசகம்‌, தேவாரம்‌, 

திருமந்திரம்‌ என்னும்‌ பரமார்த்த ரகசியங்களை உடையதும்‌, 

பலநாள்‌ நைஷ்டிக அதிகரணம்‌ பூண்டு போதகாசிரியர்‌ 

சந்நிதியில்‌ தாழ்ந்து சகபாடிகளோடு சூழ்ந்து சுர ஒலி 

பேதங்களைத்‌ தேர்ந்து உழைப்பெடுத்து ஓதினாலும்‌ 

பாடமாவதற்கு அருமையாயும்‌, பாடமானாலும்‌ பாஷியம்‌, 



306 “தமிழ்‌” என்னும்‌ சொல்லுக்கிட்ட உரை 

வியாக்கியானம்‌, டீக்கா, டூக்கா, டுப்பணி முதலிய உரைகோள்‌ 

கருவிகளைப்‌ பொருள்கொள்ளத்‌ தேட வேண்டியதாயும்‌, 

அவ்வவைகளையும்‌ தேடிக்‌ கைவரினும்‌ அக்கருவி களால்‌ போதகம்‌ 

பெறவேண்டியதற்குப்‌ பாஷியகாரர்கள்‌ வியாக்கியான 

கர்த்தர்கள்‌ டீக்காவல்லபர்கள்‌ டுக்காசசகர்கள்‌ முதலிய போதக 

உபபோதக ஆசாரியர்கள்‌ கிட்டுவது அருமையில்‌ அருமையாயும்‌ 

இருக்கிற ஆரியம்‌ மகாராட்டிரம்‌ ஆந்திரம்‌ என்ற பற்பல 

பாஷைகளைப்‌ போலாகாமல்‌, பெரும்பாலும்‌ கற்பதற்கு 

எண்ணளவு சுருக்கமாயும்‌, ஒலி இலேசாயும்‌, கூட்டென்னுஞ்‌ சந்தி 

அதிசுலபமாயும்‌, எழுதவும்‌ கவிசெய்யவும்மிக நேர்மையாயும்‌, 

அக்ஷரஆரவாரம்‌, சொல்லாடம்பரம்‌ முதலிய பெண்மை 

அலங்கார மின்றி எப்பாஷையின்‌ சந்தசுகளையும்தன்‌ பாஷையுள்‌ 

அடக்கி ஆளுகையால்‌ ஆண்டன்மையைப்‌ பொருந்‌ தியதுமான 

தற்பாஷைக்கே அமைவுற்ற ழ்‌,ற்‌,ன்‌ என்னும்‌ முடிநடு அடி 
சிறப்பியல்‌ அக்கரங்களில்‌ முடிநிலை இன்பானுபவ சுத்த 

மோனாததத்தைச்‌ சுட்டறச்‌ சுட்டும்‌ இயற்கை உண்மைத்‌ 

தனிதலைமைப்‌ பெருமைச்‌ சிறப்பியல்‌ ஒலியாம்‌. 

உரை கூறிப்போந்த சுத்தசித்தாந்த ஆரிடரீதி முப்பதவுரைப்‌ 

பொழிப்பு: மருளியற்கை மல இருளைப்‌ பரிபாகசத்தியால்‌ 

அருளொளியாக்கி, அதற்குள்ளீடான சிதாத்ம சிற்கலாசத்தி 

என்னும்‌ சுத்த ஆன்மாவானது, தகர, ககன, நடன 

அருட்பெருஞ்ஜோதி என்னுஞ்‌ சுத்த சிவானந்த பூரணத்தை சுத்த 
மோனாதீத வியலால்‌ அனுபவி க்கும்யற்கை உண்மையே தமிழ்‌ 

என்னும்‌ சொற்பொருள்‌ சுட்டினவாறு காண்க. 

இதன்‌ கருத்து யாதெனில்‌:- தமிழ்ப்பாஷையே அதி 

சுலபமாகச்‌ சுத்தசிவானுபூதியைக்‌ கொடுக்கு மென்பதாம்‌. 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

தமிழ்‌ என்னும்சொல்லுக்கிட்ட உரை முற்றிற்று. 



திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 307 

5. பொன்வண்ணத்தந்தாதி 
22-ஆம்‌ செய்யுள்‌ உரை 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

கட்டளைக்‌ கலித்துறை 

வேதியன்‌ பாதம்‌ பணிந்தேன்‌ 

பணிந்துமெய்ஞ்‌ ஞானமென்னுஞ்‌ 
சோதிவென்‌ பாலுற வுற்றுநின்‌ 

றேற்கின்று தொட்டிதுவே 

நீதியென்‌ றான்செல்வ மாவதென்‌ 

றேன்மேனினைப்‌ புவண்டா 

ரோதிநின்‌ போல்வகைத்தேயிரு 

பாலு மொழித்ததுவே. 

உரை 

வேதியன்‌ சத்தார்த்த லக்ஷியனா கிய இறைவன்‌ 

பாதம்‌ -. திருவடிகளை 
பணிந்தேன்‌ - வணங்கினேன்‌ 

பணிந்து பணிந்து (திருவருட்‌ சமுகத்தில்‌ நின்ற யான்‌ 
அவனால்‌ கடைக்கணிக்கப்‌ பெற்றதனால்‌) 

மெய்ஞ்ஞான) - மெய்யறி வென்னும்‌ இயற்கை விளக்கமாகிய . 

மென்னுஞ்‌ 

சோதி 

என்பாலுற - 

அவ்விறைவனது ஆண்பால்‌ வடிவம்‌ 

(சோதி என்பது சோதிப்பாலெனக்‌ கொளற்பாலது) 

ஆன்ம சத்தி விளக்கமாகிய எனது பெண்பாலிற்‌ 

கலக்க உற்றுநின்றேன்‌ - ஐக்கியானுபவம்‌ பெற்று நின்றேன்‌ 

(நின்றேற்‌)கு - அங்ஙனம்நின்ற என்னை இறைவன்‌ மீட்டுங்‌ கடைக்கணித்து 

இன்று தொட்டு - இது பொழுது தொடங்கி 



308 பொன்வண்ணத்தந்தாதி 

இதுவே ல இவ்வனுபவ ஒழுக்கமே 

நீதி யென்றான்‌ - நீஅனுபவி க்கின்ற ஒழுக்கமாகுக என்று திருவாய்‌ 

மலர்ந்‌ தருளினன்‌ (யானும்‌) 

செல்வமாவ - அடைதற்குரிய திருவருட்செல்வம்‌ இங்ஙன 

தென்றேன்‌ மாவதென்று அங்ஙனமே நின்றனன்‌ 

மேல்‌ - அதன்‌ பின்னர்‌ 

நினைப்பு - இருவகைப்‌ பாலினுங்‌ கவர்பட நின்ற எனது நினைவு 

வண்டாரோதி - வண்டு மொய்க்கின்ற இயற்கை மணம்‌ வீசும்‌ 

அளகத்தை உடையாய்‌ 

நின்போல்‌ வகைத்து ஏ - இறைவனது அனுபவ விருப்பம்‌ பற்றி 

வந்த தாபவி சேடத்தாற்‌ பெண்‌ பாற்குரிய நாணத்தை 

விடுத்துப்‌ பலருங்‌ கேட்கத்‌ “ தூது செல்லுதி'' என்று என்னை 

வருந்தி ஏவுதலால்‌ ஊக்க முதலியவுடைய ஆண்பாற்றன்மை 

அவையின்றிய நின்‌ பெண்பாற்‌ றன்மையிற்‌ கலக்கப்பட்டு 

இருபாலும்‌ ஒழித்து நின்ற நின்‌ வண்ணம்‌ போன்றதாய்‌ 

இருபாலும்‌ -ஆண்பால்‌, பெண்பால்‌ என்னும்‌ இரு பாலினிடத்துஞ்‌ 

- செல்லுகை, 

ஒழித்தது ஏ - நீங்கிற்று 

ஆகலில்‌ நீயும்‌ புறத்தே என்னை யொப்பாயாக. 

இது சிவானந்தத்தை அகத்தே அனுபவித்த தோழி 

புறத்தனுபவம்‌ விரும்பிய தலைவியை -அறிவுறுத்தியது. 

பொன்வண்ணத்தந்தாதி 22ஆம்‌ செய்யுள்‌ உரை முற்றிற்று. 



திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 309 

6. வேதாந்த தேசிகர்‌ குறட்பா ஒன்றன்‌ உரை 

குறட்பா 

மூன்றி லொருமூன்று மூவி ரண்டு முந்நான்குந்‌ 
தோன்றத்‌ தொலையுந்‌ துயர்‌. 

உரை 

1. பெளராணிக மத சித்தாந்தம்‌ 
மூன்றில்‌- பறவையில்‌, கருடனில்‌. 

ஒரு மூன்று - திரிமூர்த்தி சொரூபராகிய எம்பெருமான்‌, விண்டு, 

மூவிரண்டு- 6: ஷட்குணம்‌, ஷாட்குண்ணிய பரிபூரணராய்‌ - 

கன்னி, திருமகளென்னும்‌ பிராட்டியாரோடு. 

முந்நான்கு - 12, துவாதச அடியார்களாகிய ஆழ்வாராதிகள்‌ சூழ. 

(முன்னான்கு) - 5, ஸ்ரீமத்‌ பஞ்சாயுதபாணியாக. 

தோன்ற - சேவை சாதிக்க 

தொலையுந்‌ துயர்‌ - துன்பம்‌ நீங்கும்‌. 

இதன்‌ கருத்து - பறவை யென்னும்‌ கருடாழ்வான்‌ மீது, 

திரிமூர்த்தி சொரூபராகியஎம்‌ பெருமான்‌, ஷாட்குண்ணிய 

பரிபூரணராய்த்‌ திருமகளென்னும்‌ பிராட்டியாரோடு, துவாதச 

அடியார்களாகிய ஆழ்வாராதிகள்‌ சூழ ஸ்ரீமத்‌ பஞ்சாயுத பாணியாக, 

எழுந்தருளி கல்யாண குணத்துடன்‌ சேவை சாதிக்க, நமது 

துன்பங்கள்‌ தொலையும்‌. 

அன்றி 

2. அத்துவைதம்‌ 
மூன்றில்‌ - காரணம்‌ சூக்குமம்‌ தூலம்‌ என்கின்ற மூன்று 

. தேகத்தினுள்‌ காரண தேகத்தில்‌. 

ஒரு மூன்று - ழெ தேகத்திற்குரிய மூன்று தத்துவங்களின்‌ 
சொரூப ரூப சுபாவங்களும்‌. 

மூவிரண்டு - சூக்குமதேகத்திற்குரிய ஆறு தத்துவங்களின்‌ 
சொரூப ரூப சுபாவங்களும்‌ 



310 வேதாந்த தேசிகர்‌ குறட்பா ஒன்றன்‌ உரை 

முந்நான்கு - ஸ்தூலதேகத்திற்குரிய பன்னிரண்டு தத்துவங்களின்‌ 
சொரூப ரூப சுபாவங்களும்‌. 

தோன்ற  - ஐயந்திரிபு மயக்க மின்றித்‌ தோன்ற-அத்தருண த்தே. 
துயர்‌ - பிறவித்‌ துன்பம்‌. 

தொலையும்‌ - நீங்கும்‌. 

அன்றி 

3. சிவாத்துவைதம்‌ 

ஒருமூன்று மூவி ரண்டு முந்நான்கு.3,6,12 : இருபத்தொன்றினை. 
மூன்றில்‌ - மூன்றில்‌ கொடுக்க வந்த தொகையாகய 7, காலம்‌, 

..... நியதி, கலை, புருடன்‌, மாயை, ராகம்‌, வித்தை 

்‌ ஏழு தத்துவங்களின்‌ சொரூப ரூப சுபாவங்களும்‌. 
தோன்ற  - சந்தேகம்‌ விபரீதம்‌ அஞ்ஞானம்‌ அறத்‌ தோன்ற. 

தொலைவுத்‌ துயர்‌ - துயர்‌ தொலையும்‌. 

அன்றி 

4. விசிஷ்டாத்துவைதம்‌ 

மூன்றில்‌ - சித்து அசித்து சிதசித்து என்கின்ற தத்துவத்‌ திரயங்களில்‌, 
ஒரு மூன்று - சித்தினிடத்து இச்சை அறிவு தொழில்‌ என்கின்ற 

மூன்று குணங்களும்‌. 
மூவிரண்டு - அசித்தினிடத்து மயக்கமின்மை, திரிபின்மை, 

ஐயமின்மை,வி சித்திரமின்மை, அசுத்தமின்மை, 

விகாரமின்மை என்கின்ற ஆறு குணங்களும்‌. 

முந்நான்‌ த - சிதசித்தினிடத்து அறிவு, , கருணை, அன்பு, வாய்மை, 
: நிராசை, தூய்மை, நிறைவு, ஒழுக்கம்‌, பொறை, 

செப்பம்‌, சால்ப, மறதியின்மை என்கின்ற பன்னிரண்டு 

குணங்களும்‌. 

(ஆகக்கூடி சித்து அசித்து சிதசித்து என்னும்‌ மூன்றின்‌ 
குணாங்களாகய இருபத்தொன்றின்‌ சொரூப ரூப 

சுபாவங்கள்‌ ஐயந்‌ திரிபு மயக்க மின்றி) 

தோன்ற-விளங்க. ்‌ 

துயர்‌ தொலையும்‌ - துன்பமாகிய சகல கேவலங்கள்‌ நீங்கும்‌ சுத்தனாவோம்‌. 

வேதாந்த தேசிகர்‌ குறட்பா ஒன்றன்‌ உரை முற்றிற்று. 



1. 

2, 

த 

மருத்துவக்‌ குறிப்புகள்‌ 

மூலிகை குண அட்டவணை 

சஞ்சீவி மூலிகைகள்‌ 

மருத்துவக்‌ குறிப்புகள்‌ 



SLA 

1. மூலிகை குண அட்டவணை 

௨௦ 31 ஐ mA 

IN 19 65.9 மக 63 9 19 1; %ஒ வெட வு ப வுட வுட வு ப வட்ட டவ SONOMA ௨௮௦ ௨5% 320 0௨௮௨ 

சிந்தில்‌ - காயசித்தி 

மருள்‌ - விரணாரி 

காஞ்சொறி - கபாரி 

பெருங்காஞ்சொறியு - மது 

ஆடாதோடை - சுராரி 

கருங்காலி - குஷ்டாரி 

வெண்‌ கருங்காலி-நாகமணி பந்தனி 

வேம்பு - பித்தாரி 

பெருவேம்பு - வாதாரி 

நிலவேம்பு - சுராரி, சூதகநாசி, வாயுகாரி 

சர்க்கரைவேம்பு - காயசித்தி 

கோரைக்கிழங்கு - தோஷாரி 

பற்பாடகம்‌ - சஷாப்தம்‌ 

வெட்டிவேர்‌ - தாபாரி 

விலாமிச்சம்வேர்‌ - பித்தாரி 

பேய்ப்புடல்‌ - பித்தாரி 

வட்டத்திரிப்பி - பேதி மர்த்தனி 

குமிள்‌ - சன்னி மர்த்தனி 

பெருங்குமிள்‌ - சுரமர்த்தனி 

கண்டங்கத்தரி - சுவாச மர்த்தனி 

சிறுவழுதலை - சுவாசகாச மர்த்தனி 

வழுதலை - சிலேட்டும மர்த்தனி 

நெரிஞ்சில்‌ - மூத்திரகிரிச்ச மர்த்தனி 

வில்வம்‌ . சத்தி மர்த்தனி 

முன்னை . மேக மர்த்தனி 

கழற்கொடி - விரைவாத மர்த்தனி 

வெண்‌ கழற்கொடி - குன்ம மர்த்தனி 

கொட்டடைக்கரந்தை - வாக்குதாரி 

நாறுங்கரந்தை - காயசித்தி 

நன்னாரி தேகசித்தி 



மூலிகை குண அட்டவணை 

பேய்ப்பீர்க்கு - கெந்தகத்தைலம்‌ 

மற்றைப்‌ பீர்க்கு - வாதசமனம்‌ 

பழுப்பாகல்‌ - லிங்கபந்தனி 

முள்‌ வெள்ளரி - கிரிச்சாரி 

நிலவுகாய்‌ - சத்திறக்கி 

வெண்‌ கிலுகிலுப்பை - சூதபற்பி 

கோவை - ஜலக்‌ கழிச்சலாற்றி 

தீங்கோவை - பரவிந்து பந்தனி 

கொன்றை . கிருமி மர்த்தனி 

எலிச்செவி - நீர்ச்சுருங்கி 

சதுரக்கள்ளி - பாஷாண மைனி 

சிவதை - விரோசனி 

பிரசூதிகை - வாயுகாரி 

நாயுருவி - மந்தாரி, குன்மகாரி 

ஷே லவணம்‌ - சருவவுபரச மர்த்தனி 

டே கட்டு, டே களங்கு 

செஞ்சதுரக்கள்ளி . தங்க தாம்பரி 

சாறடை - திமிர்வதா மர்த்தனி 

மூக்குறட்டை - பீனிச மர்த்தனி 

செம்முள்ளி - சிலேட்டும மர்த்தனி 

சித்தாமுட்டி - சுர மர்த்தனி, சூத பந்தனி 
பேராமுட்டி - சர்வ சுர மர்த்தனி 

பாளை - சுளுக்குப்‌ போக்கி 

திருநாமப்பாலை - பித்தாரி 

குடசப்பாலை - அதிசார மர்த்தனி 

வெட்பாலை - அயவங்கி, சூத சிந்தூரி 

பழப்பாலை - பித்தாரி 

முதியார்‌ கூந்தல்‌ . காரீய பற்பி 

வெள்ளையாமணக்கு - வாதம்‌ போக்கி 

செவ்வாமணக்கு - காதிலிங்க பந்தனி 

மாதளை . அயமுருக்கி 

213 



314 

61. 

62. 

63. 

64. 

65. 

66. 

67. 

68. 

69. 

70. 

77. 

12. 

78. 

74. 

75. 

76. 

77. 

78. 

79. 

80. 

81. 

82. 

83. 

84. 

85. 

86. 

87. 

88. 

89. 

திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

கொம்மட்டி மாதளை - சத்தி போக்கி 

விளா - பித்தம்‌ போக்கி 

குட்டிவிளா - தாக மடக்கி. 

சர்க்கரை - தாகம்‌ போக்கி, மயக்கம்‌ போக்கி, 

கரும்பு - கல்லடைப்புப்‌ போக்கி, 

வெண்கரும்பு - க்ஷயம்‌ போக்கி 

அமுக்கிறா - க்ஷயம்‌ போக்கி, வாயு போக்கி, 

வங்க நாக சிந்தூரி 

பிரமி.வீக்கம்‌ போக்கி, விரோசனி, வாத மாற்றி 

புனைக்காஞ்சொறி - சிலேட்டும மர்த்தனி 

புனைக்காலிப்‌ பருப்பு - தம்பனி, சுக்கில பந்தனி 

சிறுபுனைக்காலி - நீரிறக்கி, நீரிளக்கி 

மந்தாரை - பாஷாண மைனி 

கொக்கிறகு - சாதிலிங்க மைனி 

அழிஞ்சில்‌ - விஷ மர்த்தனி 

ழேமூல தைலம்‌ - விரோசனி,லிங்க பந்தனி 

பாகல்‌ - பாஷாண தோஷ மர்த்தனி 

காட்டத்தி - கிராணி நீக்கி, கிரகணி நீக்கி 
சரளம்‌ . தங்க நீற்றி 
முள்முள்ளிக்கீரை - சர்வ சரக்கு கட்டொடத்தி, 

தங்கச்சுன்னி 

முசுமுசுக்கை - க்ஷ்யமர்த்தனி, பவழ பற்பி 

புன்னை . கிரந்தி போக்கி 

கீழாநெல்லி - காமாலை போக்கி, பித்தம்‌ போக்கி 

கருங்கொள்‌ - உருக்கினமாதல்‌ 

கூகைநீறு - உஷ்ணம்‌ போக்கி 
தேற்று - சலமலினாரி 

தகரை - மாந்தம்‌ போக்கி 

ஊமத்தை - சூத வெண்ணெ யிறுக்கி 

சேவகனார்‌ கிழங்கு - கடிகை போக்கி 

கரிசாலை - பாண்டு மர்த்தனி, க்ஷய மர்த்தனி, 

்‌ வசகரி 



90. 

91. 

92. 

93. 

94. 

95. 

96. 

97. 

98. 

99. 

100. 

101. 

102. 

103. 

104. 

105. 

106. 

107. 

108. 

109. 

110. 

111. 

112. 

113. 

114. 

115. 

116. 

117. 

118. 

119. 

120. 

மூலிகை குண அட்டவணை 315 

பொற்றலை . காயசித்தி, சிந்துராதி 

எருக்கு - சன்னி போக்கி, சுரம்‌...ணம்‌ போக்கி 

வெள்ளெருக்கு - சாரங்‌ கட்டி 

மணத்தக்காளி - தணலாற்றி 

கருந்தக்காளி . கெந்தி கட்டி. 

குன்றிமணி - காரங்‌ கட்டி 

பெருமுள்ளங்கி - கிரிச்சரம்‌ போக்கி 

சிறுமுள்ளங்கி - கெந்தி கட்டி 

ஆற்று முள்ளங்கி - சிலேட்டுமம்‌ போக்கி 

சுவர்‌ முள்ளங்கி - நாக பற்பி, உப்புப்‌ கட்டி 

முருங்கை - கண்‌ விரணம்‌ போக்கி 

டி பூவிந்து கட்டி, தாம்பர சுத்தி 
ழே மூலம்‌ - கட்டுடாத்தி 

டே பிசின்‌ -விந்து கட்டி 

ழே பத்திரி - மலம்‌ போக்கி 

ஈர்க்கு - வாயு மர்த்தனி 

டே வேர்ப்பட்டை . வங்கி பற்பி 

புனல்‌ முருங்கை - நாகங்‌ கட்டி 

துளசி - தோஷம்‌ போக்கி 

கருந்துளசி - செந்தூரத்‌ தாதி 
நீர்த்திப்பிலி - சன்னி போக்கி 

வெள்ளுள்ளி - வாதம்‌ போக்கி, மூலம்‌ போக்கி 

ஈருள்ளி - வேகம்‌ போக்கி. பித்த நாசி, தளி, 

நொச்சில்‌ - கடுப்புப்‌ போக்கி 

டே மூல தைலம்‌ . லிங்க பந்தனி 

டெ பத்திரி நீர்‌ மர்த்தனி 
கருநொச்சி . கறப்பான்‌ போக்கி,வங்க பற்பி 

பேயன்‌ வாழை . காயசித்தி 

டே கிழங்கு - வழலை போக்கி 

ழே பூ - சிந்தூரத்தாதி, வசிகரி 
டே பத்திரி - உபரச பந்தனி 



316 

121. 
128, 
123. 
124. 
125. 
126. 
127. 
128. 
129. 
130. 
131 

132. 

133. 

134. 

135. 

136. 

1837. 

138. 

139. 

140. 

141. 

142. 

143. 

144. 

145. 

146. 

1417. 

148. 

149. 

150. 

151. 

திருஅருட்பா - உரை நடைப்‌ பகுதி 

டே தண்டு . சர்வவிஷநாசி 

டை பனி - உபரசாதி பவுகபந்தினி 

டே லவணம்‌ - சர்வ பவுதிக பந்தனி 

டீ பழம்‌. தீரணகாரி, மலம்‌ போக்கி 

டே காய்‌ - குற்றம்‌ போக்கி 

டீ பு - சுக்கில பந்தி, சுரோணித பந்தி, மல பந்தி 

டே மூலம்‌ - மதநாசி 

இதர வாழைப்பூ - பெரும்பாடு போக்கி 

வாழை பெரும்பாடு போக்கி 

வாழைக்கிழங்கு - உழலை போக்கி 

டேகளின்‌ மூல சலம்‌ - சர்வ வுபரச பந்தனி 

தென்னை - மருக்ஷை போக்கி 

ழே பூ- உபரச பந்தனி, மலபந்தனி, 

டே கேரம்‌. காயசித்தி 

டே பழம்‌ ஈடு முறித்தல்‌,அறிவு விருத்தி 
பனைக்கிழங்கு - வறுத்தி 

பனை - வறுத்தி 

டிபு-கபநாசி 

டே குருத்து - க்ஷயம்‌ போக்கி 

டே மூலரசம்‌ - சூதபற்பி 

டே கிழங்கு - வறுப்பில்‌ பற்பி 

நிலப்பனை . பாலையாம்‌, க்ஷயம்‌ போக்கி 

வெள்ளைக்காக்காணான்‌- விரோசனி தங்கச்சுன்னி 

முடக்கொத்தான்‌ - வாதம்‌ போக்கி 

கசம்பை - தினவு, சுரம்‌ போக்கி 

சங்கங்குப்பி . குஷ்டம்‌ போக்கி,கறப்பான்‌ போக்கி 

பொரும்பில்‌ விரணம்‌ போக்கி 

கறுப்பறுகு - காசம்‌ போக்கி 

வெள்ளறுகு . மேகம்‌ நீக்கி, சுரம்‌ போக்கி 

பவளவறுகு . சுவாசம்‌ போக்கி 

புளியாரை . காயசித்தி,பித்த மர்த்தனி, 



மூலிகை குண அட்டவணை 317 

152. தாமரை - கண்‌ குளிர்ச்சி 

153. தாமரை வளையம்‌ . நஞ்சு முறிச்சி 

154. தாமரை மணி . வசிகரி 

155. யெ தாது . மேகம்‌ போக்கி 

156. டெ கிழங்கு - ஆண்மை உண்டாக்கி, சூத பந்தனி 

157. செங்கழுநீர்‌ - திரிதோஷம்‌ போக்கி, வசீகரி 

158. அரக்காம்பல்‌ - சிலேட்டுமம்‌ போக்கி 

159. கற்றாமரை . லோகச்‌ செம்பி 

160. வெண்டாமரை - சூத பந்தனி 

161. குளிரி - உப்புக்‌ கட்டி 

162. மல்லிகை - எண்ணெய்‌ போக்கி 

163. கொடிமல்லிகை - தார பற்பி 

164. ஆத்திமல்லிகை - மேனி அழகி 

165. முல்லை - சோபந்‌ தீரி (தீர்க்கும்‌) 

166. முல்லைப்பேதம்‌ - முத்தோஷம்‌ போக்கி 

167. நந்தியாவட்டம்‌ - கண்ணுக்காம்‌. 

168. இருவாட்சி - ரத்தம்‌ பித்தம்‌ போக்கி 

169. செண்பகம்‌ . மருக்கள்‌( பருக்கள்‌ போக்கி) 

170. சிறு செண்பகம்‌ - பித்தம்‌ போக்கி 

171. செவ்வந்தி . சித்தப்பிரமை போக்கி 

172. குங்குமவந்தி - கோழைபோக்கி 

1738. எலுமிச்சை . பித்தம்‌ போக்கி 

174. சித்தீஞ்சில்‌ . சிரதோஷம்‌ போம்‌ 

175. பேரீஞ்சில்‌ . சுரங்கள்‌ போம்‌ 

176. முந்திரிப்பழம்‌ - தோஷம்‌ போக்கி 

177. புளிமுந்திரி . திரிதோஷம்‌ போக்கி 

178. இலந்தை. கடுப்புப்‌ போக்கி 

179. இலுப்பை - விரணம்‌ போக்கி 

180. மலையிலுப்பை . வாதம்‌ போக்கி 

181. பலாசு . பேதி யாற்றி 

182. முட்பலாசு - அரிதார நீறு 



318 

183. 

185. 

185. 

186. 

187. 

188. 

189. 

190. 

191. 

192. 
193. 
194. 
195. 
196. 
197. 
198. 
199. 
200. 
201. 
08, 
203. 
204. 
205. 
206. 
207. 
208. 
209. 
210. 
211. 

212. 

213. 

திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆலுக்கு - புழுக்கள்‌ போம்‌ 

அரசுக்கு - புத்தி வர்த்தினி 
இச்சில்‌ - குஷ்டம்‌ போக்கி 

நாவல்‌ - விரணம்‌ போக்கி, வங்க பற்பி 

அத்தி - பெரும்பாடு போக்கி, ப்‌ சமனி 

பேயத்தி - தம்பனை 

பூவரசு - சகல விஷ குஷ்டம்‌ போக்கி 

அலரி - நடுக்கல்‌ போக்கி 

வன்னி - அயத்‌ தாம்பரி, லவண சிந்தூரி 

நீர்க்கடம்பு - நாக பந்தனம்‌ 

கடம்பு - பாஷாணபந்தனம்‌ 

வெண்கடம்பு - சூத பந்தனம்‌ 

வாகை - விரண நீக்கம்‌ 

கருவாகை - கெந்தி பந்தனம்‌ 

வேங்கை . கடி நீக்கம்‌ 

ஒட்டை - புதரி நீக்கம்‌ 

இலவு - அதிசார நீக்கம்‌ 
இலவம்‌ பிசின்‌ - சுக்கிலங்‌ கட்டும்‌ 

மாமரம்‌ - வாந்தி நிற்கும்‌ 

பொன்னாங்கண்ணி - கண்ணொளி, உஷ்ணசமனி 

மாவிலிங்கை . சன்னி நீக்கம்‌ 

லோத்திரம்‌ - கண்ணுக்‌ கினிது 

வெள்ளிலோத்திரம்‌ - துரிசு குரு 

வஞ்சிக்கு - இடுப்‌ புறுதி 
ஆற்று மருது - வழலை போக்கி 

மாட்டுச்‌ செவி மருது - வெள்வங்க பற்பி 

குதிரைச்செவி மருது - கருவங்க பற்பி 

இமிற்கிழங்கு . இகுளை நீக்கி 
பாலிறில்‌ . பாஷாணங் கட்டும்‌ 

தேட்கடை . சிரங்கு நீக்கி 

நெய்ச்சிட்டி . தகரம்‌ போக்கி, குன்ம நாசி 



214. 
215. 
216. 
217. 
218. 
219. 
230. 
221. 
222. 
228. 
224. 
225. 
226. 
227. 
228. 
229. 
230. 
231. 
282. 
233. 
234. 
235. 
236. 
287. 
238. 
289. 
240. 
241. 
242. 
243. 
244. 

மூலிகை குண அட்டவணை 319 

சிறுவிடுகொள்ளு . தண்ணீர்‌ கட்டு 

பெருவிடுகொள்ளு . சாரநாசி 

தண்ணீர்‌ மிட்டான்‌ . சிங்கி செம்பு 

காகோளி - சலங்க ணீக்கி 

சுகக்ஷ்காகோளி - திறமுண்டாக்கி 

சிவகம்‌ - கல்லுப்புக்‌ கட்டு 

மயிடவகம்‌ - கெவுரிக்‌ கட்டு 

பேராமல்லி - சுரங்கள்‌ போக்கி 

சித்தாமல்லி - சலவை போக்கி 

சிறுபுள்ளடி - கெணங்கள்‌ போம்‌ 

அஷ்டிமதுகம்‌ - பிரமியங்கள்‌ போம்‌ 

பேர்சாரிபாதி - சூத பந்தனம்‌ 

பதுமுகம்‌ - பாலையாம்‌ 

பிரபுணரிகம்‌ - அப்பிரக சத்து 

மேதை - மகாதோஷம்‌ போம்‌ 

மாமேதை - துஷ்டசுரம்‌ போம்‌ 

தேக்கு - சிரங்கு நீக்கி 

ஞாழல்‌ - தினவு போக்கி 

பால்வி ழி - அய வங்கம்‌ 

பெருங்குரும்பை - பிறிவுக்காம்‌ 

குறுஞ்சூலி - அண்ட மெழுகு 
நறுமுருங்கை -.நாகரச பந்தனம்‌ 

பெருங்குறிஞ்சி - கடுப்புப்‌ போம்‌ 

ஆயில்‌ - வாதம்‌ போம்‌ 

புங்கு - ஆலை போம்‌ 

ஷபால்‌ - ரண மாற்றி 

வலம்புரி - குளிதோஷம்‌ போம்‌ 

மருக்காரை - நசியத்துக்காம்‌ 

பாற்பை . சவ்வீ ரங்‌ கட்டும்‌ 

இருள்‌ - குடாரம்‌ போக்கி 

பாலிருள்‌ - சத பந்தனம்‌ 



320 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

245. இருள்வீடு . காந்த சத்து 

246. களாவிழுது - காந்த சத்து 

களாவிழுது - வெடியுப்பு கட்டு 

247. மராமரம்‌. சூடங்‌ கட்டு 

248. குமுகு - பற்குறுதி 
249. தழு தாழை: வாதம்‌ போக்கி 

250. தெற்கை . கிரிச்சம்‌ போக்கி,சுளுக்கு போக்கி 

251. ஆதண்டை . பீனிசம்போக்கி, சிரநீர்‌ போக்கி 

252. குழலாதண்டை . சரக்கெல்லாம்‌ கட்டும்‌ 

253. செவ்வாத ண்டை - சூதவங்கி 

254. நாணல்‌. துன்‌ மாங்கிஷம்‌ போக்கி 

225. திமிசு . சாரங்‌ கட்டு 

256. பூசபத்திரி - வசகரி 

257. விடத்தேற்கு - சூதபற்பி 

258. நெட்டி - நீரைக்‌ கட்டும்‌ 

259. நளந்துவயம்‌ - நாக செந்தூரி 

260. பெருவாழை . ஈய செந்தூரி 

261. உத்தாமணி - மாந்தம்‌ போக்கி,பவள பற்பி, அயசிந்தூரி 

262. பிராமுட்டி . சாரஞ்‌ சாம்‌ 

263. குறிஞ்சி - மயிலிறகு சத்தாம்‌ 

264. தந்தசகுரி - இரும்புருக்கி 
265. செப்பு நெருஞ்சில்‌ - சிறுநீர்‌ உஷ்ணம்‌ போகும்‌ 

266. கணம்பு - சிலைமெழுகாம்‌ 

267. கல்புகு வெள்ளி - காயசித்தி 

268. முளிகாக்கு - கல்லுப்புக்‌ கட்டு 

269. ரத்தன்‌. - குன்மம்‌ போகும்‌ 

270 வாலுகம்‌ - கடிகள்‌ போகும்‌ 

271. முத்தக்காசு - சுரதோஷம்‌ போம்‌ 

272... அதிங்கு - கை கால்நோய்‌ நீக்கம்‌ 

273. வெள்ளை நாகணத்தி - விரோசனி 

274. நேர்வாளம்‌. பேதி,பரநாசி, 



275. 

276. 

277. 

278. 

279. 

280. 

281. 

282. 

283. 

284. 

285. 

286. 

287. 

288. 

289. 

290. 

291. 

2928. 

293. 

294. 

295. 

296. 

297. 

298. 

299. 

300. 

301. 

302. 

303. 

304. 

305. 

மூலிகை குண அட்டவணை 321 

குறட்டை - கோழை பீனிஸம்‌ போம்‌ 

கஞ்சாங்கோரை - குளிர்போம்‌ 

மருவகம்‌ - தாகம்‌ போம்‌ 

இங்குணம்‌ - லிங்க மிறுகும்‌ 

இடுகாட்டுத்‌ துளசி - இரைப்பு நீக்கி 

திப்பிலி - தாது விருத்தி 
சாசி - பாம்பு பக்ஷி கடி போக்கி 

அனிச்சை - சொறி போக்கி 

தாழை - சூத சுத்தி 
குப்பைமேனி -உப்புக்கட்டு 

செருப்படி. - சிலேட்டுமம்‌ போம்‌,மேகம்‌ போம்‌ 

ஆடுதின்னப்பாளை-நாக பந்தனம்‌, புழுக்கொல்லி 

வெற்றிலை - நாகநீற்றி, ஜீர்ணகாரி, சூத சுத்தி 

ஆகாசகருடன்‌ - சூத பந்தனம்‌, அண்டவெண்கரு 

ரத்தமண்டலி - இரும்புருக்கி, பூரங்‌ கட்டி 

காட்டாமணக்கு - அயலோக வங்கி 

மருதணி - அயச்செம்பி, கெந்தி கட்டி 

கஞ்சா - யோகி 

நிலவாகை - புழுக்கள்‌ போக்கி 

கட்டுக்கொடி - உப்புக்கட்டு, கதவெண்ணெய்க்‌ கட்டு 

புரண்டை - வைரநீற்றி, கூதவெண்ணெய்பந்தனி 

வல்லாரை - உடலந்தேற்றி,காமநாசி 

மயூரசிகை - நாக பந்தனம்‌ 

தாம்பரசிகை - சூத பந்தனம்‌ 
கானல்மா - பித்தளை நீறும்‌ 

தில்லை - பாஷாணலஞ்‌ சாம்‌ 

மலைமா - குடவ நீறும்‌ 

கப்பட்டி - குதிரைப்பல்‌ மெழுகு 

புளிச்ச சிறுக்கீரை-சத பந்தனம்‌, தாம்பர சிந்தூரி 

நீரரளி - அயச்‌ செம்பி 

செவ்வறளி - தங்கச்‌ செம்பி 



322 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

306. சத்திச்சாரணை . காரீய பற்பி, வாத நாசி 

307. தும்பை - சுரம்‌ போக்கி, விஷம்‌ போக்கி, 

308. பேய்த்தும்பை - தோஷம்‌ போக்கி 

309. பேய்க்கொள்ளு - சகல சத்துமாம்‌ 

310. பேய்க்கடலை - கெந்தி தைலம்‌ 

311. பேய்த்துவரை - தாளக தைலம்‌ 

212. அழுகண்ணி - சூத பந்தனம்‌ 

313. தொழுகண்ணி . துணித்த சதை கூடும்‌ 

314. முடவாட்டுக்கால்‌ - சவ்வீ ரங்‌ கட்டும்‌ 

315. நாகசிங்கி - நாக பந்தனம்‌ 

316. இருப்பவல்‌ - மாகட்டி 
317. பொன்மத்தை - சூத பந்தனம்‌ 

218. கருமத்தை - கெந்தி பந்தனம்‌ 

319. நச்சுப்‌ புலா - செந்தூர குருவாம்‌ 

320. நான்முகப்புல்‌ - ஈய பற்பி 

921. காவட்டம்புல்‌ - மந்தம்‌ போக்கி 

322. சுனைமரம்‌ - சூத பந்தனம்‌ 

323. எருமைக்கனைச்சான்‌ - தேகஒத்தி 

324. ரோமவிருட்சி - சகலசித்தி 

328. செந்தாடுபாவை - தங்கச்‌ செம்பு 

926. முண்டிளி - சித்து 

327. சாயாமரம்‌ - மாவேதை 

328. கருநெல்லி . சகலசித்தி 

329. கல்லாரை - சூதங்‌ கல்லாம்‌ 

330. கல்ச்செம்பு - சூத குரு 

331. கல்லறளி - தங்கச்‌ செம்பு 

222. மூவிலைக்குருத்து - சூத மணி 

332. முத்துருக்கன்செவி - சூத பந்தனி 

324. செந்திராய்‌ - சூதச்‌ செம்பு 

325. செம்பல்லி - சூதங்‌ கட்டும்‌ 

336. செவ்வகத்தி - சாதிலிங்க மைனி! 



மூலிகை குண அட்டவணை 323 

337. நிலச்சோதிக்கு - கண்டர்‌ வெளுப்பு 

238. நிலக்கடம்பு - அப்பிரகஞ்‌ சத்து 

339. பிறங்கைநாரிக்கு - கெவுரிக்‌ கட்டு 

440. புதணக்கு - மால்தேவிக்‌ கட்டு 

941. செருந்தி - பாஷாணங் கட்டும்‌ 

342. கொத்தான்‌ - பித்தம்‌ போக்கி 

343. வறச்சுண்டி - நீரைக்‌ கட்டும்‌ 
244. ஆமிரம்‌ - வெடியுப்புக்‌ கட்டும்‌ 

345. கட்டுமா - தூபம்‌ போக்கும்‌ 

346. அம்பளங்காய்‌ - கல்லுப்புக்‌ கட்டு 

347. புனம்பிளி - சாரங்‌ கட்டும்‌ 

3.48. இதனை - சூலை போம்‌ 

349. தும்பி - சூத பற்பி 

350. சிறுதும்பி - சோகம்‌ தீர்க்கும்‌ 

381. சோனகப்‌ - பாதரஸமாம்‌ 

252. திராய்‌ - சன்னி போக்கும்‌ 

252. பேய்த்துமிட்டி - பாஷாணங் கட்டும்‌ 

354. பெருங்கம்பி - வெள்ளீய பற்பி 

255. மரிதுடாரி - மால்தேவி பற்பி 

356. மறிதொடரி - மால்தேவி பற்பி 

357. தேவதாளி - சூத பற்பி 

358. தாளி - இரைப்பு இருமல்‌ மூர்ச்சை போக்கும்‌ 

359. நறுந்தாளி - சிலேட்டுமம்போம்‌ 

360. நாகதாளி - நாகங்‌ கட்டும்‌ 

961. பேய்ச்சுரை - விஷம்போம்‌ 

362. பேய்ப்பீர்க்கு - கெந்தி தயிலம்‌ 

363. சற்பாக்ஷி - -பாம்பு விஷம்‌ போம்‌ 

364. பைசாசப்‌ பீர்க்கு - விஷம்‌ போம்‌, பேதி 

365. சுவசற்‌ பாசஷி - இங்குவிகங்கட்டும்‌ 

366. விட்டுணு காந்தி - சுரங்கள்‌ போம்‌ 

267. நாகபாலை தாம்பர செந்தூரம்‌ 

368. நீர்க்கடம்பு - ஈயச்‌ செந்தூரம்‌ 



324 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

369. ஈகை - தாளக செந்தூரம்‌ 

370. நறுவெளி - நாககுப்புண்ணாறும்‌ 

971. புளிவஞ்சி - நாக ரஸம்‌ 

272. சிறுகல்லு - கல்லுப்பு கட்டு 

373. வெட்புலா - உஷ்ணம்‌ போம்‌ 

374. நீர்ப்புலா - போகமிக்காம்‌ 

375. தலைச்சூடு வள்ளி - ரசங்‌ கட்டும்‌ 

276. பிரமதண்டி - சூதங்‌ கட்டும்‌ 

377. பொடுதலை - வயிறுகடுப்புப்‌ போம்‌, 

வெட்டை போம்‌, நீரோழுக்குப்‌ போம்‌ 
278 கோடகசாலை - வயிறு புழுப்போம்‌ 

379. இடுகொள்ளு - சத்து ஆம்‌ 

380. காட்டுக்கொள்ளு - காரங்‌ கட்டும்‌ 

281. நாட்டுக்கொள்ளு - சாரங்‌ கட்டும்‌ 

382. கரும்பு - பசாசு போம்‌ 

383. தின்பு - சிலை கட்டு 

384. துரும்பு - சூத பற்பி 
385. முட்பலா - ஆண்மை 

286. வன்மறை - அரிதார வெள்ளை 

387. வெள்வேல்‌ - விரணம்‌ போக்கி 

388. கருவேல்‌ - பல்லிறுக்கி 

389. காஞ்சிரம்‌ - காயசித்தி 

390. மலையத்தி - பேதி கட்டும்‌ 

391. சடைச்சி . விரியன்‌ விஷம்‌ போம்‌ 

392. கப்புச்சடைச்சி - கண்டர்‌ வெள்ளை 

393. தமனகம்‌ - தம்பனை 

394. சத்துகம்‌ - உப்புக்‌ கட்டு 

395. மாஞ்சரோணி . கண்‌ புகைச்சல்‌ தரும்‌ 

396. மூங்கி லரிசி . தோஷம்‌ போம்‌ 

297. மூங்கில்‌ குருத்து - ரத்தம்போம்‌, 

398. செவ்விறகு - அயச்‌ செம்பு 

399. செம்மரம்‌ - தங்கச்‌ செம்பு 

400. ஒருகொம்பு-ரஜிதச்‌ செம்பு 



மூலிகை குண அட்டவணை 325 

407. நீர்விளா - பைத்தியம்‌ போகும்‌ 

40.8. கழுதை மான்‌ புள்ளி - வெள்ளீயங்‌ கட்டும்‌ 
403. நெய்மரம்‌ - அரிதாரங்‌ கட்டும்‌ 

404. யொன்வண்ணாச்சாலி - தங்கமாம்‌ 

405. செழுமலர்க்கொன்றை - புழு நீக்கும்‌ 

406. பெருமலர்க்கொன்றை - கிருமி போக்கும்‌ 

407. ஒமை- தினவு போக்கும்‌ 

408. சிறுநிலைக்கு - நரைகள்‌ போம்‌ 

409. குறிதிமாறிக்கு - துரிசுச்‌ செம்பு 

410. புளிநறளை - திமிர்‌ போக்கி 

411. பேய்க்கும்‌ மட்டி - லிங்கங்‌ கட்டும்‌ 

412. சுண்டைக்காய்‌ - சுரங்கள்‌ போம்‌ 

413. காரெள்ளு - திலகமாம்‌ 

414. பித்தரோகணி - கண்டுறந்தி 

415. நெல்லி - கெந்திச்‌ செம்பு 
416. சின்னக்கை - தைலத்தாதி 

417. ஆவாரை - ஈயச்‌ செந்தூரி 

418. காட்டுக்கருணை - கெந்தி வெள்ளை 

419. ருதந்தி - சிலை தைலம்‌ 

420. ஆதளைக்‌ காய்‌ - சூதஞ்‌ சாம்‌ 

421. நரிமுருக்கு - க்ஷயம்‌ போம்‌ 

422. கிளிமுருக்கு - அயச்‌ செந்தூரம்‌ 

423. நெபத்திகை . காய சித்தி 

424. மஞ்சிபத்திரம்‌ - காந்தச்‌ செம்பு . 

425. நாய்வேளை - மலங்‌ கட்டும்‌ 

426. பச்சைநாவி - சூதங்‌ கட்டும்‌ 

427. மாகாளி. மயக்கம்‌ போம்‌ 

428. தாளிப்பனை - சலங்கள்‌ போம்‌ 

429. விறுத்தி - சவுக்கார சுண்ணம்‌ 

420. ஓரிலைத்தாமறை - அழத்தி போம்‌ ப்‌ 

431. நீர்முள்ளி - வீக்கம்‌ போம்‌ 
432. வெள்ளை நீர்முள்ளி.செம்பு குருவாகும்‌ 



326 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

433. நல்லாரை - சதவெண்ணெ யிறுகும்‌ 

434. 
435. 
436. 
437. 
438. 
439. 
440. 
441. 
442. 
433. 
444. 
445. 
446. 
447. 
448. 
449. 
450. 
451. 
452. 
453. 
454. 
455. 
456. 
457. 
458. 
459. 

460. 

461. 

462. 

கசப்புப்‌ பசளை - சூதங்‌ கட்டும்‌ 

இருவேலி - தாபத்தைப்‌ போக்கும்‌ 

பருத்தி - பெரும்பாடு போக்கும்‌ 

செம்பருத்தி - பித்தம்போம்‌ 

அகத்தி - வேக்காடு போம்‌ 

அரைக்கீரை - சுரம்‌ போக்கும்‌ கருவங்க பற்பி 

கொடித்தும்பை - சூதங்கட்டும்‌ 

வனமிட்டி - சாரங்‌ கட்டும்‌ 

பூசனி - ஊறல்‌ போக்கும்‌, வ௫கரி 

கக்கரி - நீர்‌ பெருக்கும்‌ 

கொம்மட்டி - வாதமாற்றும்‌ 

இரும்பிலி - கெந்தி தைலம்‌ 

முளகரணை - கிரந்தி போம்‌ 

அவிரி - லிங்கங்‌ கட்டும்‌, சகல விஷம்‌ போம்‌ 

களவு தும்பை - மூலம்‌ போக்கும்‌ 

பிறங்குநாரி -வெடியுப்புக்‌ கட்டும்‌, பொட்டிலுப்பு கட்டும்‌ 

செங்கத்தாரி - அயச்‌ செம்பி 

காட்டுத்தி - கண்டர்‌ வெளுப்பாம்‌ 

புல்லூரி - கருங்குட்டம்‌ போம்‌ 

திலகம்‌ - தொட்டிச்‌ சிந்தூரம்‌ 

உச்சிச்ச்சில்‌ - குதிரைப்பல்‌ கட்டும்‌ 

பாவட்டை - வாதம்‌ போக்கும்‌ 

கொடிக்கொத்தான்‌ . பாஷாணங் கட்டும்‌ 

ஓடமெட்டி - காயமுறுதி 

செம்பரத்தை - சாதிலிங்க மைனம்‌ 

கொடிக்கள்ளி - பாஷாணங் கட்டும்‌ நாகமணல்‌, 

நாகபஸ்பம்‌ 

இலைக்கள்ளி - பாஷாணஞ்சாம்‌ 

திருகுகள்ளி - கெவுரி கட்டும்‌ 

மான்செவிக்கள்ளி - நாக பற்பி, 

தாளகந்தனை மெழுகு 



“ட கதுவக்குறிப்புகள்‌ அ 

463. மலை பொன்னாவாரை - வீர மெழுகு. 

464. பொன்னாவாரை . ஈய செந்தூரி 

465. ஒதி. விரண மாற்றும்‌ 

466. புன்னை . விரண மாற்றும்‌ 

467. சுரபுன்னை - அரிதாரங்‌ கட்டும்‌ 

468. நறும்பி சின்‌ - நாகங்‌ கட்டும்‌ 

469. சன்னை - சிலை கட்டும்‌ 

470. உகாய்‌ - ௮ப்பிரகஞ்‌ சத்து 

471. சிவப்புநெல்லி - காயமுத்தும்‌ 

472. காட்டுவெந்தியம்‌ - தாபரதங்கப்‌ பற்பி 

. 473. தூதுளை - கபநாசி, அறிவு விருத்தி 

474. மஞ்சணாத்தி - உப்புக்‌ கட்டி 

475. கற்றாளை - வங்க சிந்து£ரி 

476. செங்கற்றாழை - சிந்தூரத்‌ தாதி 

477. கருங்காந்தள்‌ - அறுத்த துண்டம்‌ ஒன்றும்‌ 
478. முத்துப்பூடு - மிர்தபட்சி விக்கும்‌ 

479. குளுந்தகொள்ளி . குக்குடாண்ட ஜனிதி 

480. கருநாயுருவி - கர்ப்பார்த்த பிரசவம்‌ 

481. கொடிவேலி - சீதபேதி கட்டும்‌ 

482. டே மூல தைலம்‌ - லிங்கனங்‌ கட்டும்‌ 

483. செங்‌ கொடிவேலி . செந்தூராதி 

484. நாகக்கொட்டைத்‌ தைலம்‌ - நாகங்‌ கட்டும்‌ 

485. துளசி - டே நாகத்தைச்‌ சுன்னிக்கும்‌ 

மூலிகை குண அட்டவனை முற்றிற்று. 

சஞ்சீவி மூலிகைகள்‌ 

1.கருப்பு நாயுருவி 

கறுப்பு நாயுருவிக்‌ கஷாயம்‌ 5 மாதத்துக்‌ கர்ப்பிணிக்குக்‌ 

கொடுக்க, கொடுத்த ஐந்து நாழிகைக்குள்‌ 10 மாதத்துப்‌ பூர்ண 

கர்ப்பம்‌ உண்டாகிப்‌ பிரசவமாகும்‌. 



328 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

2. குளிர்ந்தகொள்ளி 

குளிர்ந்தகொள்ளி என்னும்‌ பச்சிலையைக்‌ கசக்கிக்‌ 

குக்குட அண்டத்தின்‌ &ீழும்‌ மேலும்‌ வைத்து மூடிய இரண்டரை 

நாழிகைக்குள்‌ ௧௬ முற்றிக்‌ குஞ்சு பொரிக்கும்‌. 

3. தீப்பூடு 

தீப்பூடு நசுக்கி இறந்த கிளி முதலிய பறவைகளின்‌ வலது 

காதில்‌ வைக்க அவை பிழைக்கும்‌. 

தீப்பூடு பிடுங்கி நசுக்கி இறந்தவனுடைய வலது காதில்‌ 

வைத்தால்‌ பிழைப்பான்‌. 

4. முத்துப்‌ பூண்டு 
முத்துப்பூண்டுச்‌ சாற்றை இறந்துபோன பக்ஷி எது 

ஆனாலும்‌அதன்காதில்‌ சிறுகச்‌ சிறுக இரண்டரை நாழிகை 

பிழிந்தால்‌ பிழைக்கும்‌. 

5.  கருங்காந்தள்‌ 

கருங்காந்தள்‌ இலையைக்‌ கசக்கி, வெட்டுப்பட்ட 

துண்டுகளைச்‌ சேர்த்து, கட்டி இரண்டரை நாழிகை 

வைத்திருந்தால்‌, துண்டுகள்‌ ஒன்றாய்ச்‌ சேர்ந்து போகும்‌. 

மருத்துவக்‌ குறிப்புகள்‌ 

1. இருமலுக்கு 
முசுமுசுக்கை சமூலங்‌ கொண்டு வந்து பசும்பாலில்‌ 

ஊறவைத்து உலர்த்தி இடித்துச்‌ சூரணமாக வைத்துக்‌ 

கொண்டு கியாழங்மாக்கிப்‌ பாலொடு கொள்க. 

டே சூரணத்தில்‌ மிளகு சர்க்கரைசிறுக சமன்‌ சேர்த்து 
கொள்க. இவ்வாறு ரிசாலையுங்‌ கொள்க. பின்பு பனை 

யோலை சுட்ட சாம்பலைப்‌ பால்விட்டு அரைத்துப்‌ 

புடஞ்செய்து நெய்‌ சர்க்கரை வெண்ணெய்‌ தேனிலுங்‌ 

கொள்க. இது போல்‌ ழே பூ காய்ந்ததை பஸ்பஞ்‌ செய்து 



மருத்துவக்‌ குறிப்புகள்‌ 329 

கொள்ளத்‌ தீரும்‌. 

2. தேகமெலிவு, ஈளை, சுக்கிலக்கெடுதிக்கு 

பொன்னாங்கண்ணி ஒருபங்கு கரிசலாங்கண்ணி 

முக்கால்‌ பங்கு இவை ஒருமுறை வேகவைத்து, தண்ணீர்‌ 
வடித்து, பின்பு வேகவைக்கும்‌ போது மிளகுப்‌ பொடி 

போட்டு, நெய்‌ விட்டு, சீரகத்தால்‌ தாளித்துப்‌ புரட்டிச்‌ 

சாப்பிடவும்‌. 

3. நீர்க்கோவை, வாதபித்த ஆபாசக்கெடுதி, மலபந்தம்‌, 

சூலை இவற்றிற்கு 
சுக்கு பலம்‌ 12-க்கு சுண்ணாம்பில்‌ 4 பலம்‌ கவசித்து, 

மஞ்சளில்‌ 4 பலம்‌ கவசித்து, எருமைச்‌ சாணத்தில்‌ 4 பலம்‌ 

கவசித்து, : கவசங்‌ கருகச்‌ சுட்டு எடுத்துச்‌ சீவி 

வைத்துக்கொண்டு, மூன்று தினுசிலும்‌ 3 வராகனெடை 

எடுத்து நசுக்கி அரைப்படி சலத்தில்‌ போட்டுக்‌ காய்ச்சி 

வீசம்படியாகச்‌ சுண்டின பின்பு, பனங்கற்கண்டு நெய்‌ 

இவைகளைக்‌ கலந்துஇளஞ்சூடாகச்‌ சாப்பி ட்டு வரவேண்டும்‌. 

4. தேகவலிவு, சரீர திடத்திற்கு 
கெட்டிமிளகு பலம்‌ 20 - இதைப்‌ பேயன்வாழைக்‌ 

கிழங்குச்‌ சாற்றில்‌ 3 நாள்‌, இளநீரில்‌ 3 நாள்‌, கரிசாலைச்‌ 
சாற்றில்‌ 3 நாள்‌, பொன்னாங்கண்ணிச்‌ சாற்றில்‌ 3 'நாள்‌, 

பசுங்கோமயத்தில்‌ 38 நாள்‌, பசும்பாலில்‌ 3 நாள்‌, தனித்‌ 

தனியாக இரவில்‌ ஊறவைத்து, பகலில்‌ நிழலில்‌ காய 

வைத்து, தேய்த்துப்‌ புடைத்துமுன்‌ போலவே எல்லாவற்றிலும்‌ 

நனைத்து உலர்த்தித்‌ தேய்த்துப்‌ புடைத்து எடுத்து வைத்துக்‌ 
கொண்டு, சுமார்‌ 5 மிளகு அளவு கற்கண்டும்சேர்த்துச்‌ 

சாப்பிட்டு வரவும்‌, கற்கண்டு இல்லாமலும்‌ கொள்ளலாம்‌. 

சூடு கொண்டால்‌ அறுகம்‌ வேர்‌ கஷாயத்தில்‌ பசுவெண்ணெய்‌ 

சேர்த்துச்‌ சாப்பிடலாம்‌. இவ்விதம்‌ சிலதில்‌ ஊறவைத்துக்‌ 

கடுக்காயும்‌ கொள்ளலாம்‌. 



330 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

5. பஞ்ச கற்பம்‌ 

கஸ்தூரி மஞ்சள்‌, வேப்பம்‌ பருப்பு, வெள்ளை மிளகு, 

கடுக்காய்த்தோல்‌, நெல்லிவற்றல்‌ இவைகளை அரைத்துப்‌ 

பாலில்‌ காய்ச்சி நறுமணத்துடன்‌ இறக்கித்‌ தேய்த்துக்‌ 

கொள்ளவும்‌. 

(வேறுவகை) 
கசகசா, பாதாம்பருப்பு,கொப்பரைத்தேங்காய்‌,மிளகு, 

சீரகம்‌,இவற்றைப்பாலில்‌அரைத்துகாய்ச்சி,நறுமணத்துடன்‌ 

இறக்கித்‌ தேய்த்துக்‌ கொள்ளவும்‌. 

6. நீலகண்ட மணி மாத்திரை 

மாந்தாளிக்கள்ளி, சதுரக்கள்ளி, வெள்ளெருக்கு 

வேர்ப்பட்டை, இவைகளைச்‌ சமன்‌ எடையால்‌ நிழலில்‌ 

உலர்த்திக்‌ கொண்டு ஐந்து பலம்‌ குழித்தைலம்‌ வாங்கிக்‌ 

கொண்டு, சுரைக்‌ குடுக்கையில்‌ வைத்துக்‌ கொண்டு, 

பெருங்காயம்‌, லிங்கம்‌, ௮பினி, இந்த மூன்றும்‌ ஒவ்வொரு 

பலம்‌ கல்வத்திற்‌ போட்டுப்‌ பொடித்துக்‌ கொண்டு, 

குங்குமப்பூ, கஸ்தூரி, கோரோசனை, பச்சைக்கற்பூரம்‌, 

கூகைநீறு இந்த ஐந்தும்‌ வகைக்கு ஒன்றேகால்‌ வராகனெடை 

சேர்த்து, தைலத்தை விட்டு எட்டு ஜாமம்‌ அரைத்து, 

குன்றிமணிப்‌ பிரமாணம்‌ மாத்திரை செய்து மூங்கில்‌ 

குழாயில்‌ அடைத்து மண்குடத்தில்‌ வைத்து, பூமிக்குள்‌ நாற்பது 

நாள்‌ வைத்துப்‌ பின்பு எடுத்து, விஷ்ணுவுக்குப்‌ பூசை செய்து, 

தங்க டப்பியில்‌ வைத்துக்‌ கொண்டு, வாந்தி பேதி 

கண்டவர்களுக்கு மணிக்கு மூன்று மாத்திரை வீ தம்‌ தேனில்‌ 

கொடுத்தால்‌ வாந்தி பேதி நிற்கும்‌. ஜன்னி வகைகளுக்கும்‌ 

பிரயோகிக்கலாம்‌, நல்லபாம்பு முதலிய விஷ திருஷ்டி 

களுக்கும்‌, தகுந்த அனுபானங்களில்‌ பிரயோகிக்கலாம்‌. இந்த 

மாத்திரைக்கு விஷ்ணு வைத்த பெயர்‌ பிரளய கால ருத்திர 

மணி மாத்திரை. சிவனிட்ட பெயர்‌ நீலகண்ட மணி 
மாத்திரை. இது நாடியில்‌ சொல்லியது. 

மருத்துவக்‌ குறிப்புகள்‌ முற்றிற்று. 



கம்‌ 

ஓத 

உபதேசங்கள்‌ 

நித்திய கரும விதி 
உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 

சுப்பிரமணியம்‌ 

அருள்‌ நெறி 
திருவருண்‌ மெய்ம்மொழி 

பேருபதேசம்‌ 



1. நித்திய ஒழுக்கம்‌ என்னும்‌ உலகியல்‌ 

1 சாதாரண நித்திய கரும அறிதி 

1. தரியோதயத்திற்கு முன்‌ நித்திரை நீங்கி எழுந்து," 
விபூதி தரித்து சிறிது நேரம்‌ உட்கார்ந்து, கடவுளைத்‌ தியானஞ்‌ 

செய்தல்‌ வேண்டும்‌. 

2. பின்பு களிப்பாக்கு மிகுதியாகவும்‌ வெற்றிலை 

சுண்ணாம்பு குறை வாகவும்‌ போட்டுக்‌ கொண்டு, முன்‌ 

ஊறுகின்ற ஜலத்தை உமிழ்ந்து, பின்வரும்‌ ஜலத்தை யெல்லாம்‌ 

உட்கொள்ளல்‌ வேண்டும்‌”... பின்பு எழுந்து உள்ளே சற்றே 

உலாவுதல்‌ வேண்டும்‌. பின்‌ மலஜல உபாதி களைக்‌ கழித்தல்‌ 

வேண்டும்‌. மலங்கழிக்கன்றபோது, வலது கையால்‌ இடது 

பக்கம்‌அடிவயிற்றைப்‌ பிடித்திருத்தல்‌ வேண்டும்‌. ஐலம்‌ 

1 வைகறைத்‌ துயிலேழு-ஆத்திகுடி 
வைகறை யாமம்‌ துயிலேழுந்து தான்செய்யும்‌ 

.. நல்லறமும்‌ ஒண்‌ பொருளும்‌ சிந்தித்து வாய்வதில்‌ 
தந்தையும்‌ தாயும்‌ தொழுதெழுக என்பதே 
முந்தையோர்‌ கண்ட முறை. ஆசாரக்கோவை 4 

புத்தி அதற்குப்‌ பொருந்தும்‌ தெளிவளிக்கும்‌ 
சுத்த நரம்பினறற்‌ று£ய்மையுறும்‌-பித்தொழியும்‌ 
தாலவழி வாதபித்தம்‌ தத்தநிலை மன்னுமதி 
காலை விழிப்பின்‌ குணம்‌. --பதார்த்தகுணசிந்தாமணி 

்‌ 'அதிகாலையில்விழிப்பதால்புத்திமனத்துடன்‌ பொருந்தும்‌; தெளிவு உண்டாகும்‌; 
நரம்புகள்‌ எல்லாம்‌ சரியான நிலையை அடைந்து தூய்மையை அடையும்‌; வாதபித்த 
சிலேத்துமங்கள்‌ தத்தம்‌ நிலையில்‌ சேரும்‌. 

2 இஃது இல்லறத்தார்க்கு மட்டுமே விதித்தது. துறவறத்தார்க்குத்‌ 
தாம்பூலம்‌ தரித்தல்‌ விலக்கு. 

மேற்றலையும்‌ கீழ்க்காம்பும்‌ வெந்நரம்பும்‌ வெண்பல்லைத்‌ 
தீத்தாமல்‌ வெற்றிலையைத்‌ தின்றாக்கால்‌-மாற்றலரை 
வெல்லப்போர்‌ செய்யும்‌ விறல்நெடுமா லாயிடினும்‌ 

செல்லப்போய்‌ நிற்கும்‌ திரு. 
காலை பிளவதிகம்‌ கட்டுச்சி நீறதிகம்‌ 
மாலை இலையதிகம்‌ வாணுதலே-சாலவே 
ஆம்போது நீரிறக்க லாகாது சொன்னேன்‌ கேள்‌ 
தாம்பூலங்‌ கொள்வார்‌ தமக்கு. 
வெற்றிலைக்கு முன்னே வெறும்பிளவை நாவிலிட 
நற்றிருவா மங்கை நடப்பளே-வெற்றிலையை 
முன்னிட்டுப்‌ பின்பிளவை வேய்வரே யாமாயின்‌ 
மன்னரைப்‌ போலாவார்‌ மகிழ்ந்து. 



நித்திய கருமவிதி 333 

கழிக்கும்போது, இடது கையால்‌ வலது பக்கம்‌ 

அடிவயிற்றைப்‌ பிடித்திருத்தல்‌ வேண்டும்‌. மலமாவது 

ஜலமாவது பற்றறக்‌ கழியும்‌ வரையில்‌, வேறு விஷயங்களைச்‌ 

சிறிதும்‌ நினையாமல்‌, மலஜல சங்கற்பத்தோடு 

இருக்கவேண்டும்‌. மலம்பின்னுந்‌ தடைபடுமானால்‌, இடது 

பக்கமாகச்‌ சற்றே படுத்துப்‌ பிராண வாயுவை வலத்தே 

வரும்படி செய்து கொண்டு, மலசங்கற்பத்தோடுமலவுபாதி 

கழித்தல்‌ வேண்டும்‌. ஜலம்‌ தடை பட்டால்‌, வலது பக்கமாகச்‌ 

சற்றே படுத்துப்‌ பிராண வாயுவை இடது பக்கம்‌ வரும்படி 

செய்து கொண்டு, ஜல சங்கற்பத்தோடு ஜல வுபாதி கழித்தல்‌ 

வேண்டும்‌. 

ஏ. மலஜல வுபாதி கழிந்தபின்‌, செவிகள்‌, கண்கள்‌, 

நாசி, வாய்‌, தொப்புள்‌. இவைகளில்‌ அழுக்கு, பீளை, சளி, 

ஊத்தை என்கின்ற அசுத்தங்களையும்‌, கைகால்‌ முதலிய 

உறுப்புக்களிலுள்ள அழுக்குகளையும்‌ வெந்நீரினால்‌ பற்றறத்‌ 

துடைத்தல்‌ வேண்டும்‌. பின்‌ வேலங்குச்சி ஆலம்வி முது- 

இவைகளைக்‌ கொண்டு பல்லமுக்கெடுத்து,” அதன்பின்‌ 

கரிசலாங்கண்ணித்தூள்‌ கொண்டு உள்ளே சிறிது 

சாரம்போகும்படி பல்லில்‌ தேய்த்து வாயலம்பின பின்பு, 

வெற்றிலையின்‌ நுனியையும்‌ காம்பையும்கிள்ளி எறிய வேண்டும்‌. முதுகு நரம்பை 
நகத்தால்‌ எடுத்துவிட வேண்டும்‌. பல்‌ துலக்கு முன்‌ தாம்பூலந்‌ தரிக்கலாகாது. 

காலையில்‌ பாக்கு மிகுதியாகவும்‌, உச்சியில்‌ சுண்ணாம்பு மிகுதியாகவும்‌, மாலையில்‌ 
வெற்றிலை மிகுதியாகவும்‌ கொள்ள வேண்டும்‌. வெற்றிலைப்‌ பாக்குப்‌ போட்டுக்கொண்டு 
மென்றவுடனே முதல்‌ இரண்டு முறை ஊறும்‌ நீரை விழுங்கலாகாது; உமிழ்ந்து 
விடவேண்டும்‌. 

தாம்பூலந்‌ தரிக்கத்‌ தொடங்கும்போது முதலில்‌ பாக்கைப்‌ போட்டுக்‌ கொள்ள 
லாகாது. வெறும்‌ வெற்றிலையை வாயில்‌ போட்டுக்‌ கொண்டு, பின்னரே பாக்கைப்‌ போட்டுக்‌ 
கொள்ள பவ 

3 ஆலும்‌ வேலும்‌ பல்லுக்குறுதி” என்பது பழமொழி. பல்துலக்குவதற்குரிய 
கொம்புகள்‌ இல்ல வர்கக வேறாகவும்‌ துறவிக்கு வேறாகவும்‌ விதிக்கப்பட்டுள்ளன. 

தாது புஷ்டியைத்‌ தரக்கூடியவை இல்வாழ்வார்க்கும்‌, போகத்தில்‌ இச்சையைக்‌ குறைக்கக்‌ 
கூடியவை துறவிக்கும்‌ விதிக்கப்பட்டுள்ளன. 



334 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

பொற்றலைக்கையாந்தகரை இலை அல்லது கரிசலாங்கண்ணி 

இலை ஒரு பங்கு, தூதுளையிலை* முசுமுசுக்கையிலை கால்‌ 

பங்கு, சரகம்‌ கால்‌ பங்கு-இவைகளை ஒன்றாகச்‌ சேர்த்துச்‌ 

சூரணமாகச்‌ செய்துகொண்டு, அதில்‌ ஒரு வாரகனெடை ஒரு 

சேர்‌ நல்ல ஐலத்திற்‌ போட்டு, அதனுடன்‌ ஒரு சேர்‌ பசுவின்பால்‌ 

விட்டுக்‌ கலந்து, அதிலுள்ள ஒரு சேர்‌ ஐலமுஞ்‌ சுண்டக்‌ காய்ச்சி 

அந்தப்‌ பாலில்‌ நாட்டுச்‌ சர்க்கரை கலந்து சாப்பிடல்‌ 

வேண்டும்‌. 

4. காலையில்‌ இளம்வெய்யில்‌ தேகத்திற்‌ படாதபடி, 

பொழுது விடிந்து 5 நாழிகை பரியந்தம்‌ உடம்பைப்‌ 

போர்வையோடு காத்தல்‌ வேண்டும்‌. பின்பு வெய்யிலில்‌ 

நெடுநேரம்‌ தேகமெலிவு வரத்தக்க உழைப்பை யெடுத்துக்‌ 

கொள்ளாமல்‌, இலேசான முயற்சியில்‌ சிறிது வருத்தந்‌ தோன்ற 

முயலுதல்‌ வேண்டும்‌. பின்‌ இளம்‌ வெந்நீரில்‌ குளித்தல்‌ 
வேண்டும்‌. விபூதி தரித்துச்‌ சிவசிந்தனையோடு சிறிது நேரம்‌ 

இல்வாழ்வார்க்கு வேம்பு, வேல்‌, பூல்‌, ஆல்‌, மா, சத்‌ தேக்கு, நாவல்‌, ஆத்தி, 
கடம்பு, விளா, அசோகு, குருக்கத்தி, சண்பகம்‌ முதலியன. 

துறவிக்குப்‌ பெருவாகை, நொச்சி, மருது, மகிழ்‌, பெருங்குமிழ்‌, புங்கு, நாயுருவி, 
கருங்காலி, கையாந்தகரை, காட்டா மணக்கு முதலியன. 

பெருவாகை நொச்சி பெருங்குமிழே புங்கு 
கருங்காலி நாயுருவி காயா-மருதுமகிழ்‌ 
கையாந்த கரையுடன்‌ காட்டாமணக்காகும்‌ 
மெய்யார்‌ துறவி தனக்கு. 

பட்ட மரம்‌, பாளை, கைவிரல்கள்‌, செங்கல்‌, மண்‌, மணல்‌, சாம்பல்‌, கரி ஆகிய எட்டும்‌ 
பல்‌ துலக்குதற்கு ஆகாதனவாம்‌. 

பட்டமரம்‌ பாளை பகருமணல்‌ மண்சாம்பல்‌ 
சுட்டமரம்‌ செங்கல்‌ தொடுவிரல்கள்‌-எட்டுவிதம்‌ 
பற்றுலக்க வீழும்பல்‌ பல்லெல்லாம்‌ நோய்கொள்ளும்‌ 
கற்றறிந்தார்‌ கண்டதிது காண்‌. 

4. கையாந்தகரையும்‌ தூதுளையும்‌ ஞானப்‌ பச்சிலைகள்‌. இவற்றை பெருமானார்‌ 

அடிக்கடி வற்புறுத்தி யருளுவர்‌. 



நித்திய கருமவிதி 335 

இருத்தல்‌ வேண்டும்‌. 

5. பசி கண்டவுடன்‌ தடை செய்யாமல்‌ ஆகாரம்‌ 

கொடுத்தல்‌ வேண்டும்‌. ஆகாரங்‌ கொடுக்கும்போது, மிகுந்த 

ஆலசியமுமாகாது மிகுந்த தீவிரமுமாகாது.” முதற்பக்ஷம்‌ 
சீரகச்சம்பா அரிசி அன்றிப்‌ புன்செய்‌ விளைவும்‌ காரரிசியுந்‌ 

தவிர நேரிட்ட அரிசியின்‌ வகைகள்‌- அகும்‌. அது 

சோறாகும்போது, அதிக நெகிழ்ச்சியு மாகாது, அதிக கடினமும்‌ 

ஆகாது. நடுத்தரமாகிய சோற்றை அக்கினி அளவுக்கு 

அதிகப்படாமலும்‌ குறைவு படாமலும்‌௮றிந்துண்ணுதல்‌ 

வேண்டும்‌. ஆயினும்‌ ஒரு பிடி குறைந்த பக்ஷ்மே நன்மை, 
போஜனஞ்செய்தபின்னர்‌ நல்ல நீர்‌ குடித்தல்‌ வேண்டும்‌. அந்த 
நல்ல நீரும்‌ வெந்நீராதல்‌ வேண்டும்‌. அதுவும்‌ அதிகமாகக்‌ 

குடியாதிருத்தல்‌ வேண்டும்‌. 
6 கிழங்கு வகைகள்‌ உண்ணாமல்‌ இருக்க வேண்டும்‌. 

அவற்றில்‌ கருணைக்கிழங்கு மாத்திரம்‌ கொள்ளுதல்‌ கூடும்‌. 
பழ வகைகள்‌ உண்ணாதிருத்தல்‌ வேண்டும்‌ . அவற்றில்‌ பேயன்‌ 

வாழைப்பழம்‌ ரஸ்தாளி வாழைப்பழம்‌-இவை நேர்ந்தால்‌ சிறிது 
கொள்ளுதல்‌ கூடும்‌. பழைய கறிகளைக்‌ கொள்ளாதிருத்தல்‌ 
வேண்டும்‌. பதார்த்தங்களில்‌ புளி மிளகாய்‌ சிறிதே 

சேர்க்கவேண்டும்‌. மிளகு சீரகம்‌ அதிகமாகச்‌ சேர்த்தல்‌ 
வேண்டும்‌. கடுகு சேர்ப்பது அவசியமல்ல. உப்பு குறைவாகவே 
சேர்த்துக்‌ கொள்ளல்‌ வேண்டும்‌.” அன்றி, எந்த வகையிலும்‌ 
உப்பு மிகுதியாகக்‌ கொள்ளாமல்‌ உபாயமாகக்‌ கொள்ளுவது 
தேகம்‌ நீடிப்பதற்கு ஏதுவாம்‌. தாளிப்பில்‌ பசு வெண்ணெய்‌ 
நேரிட்டால்‌ தாளிக்க வேண்டும்‌. நேராத பக்ஷத்தில்‌ 
நல்லெண்ணெய்‌ சிறிது சேர்க்கவுங்‌ கூடும்‌. வெங்காயம்‌ 

வெள்ளைப்‌ புண்டு சிறிதே சேர்க்க வேண்டும்‌. கத்தரிக்காய்‌, 7. 

5.  ஆலசியம்‌ தாமதம்‌. தீவிரம்‌ விரைவு. 

6 “ மண்பரவு கிழங்குகளிற்‌ கருணையன்றிப்‌ புசியோம்‌' - பதார்த்த 

குண சிந்தாமணி 

பன்‌ உப்பு, புளி, மிளகாய்‌ இம்மூன்றும்‌ உடலுக்‌! - கேடு 

பயப்பவை. இவற்றை எவ்வளவுக்‌ கெவ்வளவு குறைக்‌ பாமோ 

அவ்வளவுக்கவ்வளவு நல்லது. புளிக்குப்‌ பதிலாக எலுமிச்சையையும்‌ 

மிளகாய்க்குப்‌ பதிலாக மிளகையும்‌ சேர்த்துக்‌ கொள்ளலாம்‌. 



336 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

வாழைக்காய்‌, அவரைக்காய்‌, முருங்கைக்காய்‌, பீர்க்கங்காய்‌, 
கலியாணப்பூசுணைக்காய்‌, புடலங்காய்‌, தூதுளங்காய்‌ 
கொத்தவரைக்காய்‌ இவைகளை பதார்த்தஞ்‌ செய்தல்‌ கூடும்‌. 
இவற்றினுள்‌ முருங்கை, கத்தரி, தூதுளை, பேயன்‌ வாழைக்காய்‌ 
இவைகளை அடுத்தடுத்துக்‌ கறி செய்து கொள்ளலாம்‌. 
மற்றவைகளை ஏகதேசத்தில்‌* செய்து கொள்ளலாம்‌. வடை, 
அதிரசம்‌, தோசை, மோதகம்‌ முதலிய அப்பவர்க்கங்களை 
கொள்ளப்படாது; ஏகதேசத்தில்‌ சிறிது கொள்ளவுங்கூடும்‌. 
சர்க்கரைப்‌ பொங்கல்‌, ததியோதனம்‌* புளிச்சாதம்‌ முதலிய 
சித்திரான்னங்கள்‌ கொள்ளப்படாது; ஏகதேசத்தில்‌ சிறிது 
கொள்ளலாம்‌. புளியோரைத்‌ துவையல்‌ தினந்தோறும்‌ 
கிடைக்கினும்‌ மிகவும்‌ நன்று. . கரிசலாங்கண்ணிக்‌ €ரை- 
தூதுளைக்கீரை, முன்னைக்‌£ரை, பசலைக்கீரை, முருங்கைக்கீரை 
இவைகளை பருப்போடு சேர்த்தும்‌ மிளகோடு சேர்த்தும்‌ 
புளியிட்டும்‌ தனித்தும்‌ கறிசெய்துக்‌ கொள்ளவுங்கூடும்‌. மற்றைக்‌ 
கீரைகள்‌ ஏகதேசத்தில்‌ நேரில்‌ சிறிது சேர்த்துக்‌ கொள்ளவும்‌ கூடும்‌. 
புளித்த தயிர்‌ சேர்த்தல்‌ கூடும்‌. பருப்பு வகைகளில்‌ முளைகட்டாத 
துவரம்பருப்பு அல்லது முளைகட்டின துவரம்பருப்பு மிளகு 
சேர்த்துக்‌ கடைதல்‌, துவட்டல்‌, துவையல்‌, செய்தல்‌, குழம்பிடல்‌, 
வேறொன்றில்‌ கூட்டல்‌ முதலியவாகச்‌ செய்து, நெய்‌ சேர்த்துக்‌ 
கொள்ளுதல்‌ கூடும்‌. அந்த நெய்யை மிகவுஞ்‌ சேர்க்கப்படாது. 
மற்றப்‌ பருப்பு வகைகள்‌ அவசியமல்ல. ஏகதேசத்தில்‌ நேர்ந்தால்‌ 
கொள்ளவுங்‌ கூடும்‌. சுக்கைச்‌ சுண்ணாம்பு தடவிச்‌ சுட்டு, 
மேலழுக்கைச்‌ சுரண்டிப்‌ போட்டுச்‌ சூரணமாக்கி 
வைத்துக்கொண்டு, நல்ல ஜலத்திற்‌ கொஞ்சம்‌ போட்டு, 5 பங்கில்‌ 
3 பங்கு நீர்‌ சுண்ட 2 பங்கு நீர்‌ நிற்கக்‌ காய்ச்சி, அதைத்‌ 
தாகங்கொள்ளுதல்‌ வேண்டும்‌. நேராத பக்ஷத்தில்‌ வெந்நீராவ து 
கொள்ளுதல்‌ வேண்டுமே யன்றிக்‌ குளிர்ந்த 
ஜலங்கொள்ளப்படாது. எந்தப்‌ போஜனத்திலும்‌ புலால்‌ எந்த 
வகையினும்‌ புசிக்கப்படாது. எப்படிப்பட்ட போஜனமாயினும்‌ 
சிறிது குறைவாகவே புசித்தல்‌ வேண்டும்‌. எந்த காலத்திலும்‌ 
பசித்தாலல்லது எந்த வகையிலும்‌ போஜனஞ்‌ செய்யப்படாது. 
வாத பித்த சிலேத்துமங்கள்‌ அதிகரிக்கத்தக்க போஜனங்களை 
அறிந்துவிடல்‌ வேண்டும்‌. 

* ஏகதேசம்‌ - எப்போதாவது * ததியோதனம்‌ - தயிர்ச்சாதம்‌ 



நித்திய கருமவிதி 337 

பகலில்‌ போஜனஞ்‌ செய்தவுடன்‌ சற்றே படுத்‌ 

தெழுந்தல்லது*வேறு. காரியங்களிற்‌ பிரவேசிக்கப்படாது. 

ஆயினும்‌ நித்திரை வரும்படி. படுக்கப்படாது. பகலில்‌ எந்த 

வகையிலும்‌ நித்திரையாகாது.8 சிறிது படுத்து எழுந்து பின்‌ 

பாக்கும்‌ வெற்றிலையும்‌ குறைவாகவும்‌ சுண்ணாம்பு சிறிது 

அதிகமாகவும்‌9 தாம்பூலம்‌ பஞ்சவாசங்களோடு 8 தரித்து 

முதலில்‌ ஊறிய ஜலத்தைப்‌ புறத்தில்‌ உமிழ்ந்துவிட்டுப்‌ பின்பு 
ஊறுஞ்‌ ஜலத்தை உட்கொள்ளல்‌ வேண்டும்‌. பகற்போஜனஞ்‌ 

செய்த சுமார்‌ பதினேழரை நாழிகைக்குப்‌ பின்பு, பேயன்‌ 

வாழைப்பழம்‌, ரஸ்தாளிவாழைப்பழம்‌, பங்களா 

வாழைப்பழம்‌, சிறிது சர்க்கரை சேர்த்து நேர்ந்தால்‌ 

சாப்பிடக்கூடும்‌. காலையில்‌ பால்‌ சாப்பிடும்போது பசி 

அதிகரித்திருந்தால்‌, இந்தப்‌ பழங்களில்‌ நெய்‌, சர்க்கரை கலந்து 

சிறிது சாப்பிடக்கூடும்‌. பகலில்‌ பெண்கள்‌ தேகசம்பந்தங்‌ 

கூடாது. பகற்போஜனஞ்‌ செய்த பின்‌, சற்று நேரங்‌ கடவுளைத்‌ 

தியானித்திருக்க வேண்டும்‌. .அதன்‌ பின்‌ எந்த வேலை 

செய்யினுந்‌ தேக கரணங்களுக்கு மெலிவு உண்டு பண்ணுகிற 

வேலைகளாகச்‌ செய்யப்படாது. செய்யினும்‌ சிறிது சிறிதாகச்‌ 

செய்தல்‌ வேண்டும்‌. சாயங்கால வெய்யில்‌ தேகத்திற்‌ படும்படி. 

சிறிது உலாவுதல்‌ வேண்டும்‌. காற்று மிகுந்தடிக்கில்‌ அப்போது 

உலாவப்படாது. அன்றி கடின வெய்யில்‌, பனி, மழை இவைகள்‌ 

தேகத்திற்பட உலாவப்படாது. 

8. பகல்‌ உணவுக்குப்பின்‌ சற்றுத்‌ துயிலவேண்டும்‌. 

இரவு உணவுக்குப்பின்‌ சற்று உலாவவேண்டும்‌. 

Sleep a while after dinner 

Walk a while after supper 

என்பது பழமொழி. பகல்‌ உணவுக்குப்பின்‌ கொள்ளும்துயில்‌ ஆழ்ந்த துயிலாக 

இருத்தலாகாது. அறிதுமிலாக, அரைத்தூக்கமாக இருத்தல்‌ வேண்டும்‌. இதனாற்றான்‌ 

பெருமானார்‌ படுத்து எழ வேண்டும்‌ என்றனர்‌. 'பகலுறுக்கஞ்‌ செய்யோம்‌' என்பது பதாத்த 
குண சிந்தாமணி. 

9 'கட்டுச்சி நீறதிகம்‌' - அடிக்குறிப்பு 2 பார்க்க. 

* ஏலம்‌, கிராம்பு, பச்சைக்‌ கற்பூரம்‌, ஜாதிக்காய்‌, வால்மிளகு அல்லது தக்கோலம்‌ 



338 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

8. இராத்திரி முன்‌ பங்கில்‌ தேகசுத்தி செய்து, விபூதி 

தரித்து தியானஞ்‌ செய்தல்‌, தோத்திரஞ்‌ செய்தல்‌, சாத்திரம்‌ 

வாசித்தல்‌, உலகியல்‌ விவகாரஞ்‌ செய்தல்‌-இவை முதலியவை 

கூடும்‌. பின்‌ போஜனஞ்‌ செய்தல்‌ வேண்டும்‌. இராப்‌ போஜனம்‌ 

பகற்‌ போஜனத்தைப்‌ பார்க்கிலும்‌ அற்பமாகப்‌ புசித்தல்‌ 

வேண்டும்‌. ' இரவில்‌ தயிர்‌ !! இரை வாயுவான பதார்த்தம்‌ 

குளிர்ச்சியான பதார்த்தம்‌ சேர்க்கப்படாது. சூடான 

பதார்த்தங்களையே அறிந்து சேர்க்க வேண்டும்‌. அவை 

சிறுகத்தரி, முருங்கை, அவரைவற்றல்‌ முதலியவையாம்‌. 

இரவில்‌ போஜனஞ்‌ செய்தபின்‌, சிறிது உள்ளே உலாவுதல்‌ 

வேண்டும்‌. பின்பு தியானம்‌ முதலியவை செய்தல்‌ வேண்டும்‌. 

சுமார்‌ 12 நாழிகைக்கு மேல்‌ காலைக்குச்‌ சொல்லியபடி யாவது 

தனித்தாவது பசுவின்‌ பாலை நன்றாகக்‌ காய்ச்சிப்‌ புசித்தல்‌ 

வேண்டும்‌. பின்‌ சில நேரஞ்‌ சென்று சுமார்‌ 15 நாழிகையில்‌ 

பாக்கும்‌ சுண்ணாம்பும்மிகவுங்‌ குறைய வெற்றிலை மிகவும்‌ 

அதிகப்படக்‌ கலந்து'” பஞ்சவாசத்தோடும்‌ போட்டுக்‌ கொண்டு 

முதல்‌ ஜலத்தைஉமிழ்ந்து பின்வருஞ்‌ ஜலத்தையுட்கொண்டு, 

திப்பியையுமிழ வேண்டும்‌. மற்ற வேளையும்‌ தாம்பூலத்தின்‌ 

திப்பியை உமிழுதல்‌ அவசியம்‌. 

9. பெண்களுடன்‌ தேகசம்பந்தம்‌ செய்ய வேண்டில்‌, 

முன்‌ ஒரு நாழிகை பரியந்தம்‌ மனதைத்‌ தேகசம்பந்தத்தில்‌ 

10. பகலுணவிற்‌ பாதியளவே இரவுணவு கொள்ள வேண்டும்‌. 

3 சிறப்புவிதி 17 பார்க்க. 

11. காலைமாலையுறங்குவர்‌ காரிகை 

கோல மேனி குலைந்தபின்‌ கூடுவர்‌ 

சாலி ராத்தியிர்‌ சாதமொ டுண்பவர்‌ 

மாலைநேரினும்‌ மாது பிரிவளே. 

காலை மாலை உறங்குவோரும்‌, விதவைகளையும்‌ தம்மின்‌ 

மூத்தபெண்களையும்‌ சேர்வோரும்‌, இரவு உணவில்‌ தயிர்‌ சேர்த்துக்‌ 

கொள்வோரும்‌ திருமாலைப்‌ போன்ற செல்வமுடையராயினும்‌ திருமகள்‌ 

அவர்களை விட்டு நீங்குவாள்‌. 

13. . 'மாலைஇலையதிகம்‌' - அடிக்குறிப்பு 2 காண்க. 



நித்திய கருமவிதி 339 

வையாது வேறிடத்தில்‌ வைத்துப்‌ பின்‌ சம்பந்தஞ்‌ செய்வதற்குத்‌ 

தொடங்கல்‌ “வேண்டும்‌. தொடங்கிய போது அறிவு 

விகற்பியாமல்‌ - என்றால்‌, வேறுபடாமல்‌-மன முதலிய கரண 

சுதந்தரத்தோடு, தேகத்திலும்‌ கரணங்களிலுஞ்‌ சூடு 
தோன்றாமல்‌, இடது புறச்சாய்வாகத்‌ தேக சம்பந்தம்‌ செய்தல்‌ 

வேண்டும்‌. புத்திரனைக்‌ குறித்த காலத்தன்றி மற்றக்‌ 
காலங்களில்‌ சுக்கிலம்‌ வெளிப்படாமலிருக்கத்தக்க 

உபாயத்தோடு தேகசம்பந்தஞ்‌ செய்தல்‌ வேண்டும்‌. 

அவ்வுபாயமாவது பிராணவாயுவை உள்ளேயும்‌ அடக்காமல்‌ 

வெளியேயும்‌ விடாமல்‌ நடுவே உலாவச்‌ செய்து 

கொள்ளுதலாம்‌, ஒரு முறையன்றி அதன்‌ மேலுஞ்‌ 

செய்யப்படாது. தேகசம்பந்தஞ்‌ செய்த பின்‌, தேகசுத்தி செய்து 

திருநீறணிந்து சிவத்தியானஞ்‌ செய்து பின்பு படுக்க வேண்டும்‌. 

படுக்கும்போது , இடதுகை பக்கமாகவே படுத்தல்‌ வேண்டும்‌. 

எந்த காலத்தில்‌ எது குறித்துப்‌ படுத்தபோதிலும்‌, இடதுகைப்‌ 
பக்கமாகவே படுத்தல்‌ வேண்டும்‌.13 பின்பு ஏழரை அல்லது 

பத்து நாழிகை அளவு நித்திரை செய்தல்‌ வேண்டும்‌.74 அதன்‌ 

பின்‌ விழித்துக்‌ கொண்டு நல்ல சிந்திப்புடனிருத்தல்‌ வேண்டும்‌. 

இரவில்‌ தேகசம்பந்தம்‌ 4 தினத்திற்கொருவிசை செய்தல்‌ அதம 

பக்ஷம்‌. 8 தினத்திற்‌ கொருவிசை செய்தல்‌ மத்திம பக்ஷம்‌. 15 

தினத்திற்‌ கொரு விசை செய்தல்‌ உத்தம பக்ஷம்‌. அதன்‌ 

மேற்படில்‌ சுக்கிலம்‌ அபாசப்பட்டுத்‌ தானே கழியும்‌. 4 தினத்திற்‌ 

கொருவிசை செய்யில்‌ சுக்கிலம்‌ நெகிழ்ச்சிப்பட்டுச்‌ சந்ததி 

விருத்தியைக்‌ கெடுக்கும்‌, ஆதலில்‌, அதம பக்ஷமாயிற்று. இரவில்‌ 

சொப்பனம்‌ வாராது மிருதுவாகவே நித்திரை செய்து 

விழித்துக்‌ கொள்ளல்‌ வேண்டும்‌. எப்போதும்‌ பயத்தோடி 

ருக்கப்படாது. பரிச்சேதம்‌ *.பயமில்லாமலும்‌ இருக்கப்படாது. 

எப்போதும்‌ மனவுற்சாகத்தோடிருக்க வேண்டும்‌. கொலை, 

கோபம்‌, சோம்பல்‌, பொய்மை, பொறாமை, கடுஞ்சொல்‌ 

முதலிய தீமைகள்‌ ஆகா. உரத்துப்‌ பேசல்‌, வேகமாக நடத்தல்‌, 

ஓடி நடத்தல்‌, வழக்கிடல்‌, சண்டையிடல்‌ கூடா. எந்த 

13. 'இடதுகையிற்‌ படுப்போம்‌' - பதார்த்தகுண சிந்தாமணி. 

14. 7 1/2 நாளிகை மணி. 10 நாழிகை - 4.00 மணி சில நேரங்களில்‌ 



340 திருஅருட்பா * உரைநடைப்‌ பகுதி 

விதத்திலும்‌ பிராணவாயு அதிகமாகச்‌ செலவாகாமற்படி 

ஜாக்கிரதையோடு பழகுதல்‌ வேண்டும்‌. 

10. பொற்றலைக்‌ கையாந்தகரையை உலர்த்தித்‌ தூள்‌ செய்து 

வைத்துக்‌ கொண்டு, அதை நல்லெண்ணெயில்‌ போட்டு 

காய்ச்சித்‌ தலைக்கிட்டு 4 நாளைக்கு ஒருவிசை வெந்நீரில்‌ முழுக 

வேண்டும்‌. அன்றிவாரத்திற்கு ஒருவிசையாவது முழுகுதல்‌ 
வேண்டும்‌ தூளில்லாத பக்ஷத்தில்‌ நல்லெண்ணெய்யைக்‌ 

காய்ச்சியே முழுகுதல்‌ வேண்டும்‌. புகைக்குடி, கஞ்சாக்குடி, கள்‌ 

குடி, சாராயக்குடி, முதலிய மயக்ககுடிகளாகா. மலஜலத்தைச்‌ 

சிறிதும்‌ அடக்கப்படாது. 15 சுக்கிலத்தைச்‌ சிறிதும்‌ வீணில்‌ 

விடப்படாது. துன்மார்க்கப்‌ பழக்கஞ்‌ செய்யக்கூடாது. எந்த 
வேலை செய்யினும்‌, எந்த விவகாரம்‌ செய்யினும்‌, 
சிவசிந்தனையோடு செய்தல்‌, பழகுதல்‌ வேண்டும்‌. 

77. இந்த தேகத்தில்‌ புருவமத்தியில்‌, நமது ஆன்ம 
அறிவென்கிற கற்பூரத்தில்‌, கடவுள்‌ அருளென்கிற தீபம்‌ 

விளங்குவதாகப்பாவித்துப்‌ பார்த்து, அதில்‌ பழகிப்‌ பழகிக்‌ 

கடவுளிடத்தே உண்மையாகிய அன்பையும்‌, ஜீவர்களிடத்தே 

உண்மையாகிய காருணியத்தையும்‌ இடைவிடாமல்‌ வைத்து, 
ஓங்காரபஞ்சாக்ஷர ஞாபகஞ்‌ செய்தல்‌ வேண்டும்‌; 

சிவபஞ்சாக்ஷர ஞாபகஞ்‌ செய்தல்‌ வேண்டும்‌; அவசியம்‌. 

சாதாரண நித்திய கருமவிதி முற்றிற்று. 

2. பொது விஜ 
1. ஆறு மாதம்‌அல்லது மூன்று மாதத்திற்‌ கொருதரம்‌, 

வெள்ளைக்‌ காக்கட்டான்‌ முதலானவைகளால்‌ விரேசனம்‌ ' 

வாங்கிக்‌ கொள்ளுதல்‌. 

2. நாலு மாதத்திற்கு ஒருதரம்‌, மருக்காரை 
முதலியவைகளால்‌ வமனத்திற்கு 17 வாங்கிக்‌ கொள்ளல்‌. 

15. 'இரன்‌ 3 ல்‌ செய்‌ [தண ர்த்த சிந்தா fl 

16. விரேசனம்‌ - பேதி 

17. வமனம்‌ - வாந்தி 

18. நசியம்‌-மூக்கில்‌ இடுதல்‌, உறிஞ்சல்‌. 



நித்திய கருமவிதி 341 

ஒரு வருடத்திற்கு ஒருதரம்‌, முள்ளி முதலானவைகளால்‌ நசியஞ்‌ 

செய்து கொள்ளல்‌. !£ 

4. நாலு நாளைக்கு ஒருதரம்‌, அத்தி முதலிய 
வஸ்துக்களால்‌ செய்வகைப்படி செய்த மைகளால்‌ கண்ணுக்கு 

அஞ்சனந்‌ தட்டல்‌. 

5. ஒரு பக்ஷம்‌ அல்லது ஒரு வார வட்டத்திற்கு ஒருதரம்‌, 
சாவதானமாக நல்லநினைப்போடு தன்‌ வசத்திலிருந்து, மூச்சு 

அதிர்ந்து மேலிடாது,மெல்லனப்‌ பெண்போகம்‌ செய்தல்‌. இது 

விருத்தர்களுக்கு வி தித்ததல்ல. 
6. வாரவட்டம்‌ அல்லது நாலு தினத்திற்‌ கொருதரம்‌, 

முலைப்பால்‌, பொன்னாங்கண்ணி முதலிய தயில மிட்டுக்‌ 

கொண்டு, செம்பாகமான வெந்நீரில்‌, மெல்லென முழுகல்‌. 

7. இளவெயில்‌, கடுவெயில்‌, மழை, குளிர்காற்று, பனி- 

இவைகளால்‌ உடம்பை வருத்தாமற்‌ காத்துக்‌ கொள்ளுதல்‌. 

8. கடுநடை, ஓட்டம்‌, பெருஞ்சொல்‌, பேரோசை, 

இசைபாடுதல்‌, வழக்காடுதல்‌, பெருநினைப்பு, பெருஞ்சிரிப்பு, 

பெருந்துயர்‌, மிகுபார்வை, ஊன்றிக்கேட்டல்‌, துர்க்கந்த நற்கந்த 

முகர்தல்‌, சுவை விரும்பல்‌, பேருண்டி, பெருந்தூக்கம்‌, 

வீண்செயல்‌, பெருமுயற்சி, விளையாட்டு, மலமடக்கல்‌, 

சலமடக்கல்‌, தாகமடக்கல்‌, பெருநீர்‌ குடித்தல்‌, 

சயன உணர்ச்சி,பயம்‌, அகங்காரம்‌, இடம்பம்‌, பேராசை, 

உலோபம்‌, கோபம்‌,மோகம்‌, மதம்‌-இவை முதலிய தேகேந்திரிய 

கரண குற்றங்களடையாதிருத்தல்‌. 

9. பழஞ்சோறு, பழங்கறி, எருமைப்பால்‌, 

எருமைத்தயிர்‌, மோர்‌, நெய்‌, செம்மறிப்பால்‌, தயிர்‌, மோர்‌, 

நெய்‌, கேழ்வரகு, வரகு, தினை, சாமை, பருப்புவகை, 

அதிரசம்‌, அப்பம்‌, சுகியம்‌ முதலிய சிற்றுண்டி, தயிர்ச்சோறு, 

புளிச்சோறு முதலிய சித்திரான்னம்‌ காரரிசிச்சோறு, 

முளைக்கீரை,அகத்திக்கீரை, முன்னை முதலான இலைக்கறி, 

சுரை, பூசுணை, பறங்கி, பீர்க்கு, புடல்‌, பாகல்‌, கடுகு, 



342 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

புலால்‌, மாமிசம்‌ முதலிய விலக்குகளை நீக்கி, விதித்தவைகளை 

புலால்‌,மாமிசம்‌ முதலிய விலக்குகளை நீக்கி, வி தத்தவைகளை 

அனுசரித்தல்‌. 

3. சிறப்பு விதி 
1. நித்தியம்‌ சூரியோதயமாக 5 நாழிகைக்கு ! முன்னே 

நித்திரை நீங்கி எழுந்திருத்தல்‌. 

2. எழுந்தவுடன்‌ விபூதி தரித்துச்‌ சற்றுநேரம்‌ 
செவ்வையாக உட்கார்ந்து, கடவுளை ஊன்றி நினைத்து 

எழுதல்‌. 

3. அங்நனம்‌எழுந்துசிறிதுந் தாமதியாமல்‌, 

மெளனமாகச்‌ சிறிது தூரம்‌ நடந்து, எவ்விடத்தில்‌ 

மலசலவுபாதி நேரிடுகிறதோ, அவ்வி டத்தில்‌அப்பொழுதே 

ஒன்றுஞ்‌ சேஷ்டையில்லாமல்‌ விரைவில்லாமல்‌ இருந்து 

அறவிடுதல்‌. 

4. பொற்றலைக்கையாந்தகரை, கரிசலாங்கண்ணி. 

இவைகளில்‌ ஒன்று கொண்டுஉள்ளே சிறிது சாரம்‌ போகவும்‌ 

கபநீர்‌ பித்தநீர்‌ வெளியாகவும்‌ தந்தசுத்தி செய்தல்‌. 

5. பின்பு திருநீறு தரித்துக்கொண்டு, ஏகாந்தமாக 

ஓரிடம்‌ பற்றி இருந்து, சரியனுதயமாகிற வரையில்‌ கடவுளைத்‌ 

தியானஞ்‌ செய்து கொண்டிருத்தல்‌. 

6. உதயந்‌ தொடங்கிச்‌ சுமார்‌ சாம பரியந்தம்‌ தக்க 

முயற்சியோடு பழகுதல்‌. 

7. காலையில்‌ உண்ணாமல்‌ சுமார்‌ பதினைந்து 

19 சர்பெறும்‌ அநாதி சிவாகமப்‌ படியே 

நேர்பெறு நித்திய நியமம்‌ புரிவோர்‌ 

கதிரவன்‌ எழுமுன்‌ கடிகை ஐந்தென 

மதிபெற எழுந்து மகேசனை நினைந்தே -நியம அகவல்‌ 

கடிகை-நாழிகை. 



நித்திய கருமவிதி 343 

நாழிகைக்கு உண்ணுதல்‌. 

8. காலையில்‌ சூரியோதய மானவுடன்‌ தூதுளை, 

பொன்னாங்கண்ணி, வில்வம்‌, சீந்தில்‌, பொற்றலைக்‌ 

கையாந்தகரை, புளியாரை, வல்லாரை, நன்னாரி, கடுக்காய்‌, 

மிளகு, அறுகம்வேர்‌- இவைகளில்‌ யாதாயினும்‌ ஒன்றைப்‌ 

பசும்பால;ற்‌ சுத்திசெய்து சூரணமாக்கிக்‌ கொண்டு 

சார்ககரையிற்‌ கலந்தாவது அல்லது சரண மாகவாவது 

பசும்பாலில்‌ அனுபானித்தாவது சிறிது சிறிதாக உண்ணுதல்‌. 

2. சுமார்‌ 15 நாழிகைக்கு உண்ணத்‌ 

தொடங்கும்போது, முன்புசித்த போசன முழுதுஞ்‌ 

ஜீரணித்ததை நன்றாக யூன்றி யறிந்து, பின்பு தீரணித்த 
அக்கணமே விருப்பால்‌ ஏறாமலும்‌ வெறுப்பால்‌ குறையாமலும்‌ 

தராசு முனைபோல்‌ அளவறிந்து, அந்த அளவின்படி, அதிக 

விரைவும்‌ அதிக தாமதமுமில்லாதபடி சமமாகப்‌ புசித்தல்‌. 

10. புசிப்பில்‌ பச்சரிசிச்சாதம்‌, பசும்பால்‌, பசுநெய்‌, 

முருங்கை, கத்தரி, முள்ளி, தூதுளை முதலிய இளங்காய்‌. 

பொன்னாங்கண்ணி, தூதுளை முதலிய இளங்கீரை 

இவைகளில்‌ மிளகு ஒரு பங்கு, ச ரகம்‌ காலே அரைக்காற்‌ பங்கு, 

வெந்தயம்‌ காற்பங்கு, புளி வீசம்‌ பங்கு, உப்பு வீசம்‌ பங்கு, 

மிளகாய வீசம்‌ பங்கு சேர்க்கப்பட்ட கறியமுது குழம்பு ரசம்‌ 

முதலானவைகளைக்‌ கொண்டு, பெருங்காயம்‌ வெங்காயம்‌ 

வெள்ளைப்பூண்டு முதலானவைகளைத்தள்ளிப்‌ புசித்தல்‌. 

11. புசித்தபின்பு, மத்தியானந்‌ தொடங்கி 25 நாழிகை 

பரியந்தம்‌ சத்துவமான விவகாரங்களை மெல்லென 

இருந்தபடி நடத்தல்‌, பிறர்க்கு வி சேஷங்‌ கேளாவகை படித்தல்‌, 

மெல்லெனப்‌ பேசல்‌- இவையன்றி நல்ல நினைப்போடிருந்தல்‌. 

42.காலை, மத்தியானம்‌, சாயங்காலம்‌, -இப்பொழுது 

களிலும்‌ மத்தியிலும்‌ நித்திரை செய்யாதிருத்தல்‌. 



344 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அடிக்கடி தாகநீர்‌ குடியாமல்‌, போஜனஞ்‌ செய்த பின்பு, ஒரு 

தரமாக இளஞ்சூடுள்ள வெந்நீரைக்‌ கிரமமாகத்‌ தாகத்துக்குக்‌ 

கொண்டு, குளிர்ந்த ஜலம்‌ சிறிதுங்‌ கொள்ளாது தள்ளுதல்‌. 

14. மத்தியானத்தில்‌ சுமார்‌ 5 நாழிகை '(2மணி) 

பரியந்தஞ்‌ * செவ்வையாக ஓரிடத்திலிருந்து, மனத்தை 

ஒருவழிப்படுத்தித்‌ தெய்வ சிந்தனையோடிருத்தல்‌. 

15.காலைப்புணர்ச்சி, பகற்புணர்ச்சி, அந்திப்புணர்ச்சி, 

இரவு முன்பங்குப்புணர்ச்சி, காலைப்போஜனம்‌, அந்திப்‌ 
போஜனம்‌ முதலானவை இல்லாதிருத்தல்‌. 

16. சாயங்காலத்திலும்‌ 5 நாழிகை யாதொரு 

முயற்சியும்‌ இல்லாமல்‌, ஓரிடத்திலசையாதிருந்து தியானித்தல்‌. 

( 5 நாழிகைச 2 மணி) I 

17. இரவில்‌ 10 நாழிகைக்குள்‌ மத்தியான 

போஜனத்துக்கு அரைத்தரமாகப்‌ புசித்தல்‌. 

18. அதற்குமேல்‌ இராத்திரி 15 நாழிகை பரியந்தம்‌ 

மனத்தையடக்கித்‌ தியானித்திருத்தல்‌. 

19. 15 நாழிகை தொட்டு இருபத்திரண்டரை நாழிகை 

பரியந்தம்‌ மெல்லெனத்‌ தூங்கல்‌. 

20. படுத்து விழிக்கின்ற பரியந்தம்‌ இடக்கை கீழிருக்கச்‌ 

செய்தல்‌. 

21. ஆகாரம்‌ அரை, நித்திரை அரைக்கால்‌, கைதும்‌ 

வீசம்‌, பயம்‌ பூச்சியம்‌ ஆகப்‌ பெறுதல்‌** 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

சிறப்பு விதி முற்றிற்று. 
நித்திய ஒழுக்கம்‌ என்னும்‌ உலகியல்‌ முற்றிற்று. 

ம்‌ பதுங்க ப க டங்‌ அ ந ப எபபட ட ளை வ எனை 
20. 15 நாழிகை முதல்‌ 22 1/2நூழிகை வரை - 12 மணி முதல்‌ 3 மணி வரை * பரியந்தம்‌ - வரையில்‌ 

** அரை வயிற்றுக்கு அரைப்பங்கு, அரைக்கால்‌ 1/ 8 - மேணி வீசம்‌ 116 - 16 நாட்களுக்கு 1 முறை 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 345 

2. “உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 
1. அண்ட பிண்ட பூரண பாவனானுஷ்டான விதி: 

அகம்‌, அகப்புறம்‌, புறம்‌, புறப்புறம்‌ என்கின்ற 

நாலிடத்திலும்‌ கடவுட்‌ பிரகாச முள்ளது. அதனில்‌ 

காரியத்தாலுள்ள விபரம்‌:- பிண்டத்தில்‌ அகம்‌ ஆன்மா, ஒரு 

பொருளினது உண்மையை அறிதல்‌ ஆன்ம அறிவு. 

பிண்டத்தில்‌ அகப்புறம்‌ ஜீவன்‌, ஒரு வஸ்துவின்‌ 

பிரயோஜனத்தை யறிந்த அறிவே ஜீவஅறிவு. பிண்டத்தில்‌ 

புறம்‌ கரணம்‌ ஒரு வஸ்துவின்‌ நாமரூபத்தையும்‌ குண 

குற்றங்களையும்‌ விசாரித்தறிதல்‌ கரணமாகிய மன அறிவு. 

பிண்டத்தில்‌ புறப்புறம்‌ கண்‌ முதலிய இந்திரியங்கள்‌, ஒரு 

பொருளினது நாம ரூப குண குற்றங்களை விசாரியாமல்‌ 
அந்தப்‌ பொருளைக்‌ காணுதல்‌ இந்திரியக்காட்சி, இந்திரிய 

அறிவு. இதுபோலவே கரணக்காட்சி, தீவக்காட்சி, 

ஆன்மக்காட்சியுமுண்டு. இதுபோல்‌, அண்டத்தில்‌ அகம்‌ 

அக்கினி, அண்டத்தில்‌ அகப்புறம்‌ சூரியன்‌, அண்டத்தில்‌ புறம்‌ 

சந்திரன்‌, அண்டத்தில்‌ புறப்புறம்‌ நக்ஷத்திரங்கள்‌. ஆகவே 

பிண்டத்தில்‌ நாலிடம்‌ அண்டத்தில்‌ நாலிடம்‌- ஆக 

எட்டிடத்திலும்‌ கடவுட்‌ பிரகாசம்‌ காரியத்தாலுள்ளது. 

காரணத்தாலுள்ள இடம்‌:- பிண்டத்தில்‌ புருவமத்தி, 

அண்டத்தில்‌ பரமாகாசம்‌. காரியகாரணமாயுள்ள இடம்‌ 

நான்கு: பிண்டத்தில்‌ விந்து, நாதம்‌. அண்டத்தில்‌ மின்னல்‌, 

இடி. சர்வ யோனியிடத்தும்‌, விந்து விளக்கமாகிய மின்ன 

லிடத்தும்‌, நாத விளக்கமாகிய இடியிடத்தும்‌: இதல்லாது 

பாரொடு விண்ணாய்ப்பரந்ததோர்‌ ஜோதி என்றும்‌, ஜோதியுள்‌ 

ஜோதியுள்‌ ஜோதியாயும்‌... மேற்குறித்த அகமாகிய ஆன்மப்‌ 

பிரகாசமே ஞானசபை, அந்தப்‌ பிரகாசத்துக்‌ குள்ளிருக்கும்‌ 

பிரகாசம்‌ கடவுள்‌, அந்த உள்ளொளியின்‌ அசைவு நடம்‌: 

இதுதான்‌ ஞானாகாச நடன மென்றும்‌ அசைவுற்றதே 

நடராஜரென்றும்‌ ஆனந்தநடன மென்றும்‌ சொல்லுகின்றது. 



346 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆதலால்‌ ஏமம்‌, கனகம்‌, ரஜிதம்‌, ரெளப்பியம்‌ முதலாகச்‌ 

சொல்வதில்‌ சூரியனிடத்தில்‌ கனகமும்‌ சசியிடத்தில்‌ ர ஜிதமும்‌.. . 

இதுபோல்‌ பிண்டத்தில்‌ அன்மாகாசம்‌ பொற்சபை யென்றும்‌, 

ஜீவாகாசம்‌ ரஜிதசபை யென்றும்‌ சொல்லுவது. ஆதலால்‌ 

மேற்குறித்த இடங்கள்‌ யாவற்றிலும்‌ கடவுள்‌ பூரண இயற்கை 

விளக்கம்‌. காரியமாயும்‌ காரணமாயும்‌ காரியகாரணமாயும்‌ 

இருக்கின்றது. முக்கிய இடங்களாகிய பிண்டத்தில்‌ நாலும்‌ 

அண்டத்தில்‌ ஐந்தும்‌ ஆகிய9 இடத்திலும்‌ கடவுள்‌ விளக்கம்‌ 

விசேஷ முள்ளது. ஆதலால்‌ நாம்‌ தினம்‌ ஆறு காலத்திலும்‌ 

மேற்குறித்த பிரகாசமே சபையாகவும்‌ அதன்‌ உள்ளொளியே 

பதியாகவும்‌ வணங்க வேண்டும்‌. எக்காலத்திலும்‌ 

புருவமத்தியின்கண்ணே .நம்முடைய கரணத்தைச்‌ செலுத்த 

வேண்டும்‌. மேற்குறித்த காலங்கள்‌ சூரியஉதயம்‌, உச்சிப்போது, 

சாயரகை்ை மாலை, யாமம்‌, வைகறை-ஆகிய காலங்களில்‌ 

எல்லாம்‌ வல்ல தலைவனை வணங்குதல்‌ வேண்டும்‌. 

கடவுட்‌ பிரகாசம்‌ 

அகம்‌, அகப்புறம்‌, புறம்‌, புறப்புறம்‌ என்கின்ற 

நான்கிடத்திலும்‌ கடவுள்‌ பிரகாசம்‌ காரியத்தாலுள்ள விவரம்‌: 

பிண்டத்தில்‌ அகம்‌ ஆன்மா, அகப்புறம்‌-ஜீவன்‌, புறம்‌-மனம்‌ 

முதலிய கரணம்‌, புறப்புறம்‌- கண்‌ முதலிய இந்திரியங்கள்‌ . 

அண்டத்தில்‌ அகம்‌-அக்கினி, அகப்புறம்‌-சூரியன்‌, புறம்‌- 

சந்திரன்‌, புறப்புறம்‌-நக்ஷத்திரங்கள்‌. ஆகவே பிண்டத்தில்‌ 4, 

அண்டத்தில்‌ 4, ஆக 8 இடத்திலும்‌ கடவுள்‌ பிரகாசம்காரியத்தா 

லுள்ளது. 

ஞானசயையும்‌ நடராஜரும்‌ 

ஒரு பொருளினது நாம ரூப குண குற்றங்களை 

விசாரியாமல்‌ அந்தப்‌ பொருளைக்‌ காணுதல்‌ இந்திரியக்காட்சி, 

இந்திரியஅறிவு. அதன்‌ நாமரூபத்தையும்‌ குண குற்றங்களையும்‌ 
விசாரித்தறிதல்‌ மன அறிவு. அதன்‌ பிரயோஜனத்தை யறிதல்‌ 
ஜீவ அறிவு. அந்தப்‌ பொருளினது உண்மையை அறிதல்‌ 

ஆன்மஅறிவு. ஞானசபை யென்பது ஆன்மப்பிரகாசம்‌. அந்தப்‌ 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 347 

பிரகாசத்திற்குள்‌ இருக்கும்‌ பிரகாசம்‌ கடவுள்‌. அந்த 

உள்ளொளியின்‌ அசைவே நடனம்‌. இவற்றைத்தான்‌ சித்சபை 

அல்லது ஞானசபை என்றும்‌, நடராஜர்‌ என்றும்‌, நடனம்‌ 

என்றும்‌ சொல்லுகின்றது. 

சூரியன்‌ 
ஏமம்‌ கனகம்‌ என்பன சூரியனைக்‌ குறிக்கின்றன, சூரியனிடத்தில்‌ 

பொன்னிருக்கின்றது. 

2. பிண்ட ஒளியும்‌ அண்ட ஒளியும்‌ 
பிண்ட ஒளி - அண்ட ஒளி 

ஆன்ம ஒளி - அக்கினி ஒளி 

ஜீவ ஒளி சூரிய ஒளி 
மன ஒளி - சந்திர ஒளி 

கண்ணொளி = நட்சத்திர ஒளி 

3. பிண்டாண்ட கிரகண சித்தாந்தம்‌ 

இவ்வுலகமும்‌ இவ்வுலகத்திலுள்ள சராசர பேதங்களில்‌ 

முக்கியமாயுள்ள சரமாகிய ஜீவராசிகளும்‌ கற்பபேதமும்‌ 

தோன்றி உய்யும்‌ பொருட்டு, அநேகவித வாயுபேதங்கள்‌ 

அநாதியில்‌ கடவுளால்‌ உண்டு பண்ணப்பட்டிருக்கின்றன. 

அவற்றில்‌ முக்கியமானவை அமுதக்காற்றும்‌ விஷக்காற்றும்‌. 

அவை விசேஷ வியாபகமா யிருந்துகொண்டிருக்கின்றன. 

இவற்றில்‌ அமுதக்காற்று பிரமாண்ட பகிரண்ட கடாகத்தில்‌ 

விசேஷ வியாபகமாயும்‌, இம்மகா அண்டத்திலும்‌ பிண்ட 

ஜீவரிடத்திலும்‌ ஏகதேச வியாபகமாயும்‌ இருக்கின்றது, 
விஷக்காற்று மேற்படி பிரமாண்டாதி கடாகத்தில்‌-ஏகதேசம்‌ 

நிமிஷகாலம்‌ அல்லது முகூர்த்தம்‌, அசாதாரணத்தில்‌ ஜாமம்‌ 

வரையில்‌-வியாபகமாயும்‌, இம்மகா அண்டாத 

தீவராசிகளிடத்தில்‌ விசேஷ வியாபகமாயும்‌ இருந்து 
கொண்டிருக்கின்றது. 

பிரமாண்டதிகளில்‌ அமுதக்காற்று விசேஷ 

வியாபகமாயுள்ளதால்‌, அவ்வண்டங்களி லுள்ளசூரிய சந்திர 

உடுக்கள்‌ முதலியவைகளும்‌ சொற்பகாலத்தில்‌ அழிவடை 



348 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

தலின்றி இருக்கின்றன. விஷக்காற்று ஏகதேச 

வியாபகமாதலால்‌, கற்பகாலத்தில்‌ வியாப்பியமாயும்‌ 

வியாபகமாயும்‌ இருத்தலால்‌, அந்தக்காலங்களில்‌ அவை 

நஷ்டப்படுகின்றன. 

மேற்படி வி ஷக்காற்று கருமை வண்ணமாயும்‌ செம்மை 

வண்ணமாயும்‌ இரண்டு பாகமாய்ப்‌ பிரியும்‌. இவைகளை 

இராகு கேதுக்களென வழங்குகின்றனர்‌. இது ஒரு முகூர்த்தம்‌ 

ஒரு ஜாமம்‌... அதற்குமேல்‌ இவ்வண்ணமாய்‌, இவ்வண்ட 

கணிதப்படி, அவ்வண்டங்களிற்‌ கணித காலத்தில்‌ வியாபகமா 

யிருப்பதுதான்‌ சந்திராதித்த கிரஹண தோஷ காலம்‌. 

தோஷகாலமென்பது பிரகாசமின்றி இருள்வண்ணமாய்ச்‌ சில 

காலத்தில்‌ முற்றும்‌ மறைந்தும்‌ சிலகாலத்தில்‌ ஏகதேசம்‌ 

மறைந்தும்‌ இருப்பதால்‌, இவ்வண்ட புருஷனுக்குக்‌ 

கரணஸ்தானமாகிய சந்திரனும்‌ தீவஸ்தானமாகிய சூரியனும்‌ 

பிரகாசம்‌ மழுங்குகின்றபடியால்‌ தோஷமெனப்‌ பெயர்‌. 

மேலும்‌ தோஷ என்பது இருள்‌, அறியாமை, அஞ்ஞானம்‌. 

விஷக்காற்று வியாபகமாயுள்ளது இவ்வண்டத்திலும்‌ 

ஜீவர்களிடத்திலும்‌ ஆதலால்‌, ஜீவகோடி ராசிகள்‌ சொற்பத்தில்‌ 
அடிக்கடி நஷ்டப்பட்டுக்‌ கொண்டிருக்கின்றன. 

அமுதக்காற்று இவ்வண்டத்தில்‌இரவி ல்‌ அருணோதயந்‌ 
தொடங்கி உதயபரியந்தம்‌ வியாபகமாய்‌ இருக்கின்றது. 

அக்காலத்தில்‌ ஜீவர்கள்‌ நன்முயற்சியி லிருப்பது வி சேஷநலம்‌. 

தேகாதி பிண்டத்தில்‌ மேற்படி அமுதக்காற்று வியாப்பிய 

மாயிருக்கும்‌. ஒருகால்‌ ஒரு க்ஷண நேரம்‌ அந்தக்‌ காற்று 

வியாபகமாயிருக்குங்கால்‌, ஜீவர்களுக்கு இது வரையில்‌ 
தாங்களறியாததான கடவுள்விளக்கம்‌ உண்டாகும்‌. மேற்படி 

காற்று வியாபகம்‌ ஏகதேசமு மில்லாவிடில்‌ ஜீவர்கள்‌ 
விஷக்காற்றினால்‌ சதா வியாபகமடைதலில்‌, இந்தச்‌ சொற்ப” 

ஜீவிப்பும்‌ விருத்திக்கு வர மாட்டாது. அமுதக்காற்று 

வியாப்பியமன்றி வியாபகமாயிருக்குங்‌ காலத்தில்‌, 

ஜீவர்களுக்கு அறிவுவிளக்கம்‌, மனநெகிழ்ச்சி, இந்திரிய 
அடக்கம்‌, ஈசுரபத்தி முதவியவும்‌ விளங்கும்‌. அக்காலத்தை 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 349 

அமுதக்காற்றின்‌ வியாபக காலமென்று அறியவேண்டும்‌. 

இதன்றி இருண்மயமாய்‌ முன்பின்‌ தோன்றாது அறிவின்றி 

யிருக்குங்காலம்‌ விஷக்காற்று வியாபகமாயிருக்குங்‌ 

காலமென்று அறியவேண்டும்‌. 

அண்டத்தில்‌ சந்திரா தித்த கிரஹண தோஷம்போல்‌ 

இப்பிண்டத்தில்‌ கிரஹண தோஷம்‌ யாதெனில்‌:- பிண்ட 

புருஷனுக்குப்‌ புறமாகிய கரணமென்றும்‌ சந்திரனாகிய 

தோற்றும்‌ அறிவு, இரும்பில்‌ துரிசு ஏறுவதுபோல்‌, 

விஷயவாசனையில்‌ அழுந்தி ஏகதேசப்‌ பிரகாச 

விளக்கமுடையதுதான்‌ சந்திரகிரஹணம்‌ இஃதறியாமை. சூரிய 

கிரஹணமென்பது:.. அகப்புறமாகிய தீவனென்னும்‌ 

சூரியனாகிய தோற்றுவிக்கும்‌ அறிவு, செம்பிற்‌ 

களிம்பேறுவதுபோல்‌, விஷயவாசனைமயமாய்‌ யாதுந்‌ 

தோன்றாது அறிவின்றி நிற்குங்காலம்‌ சூரியகரஹணம்‌. இஃது 

மாயாசிருட்டிக்கு இயற்கையானாலும்‌, இரும்பையும்‌ 

தாமிரத்தையும்‌ பரிசனாதி வேதிகளால்‌ ரவுப்பியாதி ஏமங்கள்‌ 

செய்வது போல்‌, நன்முயற்சியாகிய ஜீவகாருண்ய மயமாய்ப்‌ 

பரிச்சியஞ்‌ செய்தால்‌ மேற்படி துரிசு நீங்கும்‌. மேலும்‌ ஆசாரியர்‌ 
அனுக்கிரகத்தாலும்‌ நீங்கும்‌. இது பிண்டாண்ட கிரஹண 

சித்தாந்தம்‌. 

4. அண்ட பிண்ட திசைகள்‌ 

வடக்குப்‌ பாகம்‌, நக்ஷத்திரப்‌ பிரகாசம்‌. 

கிழக்குப்‌ பாகம்‌, சந்திரப்‌ பிரகாசம்‌. 

மேற்குப்‌ பாகம்‌, சூரியப்‌ பிரகாசம்‌. 

தெற்குப்‌ பாகம்‌, அக்கினிப்‌ பிரகாசம்‌. 

கிழக்கு - திக்கை நோக்கித்‌ தியானம்‌ செய்கின்றது 

போகசித்தியைப்‌ பெறுகிறதற்கு. 

மேற்கு ௪ சொர்ண சித்தியைப்‌ பெறுகிறதற்கு. 

தெற்கு = சாகாக்கலையை ( நித்திய தேகத்தையும்‌ 

ஞானசித்தியையும்‌) பெறுகிறதற்கு. 

வடக்கு சித்தசுத்தியைப்‌ பெறுகிறதற்கு. 

அத பன்‌ ௪ ம 



350 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

வடக்கு காற்புறம்‌, தெற்கு தலைப்பாகம்‌, இதனால்தான்‌ தெற்கு 

ஞானத்தில்‌ சிறந்தது: வடக்கு அஞ்ஙானத்தில்‌ அழுந்தியது. 
தலை &ழ்‌, கால்‌ மேல்‌ என்பதற்கு நியாயம்‌... 

அடி கீழ்‌, முடி மேல்‌. அடி தலை, முடி கால்‌. தலை 

கிழக்கு, கால்மேற்கு. கிழக்கு தாழ்ந்தது, மேல்‌ திக்கு உயர்ந்தது. 
மேலும்‌ இவற்றை அனுபவத்தால்‌அறிக. 

பிண்ட திசை: கிழக்கு, மேற்கு, தெற்கு, வடக்கு 

என்பவற்றில்‌ தலை தெற்கு. கால்‌ வடக்கு. நெற்றி கிழக்கு. 

முதுகு மேற்கு. 

5. அண்ட பிண்ட அமுதங்கள்‌ 

அண்ட அமுதம்‌ 4 - பிண்ட அமுதம்‌4 

அக அமுதம்‌ அக அமுதம்‌ 
அகப்புற அமுதம்‌ அகப்புற அமுதம்‌ 

புற அமுதம்‌ புற அமுதம்‌ 
புறப்புற அமுதம்‌ - மழை. புறப்பற அமுதம்‌. - வியர்வை 

6. மழை 

புகையின்‌ மூன்றாவது கலையின்‌ சீதளசக்தியினால்‌ 

மழையுண்டாகின்றது. இதுபோல்‌ சூரியகிரண உஷ்ண 

ஆவியாகிய புகை ஒஷதிகளிலும்‌ நீரிலும்‌ பாரிலும்‌ பொருப்பிலு 

முள்ள திரவசக்தியைக்‌ கிரகித்து, வாயுமண்டலத்தில்‌ சேர்த்து, 

மேலுங்£ மும்‌ உஷ்ணம்‌ நிரம்ப, மத்தியிலுள்ள திரவ அணுக்கள்‌ 

புழுங்கி நீராய்‌, காலபேத வண்ணம்‌ வாயுவால்‌ 

பிரேரிக்கப்பட்டு அசைக்கும்போது, கீழு மேலுமுள்ள 

உஷ்ணவாயு தடிப்பு விலகும்போது, மின்னலாகிய 

பிரகாசமும்‌, நெருங்கி யொன்றுபடும்போது சத்தமாகிய 

இடியும்‌, அத்தொனியால்‌ படலம்போல மூடியிருந்த காராகிய 

மேகம்விலகி வாயுவால்‌ கலங்கிய போது மழையும்‌ உண்டாகும்‌. 

இதன்றி, மேகம்‌ கடல்‌ ஜலத்தை உண்டு மழைபெய்வ தென்பது 

பொய்‌. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 351 

ட்‌ 7. முச்சுடர்‌ 

(சந்திரன்‌ சூரியன்‌ அக்கினி) 
சூரியன்‌ ஆணாகவும்‌ சந்திரன்‌ பெண்ணாகவும்‌, வலம்‌ 

இடம்‌ சத்தி சிவமுமாக உடையது மருட்டேகம்‌.* வலம்‌ 
சந்திரனாகிய சத்தியாயும்‌ இடம்‌ சூரியனாகிய 
சிவமாயுமிருப்பது அனுபவம்‌. திரிசிய அனுபவத்திலுள்ள 

இடம்‌ வலமாகவும்‌ வலம்‌ இடமாகவும்‌ அனுபவந்‌ தோன்றும்‌. 

சந்திர, சூரிய, அக்னியின்‌ கூட்டுறவால்‌ 7 நாட்கள்‌ தோன்றும்‌ முறை: 

மேலும்‌, சூரியன்‌ அக்கினியோடு கூடினால்‌ திங்களும்‌, சந்திரன்‌ 
அக்னியோடு கூடியபோது பானுவும்‌ (ஞாயிறு), சூரியன்‌ 
மதியோடு கூடிய போது பெளமனும்‌ (செவ்வாய்‌), சந்திரன்‌ 
பானுவொடு கூடியபோது செளமியனும்‌ (புதன்‌), சூரியன்‌ 
செளமியனொடு கூடியபோது குருவும்‌ (வியாழன்‌), சந்திரன்‌ 
பெளமனொடு கூடியபோது பிருகுவும்‌ (வெள்ளி), சூரிய 
சந்திரர்கள்‌ அக்கினியோடு கூடிய போது மந்தனும்‌ (சனி) 

தோற்றும்‌ ஆக 7 

மேற்படி. சூரியனுக்குக்‌ கலை 16 மேற்படி, கலை 
[6-ல்‌ சந்திரனுக்குக்‌ கலை 4 போக, இருப்பு கலை 12. சூரியன்‌ 
காரியவுருவன்‌. சந்திரனுக்குக்‌ கலை 16 மேற்படி. கலை 16-ல்‌ 
தாரகைகளுக்குக்‌ கலை 4 போக,, சூரியனால்‌ கொடுத்த 4 

கலையுஞ்சேர்த்து சந்திரனுக்குக்‌ கலை 76. சந்திரன்‌ 
காரியகாரண உருவன்‌. சகலன்‌ சூரியன்‌ கேவலன்‌ சந்திரன்‌. 

அனுபவத்தில்‌ இடம்‌ வலம்‌ போல்‌ மாறும்‌. பிரமத்துவம்‌ 

சூரியனிடத்திலும்‌, விஷ்ணுத்துவம்‌ சந்திரனிடத்திலும்‌ 
உள்ளன. அக்கினிக்குக்‌ கலை 64. இப்போது எட்டுக்‌ 

கலையோடு காரண உருவனாய்‌ மற்றைக்‌ கலைகளை 

உள்ளடக்கி நீருறு தீப்போல்‌ எங்குமுடையவன்‌. ஆகக்‌ கலை 
96. மேற்படி 96 கலையே 96 தத்துவமாய்ப்‌ பிண்ட வடி வாயிற்று. 

அக்கினிகலை 64-ன்‌ குணங்கள்‌ சைவத்தில்‌ 64 

திருவிளையாடல்கள்‌ ஆகவும்‌, உண்மை அடியார்கள்‌ 63 

* சிவ சதியாய்‌ உடையது மருள்தேகம்‌? 



352 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அதீதம்‌ ஒன்று ஆகவும்‌ வழங்குகின்றன. சந்திரகலை 12-மே 

வைஷ்ணவ பரத்தில்‌ துவாதச ஆழ்வார்களாக 

வழங்குகின்றன. மற்ற 20 கலையும்‌ கெளமாரம்‌, பாசுபதம்‌, 

மஹாவிரதம்‌, சாத்தேயம்‌, காணாபத்தியம்‌, காபாலம்‌, 

.செளரம்‌, மகம்‌ மதீயம்‌, பெளத்தம்‌, கிறிஸ்துவம்‌ முதலிய 

சமயங்களில்‌ வழங்குகின்றன. இவற்றின்‌ அனுபவங்களைக்‌ குரு 

முகத்தில்‌ அறிக. 

மேற்குறித்த சோம சூரியர்கள்‌ ஒன்றுபடுவது 

அமாவாசை. ஒன்றுபட்ட சோமன்‌ ஒவ்வொரு கலையாகச்‌ 

சூரியனிடத்திலிருந்து விடுபட்டு மேலேறிப்‌ பகிரண்டத்தில்‌ 

செல்லும்போது 16 கலையும்‌ பூர்த்தியாய்ப்‌. பிரகாசிப்பது 

பெளர்ணமி. பகிரண்டத்திலிருந்து பிரமாண்டத்திற்கு 

வியாபகமாகும்போது, சூரியஉஷ்ணம்‌ சோம கலையை 

ஒவ்வொன்றாகக்‌ கிரகிக்க ஒருகலையோடு பானுவுடன்‌ சேர்தல்‌ 

அமாவாசை. மேற்படி சோமகலையைப்‌ பானு கிரகிக்கா 

விட்டால்‌ இவ்வுலகம்‌ ஜீவிக்காது. சூரியன்‌ பிரமாண்ட 
பகரண்ட வியாபக, சந்திரன்‌ பகிரண்ட பிரமாண்ட வியாபகி. 

சூரியவியாபகம்‌ தோன்றாது, சந்திரவி யாபகந்‌ தோன்றும்‌. 

அனுபவத்தில்‌ சத்தி சிவம்‌ 

சூரியன்‌ அக்கினியோடு கூடியபோது சந்திரனாம்‌. 

சந்திரன்‌ ௮க்கினியோடு கூடியபோது சூரியனாகும்‌. சூரியன்‌ 

ஆணாகவும்‌ சந்திரன்‌ பெண்ணாகவும்‌, வலது பாகம்‌ 

சிவமாகவும்‌ இடது பாகம்‌ சத்தியாகவும்‌ வழங்கி வருவது 

மருட்டேக நியாயம்‌. வலது பாகம்‌ சத்தியாகவும்‌ இடது பாகம்‌ 

சிவமாகவு மிருப்பது அனுபவம்‌. 

சந்திரன்‌ சூரியன்‌ அக்கினி 

ரூபாரூபி ரூபி அரூபி 

காரியகாரணன்‌ காரியன்‌ காரணன்‌ 

சோபாமாத்திரன்‌ ஒளிமாத்திரன்‌ பிரகாச 

மாத்திரன்‌ 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 353 

சந்திரன்‌ 
சுடாத தன்மை 

கலை 12, தாரகை கலைச்‌ 

அர்த்தவடி வன்‌ 

பிரமாண்ட பகிரண்ட 

வியாபகன்‌ 

பச்சை வெண்மை 

கலந்தமேனி 

மனஅறிவு சபை 

மனஒளியே பதி 

பஞ்சவர்ணங்களாவன :. 

வெண்மை 

பச்சை 

செம்மை 

கருமை 

பொன்மை 

சூரியன்‌ அக்கினி 

சுட்டுஞ்சுடாத சுடுந்தன்மை 

தன்மை 

கலை 16 கலை64 

வட்டவடிவன்‌ பூர்ணவடிவன்‌ 

பிரமாண்ட வியாபகி 

வியாபக எங்கும்‌ வியாபகி 

பஞ்சவர்ணம்‌ சுவர்ணம்‌ 

ஜீவ அறிவு சபை ஆன்மஅறிவு 

சபை 

ஜீவஒளியே பதி ஆன்மஒளியே பதி 

ஆதிசத்தி அனுக்கிரகம்‌ 
பராசத்தி திரோபவம்‌ 

இச்சாசத்தி சம்மாரம்‌ 

கிரியாசத்தி ஸ்திதி 

ஞானசத்தி சிருஷ்டி 
8. சிருட்டி நியாயம்‌ 

ஆகாசம்‌ அனாத. அதுபோல்‌ அதற்குக்‌ காரணமான 

பரமாகாச சொரூபராகிய கடவுள்‌ அனாதி. அனாதியாகிய 

ஆகாசத்தில்‌ காற்றும்‌ அனாதி. அனாதியான வெளியில்‌ காற்று 

எப்படி அனாதியோ, அப்படிக்‌ கடவுளிடத்தில்‌ அருட்சத்தி 

அனாதியாய்‌ இருக்கின்றது. ஆகாயத்தில்‌ அணுக்கள்‌ நீக்கமற 

நிரம்பியிருக்கின்றன. இது போல்‌ கடவுள்‌ சமுகத்தில்‌. 

ஆன்மாகாசத்தில்‌ அணுக்கள்‌ சந்தானமயமாய்‌ நிரம்பி 

இருக்கின்றன. அந்த அணுக்களுக்கு ஆன்மாஎன்றே பெயர்‌. 

புதாகாயத்திலிருக்கும்‌ சாதாரண அசாதாரண 

அணுக்கள்‌ எழுவகையாய்ப்‌ பிரியும்‌. அவையாவன: வாலணு, 

திரவவணு, குருவணு, லகுவணு, அணு, பரமாணு, வி புவணு. 

மேற்படி அணுக்கள்‌ அனந்தவண்ண பேதமாய்‌ இருக்கும்‌. 



354 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

இவற்றில்‌ காரியவணு, காரிய காரணவணு, காரணவணு என 

மூன்றுவகையாய்‌, பக்குவ,அபக்குவ,பக்குவாபக்குவமென 

நிற்கும்‌. இவைபோல்‌ ஆன்மாகாயமான கடவுள்‌ சமுகத்தில்‌ 

ஆன்மாக்களும்‌ மூவகையாய்‌ நிற்கும்‌. யாவையெனில்‌ பக்குவ 

ஆன்மா, அபக்குவ ஆன்மா, பக்குவாபக்குவ ஆன்மா என 

'மூவகைப்படும்‌.. ஆகாயத்திலிருக்கும்‌ அணுக்கள்‌ மூன்று 

விதமானதற்குக்‌ காரணம்‌ அங்குள்ள காற்றேயாம்‌. அதுபோல்‌ 

ஆன்மாக்கள்‌ மூவிதமானதற்குக்‌ காரணம்‌ கடவுள்‌ 

சமுகத்திலுள்ள அருட்சத்தியேயாம்‌. 

அப்படி மூவகையான ஆன்மாக்களுக்கு அருட்சத்தியின்‌ 

சமுகத்தில்‌ தோன்றிய இச்சை, ஞானம்‌, கிரியை யென்னும்‌ 

பேதத்தால்‌ ஆன்மாக்களுக்குத்‌ தேகம்‌ மூன்றுள. 

யாவையெனில்‌: கர்ம தேகம்‌, பிரணவதேகம்‌, ஞானதேகம்‌ 

என மூன்று விதம்‌. அப்படி மூன்று தேகம்‌ உண்டானதற்குக்‌ 

காரணம்‌: பூத ஆகாயத்திலுண்டான வாயு பேதத்தினால்‌ 

சோமசூரியாக்கினி யென மூன்று வகை நிற்பன போலுணர்க. : 

அந்த ஆகாயத்தை விரிக்கில்‌ அனந்த பேதமாம்‌. வாயுவின்‌ 

பேதம்‌ அதுபோலனந்தம்‌. ஒருவாறு அறுபத்து நான்குகோடி 

பேதம்‌. இவற்றில்‌ அமுதபாகம்‌, விஷபாகம்‌, புதபாகம்‌, 

உஷ்ணபாகம்‌ எனப்‌ பலபேதப்படும்‌. 

மேற்படி. அணுக்கள்‌ அனந்த வண்ண மாதலால்‌, 

அனந்த அணுக்கள்‌ சேர்ந்து ஒரு வித்தாய்‌, இவ்வித்து 
திரவஅணு சம்பந்தமாய்‌ குரு அணுவோடு சேரும்போது, 

பூதகாரிய அணுவாகிய கிரண உஷ்ணத்தால்‌ தீவிக்கும்‌. 

ஜீவி த்த ஓஷதி முதலியன இந்த நியாயத்தால்‌ வர்ணம்‌ ரசி 

முதலிய பேதப்படுகின்றன. இவ்வண்ணமே பெளதிக பிண்ட 

அணுக்கள்‌ காரண சூரிய உஷ்ணமாகிய ஜீவ உஷ்ணத்தால்‌ 
வடிவமாய்‌, பரமகாரணதயையால்‌ ஜீவிக்கன்றன. 

சிலகாலத்தில்‌ வித்துக்களாதியாம்‌. சிலகாலத்தில்‌ விருக்ஷ 

மாதியாம்‌. எல்லாவற்றிற்கும்‌ ஆதியாயுள்ளது பூதகாரிய 

அணுவாகிய சரிய கிரணமேயாம்‌. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 355 

இவ்வண்ணமே, ஒரு காலத்தில்‌ கடவுள்‌ பிரேரகத்தால்‌ 

அருட்‌ சத்தி ஆன்மாகாசத்தில்‌ விசிரிம்பிக்க, ஆன்மாக்கள்‌ 

வெளிப்பட்டுப்‌ பஞ்சகிருத்தியத்‌ தொழிற்படும்‌. மேற்படி 

ஆன்மாக்கள்‌ வெளிப்பட்ட அக்கணமே, மேற்படி ஆகாயம்‌ 

சந்தானமாதலால்‌, ஆன்மாக்கள்‌ நிரம்பி நிற்கும்‌. ஆதலால்‌ 

பஞ்சகிருத்தியம்‌ எக்காலத்தும்‌ தடையுறாது. ஆன்மாக்கள்‌ 

தாழ்ந்த கதியடைவது அனாதியியற்கை யல்ல; ஆதி 

செயற்கையே யாம்‌. ஆணவம்‌ அனாதி யியற்கையேயாம்‌. இதன்‌ 

இரகசியம்‌ குருமுகமாயறிக. 

9. பக்ஷ்பேதமும்‌ சிருஷ்டியும்‌ 

சிருஷ்டிகள்‌ பக்ஷ்பேதத்தால்‌ அனந்தவகை. 

பகஷ்மாவன அணு பக்ஷம்‌, பரமாணுப்க்ஷம்‌, சம்புபக்ஷம்‌, 

விபுபக்ஷம்‌, பிரகிருதிபக்ஷம்‌- ஆக 5. இவற்றில்‌ சம்பு, விபு- 

இவ்விரண்டிற்கும்‌ அபக்குவமில்லை. மற்ற மூன்றிற்கும்‌ பக்குவ 

அபக்குவ முள. இதற்குப்‌ பிரமாணம்‌. “அடர்‌. மலத்தடையால்‌ 

தடையுறும்‌”, “தடையுறாப்பிரமன்‌” என்னும்‌ திருப்பா 

சுரங்களின்‌ உள்ளக்கிடையா லுணர்க. மேற்படி பக்ஷ சிருஷ்டி 

விசித்திரங்காளவன. அணுபக்ஷ அபக்குவ சிருஷ்டி 

ஓஷதிகளாலும்‌ பெளதிகங்களாலும்‌ ஆகார மூலமாய்‌ ஸ்திரீ 

புருஷ சம்பந்தத்தோடு உண்டாக்குவது. மேற்படி பக்குவ 

சிருஷ்டியாவது புருஷன்‌ ஸ்திரீயைப்‌ பார்ப்பதுபோல்‌ தன்‌ 

அஸ்தத்தால்‌ ஸ்திரீயைத்‌ தடவி ஊன்றி நோக்கிப்‌ புருஷனோடு 

தேகசம்பந்தஞ்‌ செய்வித்து உண்டாக்குவது. பரமாணுபக்ஷ 

அபக்குவ சிருஷ்டி. தேகத்தைக்‌ கரத்தால்‌ பரிசித்து ஊன்றிப்‌ 

பார்த்த உடன்‌ கருத்தரித்தல்‌. மேற்படி பக்ஷத்தில்‌ பக்குவம்‌ 

கண்ணால்‌ பார்த்த உடனே புணர்ச்சியன்றிக்‌ கருத்தரித்தல்‌. 

சம்புபக்ஷம்‌ வாக்கினால்‌ சொன்னவுடன்‌ கருத்தரித்தல்‌. 

பிரக்ருதி பக்ஷத்தால்‌ சங்கற்பித்த முன்றேமுக்கால்‌ ' 

நாழிகைக்குள்‌ பிண்டம்‌ கீழ்த்தோன்றுதல்‌. விபுபக்ஷ சிருஷ்டி 

பார்த்தவுடன்‌ திரண முதலானவற்றையும்‌. நரனாகச்‌ 

செய்வித்து அநேக விசித்திரங்கள்‌ உண்டுபண்ணுவது. 



356 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

மேற்படி சிருஷ்டிகள்‌ பல: வேதாகமங்களிலேயும்‌ பலபட 

விரிந்தன. 

இந்து வேதத்தின்‌ முக்கியாமிசத்தை... கிறிஸ்தவர்கள்‌ 7 

நாளில்‌ இந்த உலகத்தைப்‌ படைத்ததாகச்‌ சொல்லுவதின்‌ 

உண்மை. அது வல்ல. யாதெனில்‌: சில அனுபவ விஷங்களை 

அது விரிக்கின்றது. கைந்நொடிப்பொழுதில்‌ 60-ல்‌ 7 பாகம்‌ 

ஆகிய 7 கலையில்‌ முடிந்தது. மேற்படி கலைகளாவன 

பெண்பாகத்தில்‌ 4, ஆண்பாகத்தில்‌ 3- ஆக 7. ஒவ்வொரு 

கலையில்‌ தாது அணுவாய்ச்‌ சேர்ந்து 7-ல்‌ கலையில்‌ ௧௫௬ 

சம்பூர்ணாய்ச்‌ சப்த தாதுவுங்‌ கூடிய பிண்டமாகும்‌. 

கலை 

பெண்பாகத்தில்‌ கலை 4, ஆண்பாகத்தில்‌ கலை 3, 

ஆகக்‌ கலை 7, ஓவ்வொரு கலையில்‌ ஒவ்வொரு 

தாதுஅணுவாய்ச்‌ சேர்ந்து 7-வது.கலையில்‌ கரு சம்புரணமாய்ச்‌ 

சப்த தாதுக்களும்‌ கூடியபின்‌ பிண்டமாகும்‌. 

சிருஷ்டி வகை 

சிருஷ்டிவகை.5 : அணுபக்ஷம்‌, பரமாணுபக்ஷம்‌, 

சம்புபக்ஷம்‌, வி புபக்ஷம்‌, பி ரகிருதிபக்ஷம்‌, இவற்றில்‌ சம்பு, விபு, 

தவிர மற்றவைகளுக்குப்‌ பக்குவம்‌, அபக்குவம்‌ உண்டு. 

அணுபக்ஷ்த்தில்‌ அபக்குவ சிருஷ்டியாவது ஒஷதிகளையும்‌ 
பவுதிகங்களையும்‌ உள்ளுக்குக்‌ கொடுத்து, ஸ்திரீ புருஷ 

சம்பந்தத்தோடு பிரஜோத்பத்தி செய்வது: பக்குவ சிருஷ்டி 

புருஷன்‌ ஸ்திரியைப்‌ பார்ப்பதுபோல்‌ ௮ஸ்தத்தால்‌ தடவி 

ஊன்றிப்‌ பார்த்து, தேக சம்பந்தம்‌ செய்து ஸந்தானத்தை 

உண்டாக்குவது. பரமாணுபக்ஷ அபக்குவ சிருஷ்டியாவது 

புருஷன்‌ தேகத்தைத்‌ தடவிப்பார்த்த உடனே கருத்தரித்தல்‌: 

பரமாணுபக்ஷீ பக்குவ சிருஷ்டியாவது கண்ணால்‌ 

பார்த்தவுடன்‌ கருத்தரித்தல்‌. சம்புபக்ஷ்‌ அபக்குவ சிருஷ்டி 

வாக்கினால்‌ சொன்னவுடன்‌ கருத்தரித்தல்‌. சம்புபக்ஷ பக்குவ 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 357 

சிருஷ்டியாவது சங்கற்பித்த மூன்றே முக்கால்‌ நாழிகைக்குள்‌ 

கருத்தரித்துக்‌ கீழே பிண்டம்‌ வெளிப்படல்‌. விபுபக்ஷ்மாவது 

பார்த்தவுடன்‌ திருண முதலானவற்றை மனுஷியனாகச்‌ செய்து, 

அதில்‌ அனேக விசித்திரங்கள்‌ செய்தல்‌. 

10. மும்மலபேதமும்‌ சிருட்டியும்‌ 

ஆணவம்‌ மாயை கன்மம்‌ என மலம்‌ மூன்று. இதில்‌ 

பக்குவம்‌ 3, அபக்குவம்‌ 3.ஆக 6. இவை ஒவ்வொன்றும்‌ 

மும்மூன்றாக விரிதலின்‌ 18 ஆம்‌. இந்தக்‌ கன்ம பேதத்தால்‌ 

அருட்சத்தியின்‌ சமுகத்தில்‌ எழுவகைத்‌ தோற்ற முண்டானது. 

மேற்படி கன்ம மலத்தால்‌ சிருட்டி உண்டாகும்‌ விவரம்‌ 

ஒருவாறு பக்குவ ஆணவம்‌, பக்குவமாயை- இவ்‌ 

இரண்டினாலும்‌ விஞ்ஞானகலாபேதம்‌. அபக்குவமாயை, 

அபக்குவகன்மம்‌, அபக்குவஆணவம்‌ கூடியது. தேவ நரக 

பைசாசங்கள்‌. பக்குவமாயை, அபக்குவ கன்மம்‌ கூடியது 

ஜீவர்கள்‌. அபக்குவகன்மம்‌, அபக்குவகன்ம ஆணவம்‌, 

அபக்குவகன்ம மாயை - இவை கூடியது தாவர உயிர்கள்‌. இதை 

விரிக்கில்‌ பெருகும்‌. 

ஆணவம்‌ , மாயை, கன்மம்‌ 

ஆணவம்‌, மாயை, கன்மம்‌-இம்மூன்றில்‌ பக்குவம்‌ 3, 

அபக்குவம்‌ 3 ஆக 6-ல்‌ ஒவ்வொன்றில்‌ மும்மூன்றாக விரிந்தவை 

18. பக்குவ ஆணவம்‌ பக்குவமாயை யிவ்வி ரண்டும்‌ தனித்து 

நிற்பது விஞ்ஞானகலர்‌. சுர, நரக. பைசாசங்கள்‌. அபக்குவ 

மாயை, அபக்குவகன்மம்‌, அபக்குவ ஆணவம்‌ கூடித்‌ தடித்தது. 

ஜீவர்கள்‌ பக்குவமாயை அபக்குவகன்மம்‌. தாவரங்கள்‌ 

அபக்குவகன்மம்‌ அபக்குவமாயை அபக்குவஆணவம்‌ -இந்த 

மயமாக நிற்றல்‌. 

11. எழுவகைப்‌ பிறப்பு 

இந்தத்‌ தேகத்திற்குப்‌ பிறப்பு 7 உண்டு. அதுபோல்‌ 
ஏழுவகைப்‌ பிறப்பிலும்‌ ஒவ்வொரு பிறப்பிற்கு எவ்வேமு 

பிறப்புண்டு. அந்த எவ்வேழு பிறப்பும்‌ ஒவ்வொன்றில்‌ 

அனந்தமாய்‌ விரிந்த யோனி பேதங்களின்‌ விரிவெல்லாம்‌ 



358 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

தோன்றி மேலேறி மறுபிறவி உண்டாம்‌. ஒவ்வொரு பிறவியும்‌ 

எந்தக்‌ கற்பத்தில்‌ நஷ்டமடைகின்றதோ அந்தக்‌ கற்பகாலம்‌ 

வரையில்‌ தோற்ற மில்லாமல்‌ மண்ணில்‌ மறைந்திருந்து, 

மறுகற்பத்தில்‌ தோன்றி, இவ்விதமாகவே மற்றயோனி 

களிடத்திலும்‌ பிறந்து, முடிவில்‌ இத்தேகங்‌ கிடைத்தது. 

இத்தேகத்திற்கும்‌ ஏழு பிறவி யுண்டு. யாதெனில்‌:. 
கர்ப்பத்தில்‌ ஐந்து மாதம்‌ வரையில்‌ குழவியாயிருப்பது ஒன்று, 

அவயவாதி உற்பத்திக்‌ காலம்‌ ஒன்று, பிண்டம்‌ வெளிப்பட்ட 

காலம்‌ ஒன்று, குழந்தைப்‌ பருவம்‌ ஒன்று, பாலப்பருவம்‌ ஒன்று, 

குமாரப்பருவம்‌ ஒன்று, விருத்தப்பருவம்‌ ஒன்று ஆகப்‌ பிறவி 

7. இவ்வாறே தாவர முதலியவற்றிற்கு முள. மேலும்‌, ஸ்தூ£லப்‌ 

பிறப்பு 7, சூட்சுமப்‌ பிறப்பு 7, காரணப்பிறப்பு 7. ஆதலால்‌, 

மேற்குறித்த ஸ்தூலப்பிறப்பு, சூட்சுமப்பிறப்பு யாதெனில்‌: 

ஜாக்கிரம்‌, சொப்பனம்‌, சுழுத்தி, ஜாக்கிரத்தில்‌ சொப்பனம்‌, 

ஜாக்கிரத்தில்சுழுத்தி, ஜாக்கிரத்தில்‌ சொப்பனம்‌, ஜாக்கிரத்தில்‌ 

சுழுத்தி, சொப்பனத்தில்‌ சொப்பனம்‌, சொப்பனத்தில்‌ சுழுத்தி. 

ஆக பிறப்பு7. காரணப்பிறப்பு-மனோ சங்கற்பங்களெல்லாம்‌ 
பிறவி. ஆதலால்‌ மேற்குறித்த பிறவிக்குக்‌ காரணம்‌ நினைப்பு 

மறைப்பு. அது அற்றால்‌ பிறவியில்லை. எப்படி. அறுமெனில்‌: 

பரோபகாரம்‌ சத்விசாரம்‌--இவ்விரண்டாலும்‌ மேற்குறித்தது 

நீக்கிச்‌ சிவானுபவம்‌ பெறலாம்‌. 

ஜென்மம்‌ : - 

பூர்வஜென்மம்‌ என்பது கர்ப்பகோளவாசம்‌. 

உத்தரஜென்மம்‌ என்பது ஜனனகாலம்‌. 

12. ஆண்பெண்‌ -பெண்ணாண்‌ 

ஆணுக்குள்‌ பெண்ணும்‌ பெண்ணுக்குள்‌ ஆணும்‌ 

இருக்கும்வி தம்‌ எவ்வாறெனில்‌. பிருதிவி அப்பு, தேயு, வாயு, 

ஆகாசம்‌, பிரகிருதி, ஆன்மா வென்னும்‌ 7-ம்‌ கூடி, சுக்கில 

சுரோணித சம்பந்த சப்த தாதுவாய்‌, சிருஷ்டிக்குக்‌ 

காரணமாயின .ஆதலால்‌ ஆண்பாகம்‌ சேராது பெண்ணு 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 359 

ருவப்படாது. பெண்பாகஞ்‌ சேராது ஆணுருவப்படாது. 

மேலும்‌ ரூப பேதத்தைப்‌ பெண்‌ ஆண்‌ என்பது அறியாமை. 
மேலும்‌ அறிவினுயர்ச்சி தாழ்ச்சியாலும்‌, சிருஷ்டிக்குக்‌ 

காரணமான வித்து தங்குவதற்கு க்ஷேத்திரமானதாலும்‌ 
ஒருவாறு உருவத்தால்‌ கொள்ளலாம்‌? அனுபவத்தால்‌. 

கொள்ளப்படாது. அறிவினுயர்ச்சி தாழ்ச்சியென்பது 

ஜீவஅறிவாகிய மன அறிவு பெண்ணிடத்தும்‌ ஆன்மஅறிவாகிய 

அறிவு ஆணிடத்தும்‌உள்ளது. மேலும்‌ மன அறிவு புத்தி அறிவு 
என்றும்‌ சொல்லக்கூடும்‌. ஆதலால்‌ உருவம்‌ குறிப்பது 

அவசியமல்ல. மேலும்‌ ஆகாசத்தில்‌ பிருதிவி தோன்றவது 

போல்‌ ஸ்திரீ பாகமாகிய பிருதிவியில்‌ ஆகாசமுந்‌ தோன்றும்‌. 
ஆனதால்‌ அனுபத்தில்‌ தெரியும்‌. 

3. ஆண்‌ பெண்‌ பருவம்‌ 

ஆண்பிள்ளைப்பருவம்‌5 பெண்பிள்ளைப்பருவம்‌8 

சைசவம்‌5 வரையில்‌ பேதை 7 வரையில்‌ 

வாலிபம்‌15 வரையில்‌ பெதும்பை9 வரையில்‌ 

கெளமரவம்‌ 30 வரையில்‌ மங்கை 12 வரையில்‌ 

யெளவனம்‌ 40 வரையில்‌ மடந்தை16 வலையில்‌ 

வார்த்திகம்‌ 40-க்குமேல்‌ அரிவை 25 வரையில்‌ 

தெரிவை 30 வரையில்‌ 

பேரிளம்பெண்‌ 40 வரையில்‌ 

விருத்தை 40-க்கு மேல்‌ 

14. ௧௬ உற்பத்தி 

கருத்தோன்றும்‌ சுக்கில நியாயம்‌ யாதெனில்‌. சுக்கிலம்‌ 

இரண்டரை வராகனெடை யளவா யிருக்கும்‌. அதில்‌ 

விக்ஷ்பாகமாகிய சத்தி 1; சாதாரண மென்னும்‌ பூதமாகிய 

அறிவு1/: அசாதாரண அமுத மாகிய விந்து அரை-ஆக-. 

இரண்டரை. இதுபோல்‌ பெண்பாலிடத்தும்‌ சுரோணிதமுளது. 

மேற்கண்ட சுக்கில சுரோணித மிரண்டினும்‌ கடவுள்‌ 

ஆவியுள்ளது, கோசத்தின்‌ முன்‌ விஷம்‌, அதை அடுத்து பூதம்‌, 
அதற்கு மேல்‌ அமுதம்‌ உண்டு. இவ்வாறு பெண்பாலிடத்து 

முண்டு. முன்னுள்ள விஷபாகம்‌ புணர்ச்சிக்‌ காலையில்‌ 



360 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

வெளிப்பட்டால்‌ தேகநஷ்டம்‌: பூதம்‌ வெளிப்பட்டால்‌ வியாதி: 

அமுதம்‌ வெளிப்பட்டால்‌ சந்ததி விருத்தி. கடவுளருளால்‌ 

காலச்சக்கரம்போல்‌ ஏகதேசத்தில்‌ கோச உபஸ்தங்களின்‌ 

அமுதபாக நாடியை முன்னே தள்ளி, விஷாதிகளைப்‌ பின்னே 

சேர்த்துக்‌ கருத்தரிக்கச்‌ செய்விப்பார்‌. இந்த நியாயத்தால்‌ 

இடைவிடாது புணருகிறவர்களுக்குக்‌ கர்ப்பமில்லை. மேலும்‌, 

விந்துவளம்‌, இடவளம்‌, வன்னி, கிருமி, மோக விசேடம்‌ - 

இவற்றாலுங்கர்ப்ப மில்லை. 

சுக்கிலம்‌ உண்டாவதற்குக்‌ காரணம்‌: தினம்‌ ஆகாரங்‌ 

கொண்டால்‌ அவ்வாகாரம்‌ மார்பிடத்தில்‌ ஓர்‌ தட்டில்‌ தங்கும்‌. 

அந்தத்‌ தட்டின்‌ மேல்‌ கடவுள்‌ கடவுளி என்றிரண்டாகி 

யிருக்கிறது. உண்ட அன்னத்தை இரண்டரை நாழிகையில்‌. 

அந்த அன்னத்திலுள்ள அமுதைப்‌ பிரித்து, ஊட்டவேண்டி௰ய 

தத்துவத்திற்கு ஊட்டுகின்றது. மறுபடியும்‌ ஐந்து நாழிகைக்குள்‌ 
மேற்படி அன்னத்தினது மத்திய தரமாகிய நெகிழ்ச்சியைக்‌ 

குறித்துச்‌ சுக்கிலமாக்கி, இரண்டரை வராகனெடையில்‌ 

கோசநுனியில்‌ ஒன்றும்‌ நாபியில்‌ ஒன்றம்‌ பிரமரந்திரத்தில்‌ 

அரையுஞ்‌ சேர்த்து , மற்றவைகளைக்‌ கொண்டு அங்கங்கு 

விளக்கத்தை யுண்டு பண்ணி ஈளை குரும்பை நகத்தூசு 

தொப்புளழுக்கு கண்பீளை முதலான அழுக்கை வெளிப்டுத்து 
கின்றது. மேற்படி அன்னத்தை ஏழரை நாழிகைக்குள்‌ - 

அதிலுள்ள திரவாம்சத்தைப்‌ பிரித்து, உதிரமாக்கி 

யுட்டுகின்றது. ஏழரைக்குமேல்‌ மேற்படி சக்கையை 

மலபாகத்தில்‌ தள்ளி விடுகின்றது. இதுபோல்‌ எந்த 

வஸ்துக்களையும்‌ பிரிக்கின்றது. ஆதலால்‌, ஆகாரங்கொண்ட 

ஏழரை நாழிகைக்கு மேல்‌ ஆகாரங்‌ கொள்ள வேண்டும்‌. 

சுக்கில சுரோணிதம்‌ 

சுரோணிதப்‌ பையிடத்தில்‌ மூன்றுமணி சேர்ந்த கொத்து 

1 வலது புறத்திலும்‌, நான்கு மணி சேர்ந்த கொத்து 1 இடது 

புறத்திலும்‌ இருக்கின்றன. சுரோணித சுக்கிலம்‌ கலந்து கர்ப்பந்‌ 

தரிக்கின்ற காலத்தில்‌, மூன்று சேர்ந்த கொத்தில்‌ சம்பந்தப்‌ ' 

பட்டால்‌ ஆண்‌ குழந்தையும்நான்கு சேர்ந்த கொத்தில்‌ 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 361 

சம்பந்தப்பட்டால்‌ பெண்‌ குழந்தையும்‌ பிறக்கும்‌. புணர்ச்சிக்‌ 

காலத்தில்‌ வல்து புறம்‌ சாய்வாகப்‌ புணர்ந்தால்‌ ஆணும்‌, 
இடதுபுறம்‌ சாய்வாகப்‌ புணர்ந்தால்‌ பெண்‌ குழந்தையும்‌ பிறக்கும்‌. 

15. சப்த தாதுக்கள்‌ i 

ஆணில்‌ 3, பெண்ணில்‌ 4. ஆணில்‌ மூன்றாவனஃ- 

ஆகாசம்‌, பிரகிருதி, ஆன்மவுணர்ச்சி. இவைகள்‌ ஒருமித்துச்‌ 

சுக்கிலமாகத்தடித்துக்‌ கோசத்தடியல்‌ செம்பரத்தம்பூவி தழ்‌ 

மூன்று மொன்றாயடுக்கியது போலிருக்கும்‌. பெண்ணிடத்தில்‌ 

நான்காவன:-பிருதிவி அப்பு, தேயு, இயமானன்‌ என்னும்‌ வாயு- 

ஆகநான்கும்‌ ஒருமித்துப்‌ பல்லிமுட்டைபோல்‌ 4 பாகமாகப்‌ 

பிரிந்து ஒரே வண்ணமாய்‌ யோனிக்குள்‌ இருக்கும்‌. ஆக 7-ம்‌ 

கூடி ஒருமித்துச்‌ சுக்கில சுரோணித சம்பந்ததப்பட்டுப்‌ 

பிண்டமாம்‌. இது சப்த தாது. மேற்படி தாதுக்களின்‌ பெயர்‌ 

தோல்‌, ௮ஸ்தி,தசை, மூளை, சுக்கிலம்‌, இரத்தம்‌, இர்சம்‌- ஏழு. 

மேற்படி சத்துக்கள்‌ ஆணிடத்துள்ள இடங்கள்‌ மூளை, 

தொப்புள்‌, லிங்கத்தடி: பெண்ணுக்குள்ள இடங்கள்‌ மூளை, 

தொப்புள்‌, உபஸ்தத்தடி, ஸ்தனத்தின்‌ கழ்‌. புணர்ச்சிக்‌ 

காலத்தில்‌ இந்தச்‌ சத்துச்‌ சேர்ந்து வெளிப்பட்டால்‌ 
கர்ப்பமுன்டாம்‌. 

தேக சத்து 

ஆண்‌ பிள்ளையின்‌ தேகத்தில்‌ 3 இடங்களில்‌ சத்துண்டு. 

அவை, 1. மண்டையின்‌ மூளை, 2. கொப்பூழ்‌, 3. இலிங்கத்தின்‌ 

கிழ்புறம்‌ . பெண்‌ பிள்ளைக்குத்‌ தேகத்தில்‌ சத்து 4 இடங்களில்‌ 
உண்டு. அவை, 1. மண்டையின்‌ மூளை, 2 ஸ்தனங்களின்‌ கீழ்‌, 

2. கொப்பூழ்‌, 4. குய்யம்‌. தேகத்தைத்‌ திறந்து வைத்திருத்தல்‌ 

ஆகாது: சத்துக்‌ காய்ந்துபோம்‌. 

16. பிண்ட இலக்கணம்‌ 

தலை அண்டம்‌, மார்பு முதலானவை பிண்டம்‌. 

அண்டத்தில்‌ பிண்டம்‌ புருவமத்தி, அண்டத்தி பண்டம்‌ 

பிரமரந்திரம்‌. இதில்‌ சோம சூரியாக்கினி பிரம விஷ் க்கள்‌ 

இருக்குமிடம்‌: நேத்திரம்‌ புருவமத்தி, அண்ணா. பிரமரந்திரம்‌. 
இதில்‌ பிரகாசமாயும்‌அறிவாயும்‌ பிராணவாயு வாயும்‌....... 



362. திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

இருக்கின்றது. பிண்டத்தில்‌ பிண்டம்‌ இடுப்புக்குங்கீழ்‌ 

பாதபரியந்தம்‌.பிண்டத்தி லண்டம்‌ பீசம்‌, பிண்டம்‌ வயிறு..... 

மேற்படி பிண்ட ஸ்தானத்தில்‌ கர்த்தாக்களிருக்கு மிடம்‌ கோசம்‌, 

தொப்புள்‌, மார்பு! இவர்கள்‌ வண்ணம்‌, நாடி, உஷ்ணம்‌, 

காற்று, குறி முதலிய பேதங்களாம்‌. ஆதாலல்‌, பிரம விஷ்ணு 

ருத்திர பேதங்கள்‌ அனந்த கோடி. அண்டத்தைதப்‌ பார்க்கிலும்‌ 

பிண்டம்‌ விசாலமுள்ளது. இது போலவே பிரமாண்ட நியாயம்‌. 

ஜீவஸ்தானம்‌ 

இந்தத்‌ தேகத்தில்‌ ஜீவன்‌ இருக்கின்ற ஸ்தானம்‌. அதில்‌ 
முக்கிய ஸ்தானம்‌2. அவை யாவை? கண்டம்‌, சிரம்‌ 

சிரத்திலுள்ளது பரமாத்மா என்னும்‌ சாமானியஜீவன்‌ 

இதுஇறக்காது. கண்டத்திலுள்ளது ஜீவாத்மா என்னும்‌ விசேஷ 

ஜீவன்‌. இது இறந்துவிடும்‌. மேற்படி தேகத்தில்‌ பிரமபேதம்‌ 

கிழும்‌ மேலு மிருப்பதால்‌, நாமடைய வேண்டிய பதஸ்‌ 

தானங்கள்‌ எவை என்றால்‌: அவை கண்டமுதல்‌ உச்சி வரையில்‌ 

அடங்கியிருக்கின்றன. மேற்படி பதங்களாவன சொர்க்க 

பூர்வமாக சதாசிவபத மீறாக உள்ளன. இதற்கு மேல்‌ நாதாதி 

சுத்த மீறாக வுள்ளன. கைலாசாதி பதங்கள்‌ உந்திக்கு மேல்‌ 

கண்ட மீறாகவுள்ளன இது சாதாரணபாகம்‌. நரக இடமாவன 

உந்தி முதல்‌ குதபரியந்தம்‌. கர்ம ஸ்தானம்‌ குத முதல்‌ பாத மீறா 
கவுள்ளது. இவைகளில்‌ பிரமாதிப்‌ பிரகாச முள்ளது. 

அனுபவிப்பது கண்டத்தில்‌ இந்தத்‌ தேகத்தில்‌ எமனிருக்குமிடம்‌ 

குதமாகிய நரகஸ்தானத்துக்கு இடது பாகம்‌. மேற்படி தேகத்தில்‌ 
ஆன்மா தனித்திருக்கும்‌: ஜீவன்‌ மனமுதலிய அந்தக்கரணக்‌ 

கூட்டத்தின்‌ மத்தியிவிருக்கும்‌. 

பூர்வோத்திரம்‌ 

பிண்டத்தில்‌ புர்வமென்பது தலை, உத்தரமென்பது 

கால்‌. பூர்வ மென்பது புர்வசம்பந்தத்தால்‌ வந்த பெயர்‌. 

பூர்வஞான மென்பது நெற்றிக்‌ கண்ணால்‌ பார்த்தல்‌. 

பிண்டத்திற்குக்‌ கிழக்கு முகம்‌, மேற்கு கால்‌, வடக்கு வலதுகை, 

தெற்கு இடதுகை: கொடிமரம்‌ தொப்புளடி, மேற்படி 



"உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 363 

மரத்தின்‌அளவு உண்ணாக்கு கொடி புருவ மத்திக்‌ 

குள்ளிருக்கும்‌ வபை, பலிபீடம்‌ தொப்புள்‌, நந்தி என்பது பசு 
ஆணவமலம்‌, மூலாதாரத்தினது உள்ளங்கமே சிவலிங்கம்‌, 

வாய்‌ வாசல்‌, புருவமத்தி சபை, அறிவே பதி: ஆதி கால்‌, அநாதி 
தலை: கீழ்‌ தலை, மேல்‌ கால்‌. ஆதலால்‌, பூர்வம்‌, பூர்வபூர்வம்‌, 

உத்தரம்‌, உத்தரோத்தரம்‌ என நான்கு. இதில்‌ பூர்வமென்பது 

புறப்புறமாகிய நக்ஷத்திரம்‌ போன்ற இந்திரியக்‌ காட்சி. 

பூர்வபூர்வம்‌ புறமாகிய சசிபோன்ற கரணக்காட்சி. உத்தரம்‌ 

அகப்புறமாகிய பரிதி போன்ற ஜீவக்காட்சி. உத்தரோத்தரம்‌ 

அகமாகிய அக்கினி போன்ற ஆன்மக்காட்சி. ஆதலால்‌ அகம்‌, 

அகப்புறம்‌ புறம்‌, புறப்புறம்‌ என்னும்‌ நான்குமே மேற்கு 

மேற்குறித்த பூர்வாதி உத்தரோத்தரமேன வழங்குவது. 

பிண்ட நியாயம்‌ 

அண்டமென்பது கழுத்துக்கு மேல்‌ சிரம்‌. 

பிண்டமென்பது கழுத்துக்குக்‌ கீழ்‌ பாதம்‌ வரையில்‌. 

அண்டத்தில்‌ சோமன்‌ சூரியன்‌ அக்கினி பிரமா விஷ்ணு 

ருத்திரன்‌ இருக்குமிடம்‌ நெற்றி. பிண்டத்தில்‌ பிரமா, விஷ்ணு 
ருத்திரன்‌ இருக்குமிடம்‌ பிரஜாபதி, தொப்புள்‌, மார்பு. இவர்கள்‌ 
வாயு வடிவம்‌. இதிற்‌ பிரம பேத மனந்தம்‌. விஷ்ணு ருத்திர 

பேதம்‌ அனந்தம்‌: அண்டத்தைப்‌ பார்க்கிலும்‌ பிண்டம்‌ 

விசாலமுள்ளது. இதுபோலவே பிரமாண்ட நியாயம்‌. 

17. பிண்டாணுபவ இலட்சகணம்‌ 

மனித தேகத்தில்‌ கோசத்திற்கு இரண்டரை 

அங்குலத்திற்குமேல்‌ நாற்சதுரமான ஒரு பையுண்டு. அதில்‌ 16 

வயதாளவும்‌ உண்டாகும்‌ இந்திரியம்‌ ஜலமாகச்‌ சேருகின்றது. 

அதைத்தான்‌ மானசதடாக மென்று சொல்லுகின்றது, 16-க்கு 

மேல்சேரும்‌ இந்திரியம்‌ உறைந்த அந்த ஜலத்திற்கு மத்தியில்‌ 
சேருகிறது, அப்படியாகச்‌ சேர்ந்து கொண்டு வரும்‌ இந்திரியம்‌ 

பொன்வர்ணமாக இருக்கும்‌. அது தாமரைப்பூ வென்று 

சொல்லப்படும்‌. அதன்‌ மத்தியில்‌ ஒரு ஆவி சாதாரண 

காற்றுக்கு நூற்றிலொரு பங்காக வெகு நேர்மையாக இருக்கும்‌, 

அதன்‌ வண்ணம்‌ பொன்மயமாயிருக்கும்‌. அதற்கு அதிஷ்டான 



364 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

தெய்வம்‌ பிரமனென்று சொல்லப்படும்‌. அந்த ஆவி 

உண்டாகுங்‌ காலம்‌ அவருக்குச்‌ சகலகாலம்‌ என்றும்‌அடங்குங்‌, 

காலம்‌ கேவலகாலம்‌ என்றும்‌ சொல்லப்படும்‌. அந்த ஆவி 
உண்டாகுங்‌ காலத்தில்‌ செயற்கையானால்‌ கருத்தரிக்கும்‌. அது 

சிருட்டியென்று சொல்லப்படும்‌. 

அதில்‌ ஆவியுண்டாகத்தொப்புளிலிருந்து ஒரு நாடி 
தோன்றி அதன்‌ மத்தியில்‌ முகந்துகொண் டிருக்கிறது. அதன்‌ 

மூலமாய்‌ அக்கினி யிருக்கின்றது. அது மூலாக்னி என்று 

சொல்லப்படும்‌. அது தொப்புளிலிருந்து உண்டாவதால்‌ 

விஷ்ணு தொப்புளிலிருப்பதாகச்‌ சொல்லப்படுகின்றது. அதன்‌ 

மேல்‌ இரண்டரை அங்குலத்தில்‌ உந்திக்கு நேராக உட்பாகத்தில்‌ 

சதுரமாய்‌ ஒருபையுண்டு. புசித்த அன்னத்தை ஐந்து 
நாழிகையில்‌ பால்போன்ற ஜலமயமாய்‌ ருத்திர பாகத்திலுள்ள 

ஆவி பிரித்துஅந்தப்‌ பையில்‌ சேர்க்கின்றது. அதை க்ஷ்ராப்தி 

என்று சொல்லுகிறது. “அந்தப்‌ பையிவிருக்கும்‌ பால்‌ போன்ற 

ஜலத்தின்‌ மேல்‌ ஆலிலை வடிவையுடைய வயிற்றி னுட்பாகம்‌ 

படிவதனால்‌ அதே வண்ணமாக ஓராடை கட்டியிருக்கும்‌. 

அதை ஆலிலையென்று சொல்கின்றது. அந்த ஆடையின்‌ மேல்‌ 

ஒரு நரம்பு வட்டமாய்த்‌ தலைதூக்கியிருக்கின்றது, அதைச்‌ 

சேஷனென்று சொல்லுகின்றது. அந்தக்‌ குண்டலி வட்ட 

சேஷனென்னும்‌ நாடி மத்தியில்‌ செம்பினது களிம்பு போன்ற 

்‌ பச்சை மேனியாயொரு சத்தியுண்டு. அதை விஷ்ணுவென்றும்‌, 

அச்சத்தியில்‌ முன்‌ பின்‌ நடுவென்னும்‌ இடத்தில்‌ அதன்‌ காரணச்‌ 

சத்து பொன்‌ வண்ணமாயும்‌ ருத்திராவண்ணமாயும்‌ குங்கும 

வண்ணமாயும்‌ மூன்று உள்ளன. அவற்றைச்‌ சீதேவி, புதேவி , 

நீளாதேவியெனச்‌ சொல்லுகின்றது. மத்தியில்‌ ஒரு 

சத்தியிருப்பதால்‌ விஷ்ணுமார்பில்‌ லஷ்மியை 

வைத்தாரென்பது. 

குண்டலிவட்டமான நாடி மத்தியிலுள்ள பச்சை 

வண்ணமான சத்தியிலிருந்து ஒரு நாடி உண்டாகி இரண்டு 

தலையாய்‌ விரிந்து ஒரு தலை மேலும்‌ ஒரு தலை £ழும்‌ 

செல்லுகின்றது. இந்த நாடிகளின்‌ மூலமாய்‌ அந்தச்‌ சத்து மேலே 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 365 

செல்லும்போது பசுமைவண்ணமாகவும்‌ கீழ்ச்‌ செல்லும்போது 

பீதவண்ணமாகவும்‌ செல்லுகின்றது. மேலே செல்லுவதினால்‌ 
ஜீவர்களுக்கு ஜீவிப்பும்‌ அதின்சாரம்‌ கெட்டுக்‌ கழே 

செல்வதினால்‌ ஜீவிப்பின்மையும்‌ உண்டாகின்றது. மேலே 

செல்வதில்‌ ஜீவிப்புண்டாகுவதால்‌ காத்தல்‌ தொழிலை 
உணர்த்துகின்றது. மேலும்‌ மேலே செல்லுகின்றதை விஷ்ணு 

வைகுந்தம்போகின்றரென்றும்‌ கீழே செல்லுகின்றபோது 

க்ஷ£ ராப்தியில்‌ இருக்கின்றாரென்றும்‌ சொல்லுகின்றது. கீழே 

செல்லும்‌ நாடி முன்‌ சொன்ன தொப்புள்‌ நாடியுடன்‌ 

கலப்புண்டாகி பிரமனுக்கு உஷ்ணத்தைத்‌ தருகின்றது. 

அன்றியும்‌ இந்தச்‌ சதுரமான பையின்‌ வலப்பாகத்தில்‌ ஒரு 

பையுண்டு. அந்தப்‌ பையில்‌ அக்கினி நிரம்பிக்‌ 

காரணமாயிருக்கின்றது. அது புசித்த வஸ்துக்களின்‌ சத்தைக்‌ 

கிரகித்துக்கொண்டு அந்தசத்தை மலமாக இடது பாகத்தில்‌ 

சேர்த்து விடுகின்றது. கிரகித்த சத்தை முன்‌ சொன்ன 

க்ஷீராப்திப்‌ பையில்‌ சேர்க்கன்றது.இதை வடவாக்கினி என்று 
சொல்லுகின்றது. மேலும்‌ இந்த வெள்ளை ஜலத்தை 

அக்கிரமமின்றிச்‌ சமப்படுத்திப்‌ பிரளயம்‌ வாராது காத்துக்‌ 

கொண்டிருக்கிறது. இந்த உதராக்கினி குறைவுபட்டு 
க்ஷ ராப்தில்‌ ஜலத்தின்‌ தரங்கெடுமானால்‌ நோயுண்டு. 

இந்தப்‌ பையாகிய ஸ்தானத்திற்குமேல்‌ இரண்டரை 

அங்குலத்தில்‌ இருதயத்தில்‌ மலர்ந்த வாழைப்பூப்போல்‌ ஒரு 

பையுண்டு. அது வெண்மையாயிருக்கும்‌. இதைக்‌ கைலாய 

மென்று சொல்லுகின்றது. இந்தப்‌ பையுள்‌ முன்‌ சொன்ன 

காற்றில்‌ பதினாயிரங்‌ கோடி பங்கிலொரு பங்காக வெகு 

நேர்மையாய்‌ அக்கினி மயமாய்‌ ஒரு ஆவியிருக்கும்‌. இதற்குக்‌ 

காரணாக்கினி யென்று பெயர்‌. இவ்வக்கினியைக்‌ 

காலசந்திரருத்திரமூர்த்தி யென்பர்‌. இப்பையின்‌ அருகில்‌ 

இடப்புறத்தில்‌ மலர்ந்த தாமரைப்பூப்போல்‌ ஒரு பையுண்டு. 

அந்தப்‌ பை பசுமை வண்ணமாயிருக்கும்‌. அதற்கும்‌ முன்‌ 

சொன்ன வெண்மைப்பைக்கும்‌ ஒரு நாடியுண்டு. அதன்‌ 



366 உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 

மூலமாய்க்‌ காரணாக்கினி அதிகப்படுத்தாமலும்‌ குறைவு 

படுத்தாமலும்‌ சமப்படுத்தி வைக்கும்‌. இந்த மலர்ந்த பைக்கும்‌ 

கீழிருக்கும்‌ க்ஷீராப்திப்‌ பைக்கும்‌ ஒரு நாடியுண்டு. அதன்‌ 
மூலமாய்‌ அதற்கு உஷ்ணங்‌ கொடுத்து நிலையில்‌ வைக்கும்‌. 

இதனால்‌ ருத்திரனிடத்தில்‌ விஷ்ணு பிறந்ததாய்ச்‌ சொல்லு 
கின்றது. இந்த நாடி மூலமாக விஷ்ணு இடமாகிய ஜலத்திலும்‌ 

பிரமனிடமாகிய இந்திரியத்திலும்‌ உள்ள குற்றங்களைக்‌ 

கண்டிப்பதால்‌ ருத்திரனைச்‌ சம்ஹார கர்த்தாவென்று 

சொல்வது. 

இந்த அக்கினிப்‌ பையில்‌ குண்டலிவட்ட நரம்பு ஒன்று 

உண்டு. அதில்‌ மூன்றாகப்‌ பிரியும்‌ கிளையுண்டு. அது மூலம்‌ 

முதல்‌ பிரமரந்திரம்‌ வரையில்‌ இடம்‌ வலம்‌ நடு வென்று 

கத்தரிமாறலாய்ப்‌ பிராணஅபானனுக்கு இடங்கொடுத்து 

ஊடுருவி நிற்கும்‌. இந்நரம்புகளுக்குச்‌ சோம சூரியாக்கினி 

யென்று பெயர்‌. 

இஃதன்றி இக்குண்டலிவட்ட நரம்பினடியில்‌ இரண்டு 

நரம்பு வ்லத்தில்‌ அஞ்சு கவருடையதலையாயும்‌ இடத்தில்‌ 

ஆறு, கவருடைய தலையாய்‌ நிற்கின்றன. வலத்திலுள்ளது 

கணபதியென்றும்‌, இடத்திலுள்ளது சுப்பிரமணிய ரென்றும்‌ 

பெயர்‌ சொல்வது. மேற்படி 5 கவருடைய நரம்பிற்கு 8ழ்‌ 

நோக்கி கிருஷ்ணவர்ண மாயிருக்கும்‌. இந்த நரம்பு 

இடைவிடாது அசைந்து கொண்டிருக்கும்‌. இந்த அசைவால்‌ 

அக்கினிப்‌ பைக்கு ஆதாரம்‌ உண்டாவதால்‌ இதற்குக்‌ 

- கணபதியென்று பெயர்‌. மேற்படி ஐந்து கவருடைய நாடிக்கு 

இடம்‌ வலம்‌ இரண்டிலும்‌ சித்திதத்துவம்‌ புத்திதத்துவம்‌ உண்டு. 
இடத்திலுள்ள ஆறு கவருடைய நாடிக்குக்கீழ்‌ அனந்த 

வண்ணமான நாடி ஒன்றுண்டு. இதற்கு மயூரமென்று பெயர்‌. 

இந்த நாடியின்‌ அசைவால்‌ எழுபத்தீராயிரம்‌ (72,000) நாடியும்‌ 

அக்கிரமமின்றி நிலைபெறுகின்ற படியால்‌, இதற்குச்‌ 

சேனாதிபதி யென்றும்‌ பெயர்‌. மேலும்‌ வலதுபுறத்து நாடிக்கு 

அறுபத்திரண்டு மாத்திரையும்‌ இடதுபுறத்து நாடிக்கு நாற்பது 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ . 367 

மாத்திரையும்‌ அளவு வித்தியாசமிருப்பதால்‌, இவர்களைச்‌ 

சசோதரர்களாகச்‌ சொல்வதுமன்றி, மேற்படி 

ருத்திராம்சமாகவே சொல்லுகின்றது. 

இருதயத்திற்குமேல்‌ இரண்டரை அங்குல இடமான 

கண்டத்தில்‌ மகேசுவரனும்‌, அதற்குமேல்‌ இரண்டரை அங்குல 

அண்ணாக்கில்‌ சதாசிவமும்‌, அதற்குமேல்‌ இரண்டரை அங்குல 

உயரத்தில்‌ புருவமத்தியில்‌ வி ந்துவும்‌, அதற்குமேல்‌ இரண்டரை 

அங்குலத்தில்‌ நாதமும்‌, அதற்கு மேல்‌ இரண்டரை அங்குலத்தில்‌ 
பரவிந்துவும்‌, அதற்குமேல்‌ இரண்டரை அங்குலத்தில்‌ 

பரநாதமும்‌, அதற்குமேல்‌ இரண்டரை அங்குலத்தில்‌ 

திக்கிராந்தம்‌ அதிக்கிராந்தம்‌ துவாதசாந்தம்‌ முதலான 

வைகளும்‌, அத தத்தில்‌ சுத்தசிவமும்‌ உள. மகேசுவர ஸ்தானம்‌ 

முதல்‌ விந்து ஸ்தானம்‌ வரையிலும்‌ முன்போல்‌ இடம்‌ நாடி 

தொழில்‌ வண்ணம்‌ முதலியவு முள்ளன. நாதஸ்தானந்‌ 

தொட்டுத்துவாதசாந்தம்‌ வரையில்‌ அனுபவவெளியாகிய 

ஆகாச பேதமயமாயிருக்கும்‌. அதற்குமேல்‌ அதிகாரண 

மாத்திரமாய்‌ ஆன்மானுபவத்தில்‌ விளங்கும்‌. 

மேலும்‌ பிரமஸ்தானந்‌ தொடங்கிச்‌ சுத்தசிவஸ்தானம்‌ 

வரையில்‌ ஒரு ஸ்தம்பம்‌, இருதயம்வரையில்‌ வாயுநாடி 
வண்ணமாயும்‌ அதற்கு மேல்‌ அக்கனி வண்ணமாயும்‌ இருக்கும்‌. 

இது அடியிற்‌ பருத்து வர வர நேர்மையாய்‌, இந்திரிய 

கரணங்களுக்குப்‌ புலப்படாமல்‌ அணுவுக்கணுவாய்‌, 

ஜீவனுக்கும்‌ புலப்படாமல்‌ அகண்டமாய்‌, ஆன்மக்காட்சியில்‌ 

அருகித்‌ தோன்றுவதாய்‌, இரண்டற நிற்கும்‌. இதற்குச்‌ 
சிவா காரண பூரண ஸ்தம்பம்‌ என்ற பெயர்‌. 

முன்‌ சொன்ன இருதயாக்கினிப்‌ பை ௮க்கிரமமாய்‌ 

விரிந்து, விசேஷ அக்கினி ஜ்வாலை விசிரிம்பித்துக்‌ 

£ழிருக்கும்‌ க்ஷ்ராப்திப்‌ பையிலிருக்கும்‌ ஜலத்தைச்‌ 

சுருட்டிக்கொள்ள, ஜீவனுக்கு மரண காலம்‌ நேரிடும்‌. மேற்படி 

பை விரிவதற்கு ஆதாரம்‌ அருந்தல்‌ பொருந்தல்‌. இவை 

சமமானால்‌ மிருத்தியு வராது. 



368 உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 

18. மனித தேகத்தில்‌ கடவுள்‌ காரியப்ப௫வது 

இந்த மனிததேகத்தில்‌ புருவ முதலாகிய இடங்களில்‌ 

உரோமம்‌ தோன்றி நெற்றி முதலாகிய இடங்களில்‌ உரோமம்‌ 

தோன்றா திருப்பதற்கு நியாயம்‌ யாதெனில்‌: இத்தேகம்‌ பாதாதி 

பிரமரந்திர பரியந்தம்‌ வாயுவாலாகிய தேகம்‌. மேற்படி 

வாயுவினுடைய பிருதிவி காரியமே தேக வடிவம்‌. ஆதலால்‌, 

வாயுவின்‌ வர்ணம்‌ செம்மை. கருமை நிற: உரோமம்‌ 

பிருதிவியின்‌ கூறு. தேகத்தில்‌ வாயு பிருதிவி இரண்டும்‌ முக்கிய 

காரணமானதால்‌, செம்மையும்‌ கருமையுமாகிய உரோமம்‌ 

உண்டாயிற்று. இது நிற்க. நரை உண்டாவது தத்துவக்‌ 

கெடுதியால்‌. இத்தேகத்தில்‌ 27 இடங்களில்‌ வாயுவில்‌ பிருதிவி 

தங்கும்‌. அவசியம்‌ மேற்படி இடங்களில்‌ அண்பாலுக்கு 
உரோமம்‌ தோன்றும்‌. மேற்படி இடங்களில்‌ எவை எனில்‌: 

கபாலம்‌ 7, புருவம்‌ 2, கண்‌ கழ்‌ இமை 2, மேலிமை 2, நாசிக்கு 
உட்புறம்‌ 2, மீசை 1, மோவாய்‌ கன்னம்‌ 2, காதுக்குட்புறம்‌ 1, 

இருதயம்‌ 1, கைம்மூலம்‌ 2, உந்தியின்மேல்‌ ரேகை 1, அடி.வயிறு 

1, லிங்கத்தடி 1, புட்டத்தின்‌ 8ழ்ப்புறம்‌!, தொடை 2, முழந்தாள்‌ 1, 

பாதத்தின்‌ - மேலிடம்‌ ஒன்று, மேற்படி விரலின்‌ 

மேலிடம்பலவும்‌ 1, முதுகு2, விலாப்புறம்‌ 2, முழங்கைக்குங்கழ்‌ 
2, கைவிரலின்‌ மேற்புறம்‌ 2 அக 27. * இவை அல்லாது மற்ற 

இடங்களில்‌ தோன்றுவது தத்துவக்‌ கெடுதி. தத்துவங்களின்‌ 

உட்புறமலங்களே வாயுவின்‌ பிருதிவி. ஆதலால்‌, மேற்குறித்த 

இடங்களில்‌ அக்கினியின்‌ காரியப்பட்ட இடங்களில்‌ 

தோன்றியும்‌ தோன்றாமலும்‌ அருகியிருக்கின்றது. 

நெற்றியில்‌ தோன்றா திருப்பது மேற்படி இடத்தில்‌ 

ஆன்ம விளக்கம்‌ விசேஷ முள்ளது. அதைப்‌ பற்றி மேற்படி 

இடத்திற்கு விந்துஸ்தானம்‌ என்றும்‌, அறிவிடம்‌ என்றும்‌, 

லலாடம்‌ என்றும்‌, முச்சுடரிடம்‌ என்றும்‌ முச்சந்திமூலம்‌ 

என்றும்‌, நெற்றிக்கண்‌ என்றும்‌, மஹாமேரு என்றும்‌, 

புருவமத்தி என்றும்‌, சித்சபா அங்கம்‌ என்றும்‌ பெயர்‌. 

ஆதலால்‌, 

* எண்ணிக்கை 27 என்பது கவனிக்க வேண்டியது. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 369 

ஆன்மா. விந்துவின்‌ பீடம்‌ அக்கினி. இந்த இரண்டினது 

காரியமேபிரகாசமாகிய அறிவின்‌ விளக்கம்‌. ஆதலால்‌, 

உரோமம்‌ அருகி யிருக்கிறது. பூர்வத்தில்‌ விந்துவும்‌, 

உத்தரத்தில்‌ நாதமும்‌ இருக்கின்றன. விந்து ஆன்மா, நாதம்‌ 
சிவமும்‌ ஆகின்றன. விந்துவுக்கு உத்தரநியாயம்‌ பூர்வ 

நியாயமாவது எல்லாத்‌ தத்துவங்களுக்கும்‌ புறத்தும்‌ அகத்தும்‌ 

மற்றும்‌ விளங்கி, தத்துவங்களைத்‌ தன்வசப்படுத்தியும்‌ 

தொழில்களைச்‌ செய்வித்தும்‌ தனித்து நின்றும்‌ தன்னோடு 

தத்துவங்களைச்‌ சேர்க்கின்ற படியால்‌, விந்து சத்தனாயும்‌ 
தத்துவங்கள்‌ சத்தியாயும்‌.இருக்கும்‌. மேலும ஆன்மாவுக்குச்‌ சகல 

விளக்கமாகிய சாக்கிர ஸ்தானம்‌ லலாடம்‌. ஆதலால்‌. விசேடம்‌ 

சிறந்தது லலாடத்தில்‌ மூக்குநுனியாகிய புருவமத்தி. இதற்கு 
அனுபவ சித்திகள்‌ திரயோதசாந்தம்‌ வரையிலு முண்டு. 

திரயோதசாந்தமாவது யாதெனில்‌: ஜீவசாக்கிரம்‌, 

மேற்படி சொப்பனம்‌, மேற்படி சுழுத்தி ஆக 3. நிர்மலசாக்கிரம்‌, 

மேற்படி சொப்பனம்‌, மேற்படி சுழுத்தி ஆக 3. பரசாக்கிரம்‌, 

மேற்படி. சொப்பனம்‌, மேற்படி சுழுத்தி ஆக 3. குருசாக்கிரம்‌, 
குருசொப்பனம்‌, குருசுழுத்தி, குருதுரியம்‌, குருதுரியாதீதம்‌ ஆக 
5, ஆக மொத்தம்‌ 14. இதற்கு மேலுமுள சுத்தசிவசாக்கிரம்‌, 
மேற்படி சொப்பனம்‌, மேற்படி சுழுத்தி, மேற்படி. துரியம்‌, 

துரியாதீதம்‌ இவை சேருங்கால்‌ ஜீவ சாக்கிராதி நீக்கப்படும்‌. 
இவ்வள வனுபவமும்‌ பூர்வத்திலுள்ள அனுபவிகளால்‌ 

குறிக்கப்பட்ட நிலைகளில்‌ இல்லை. ஒருவாறு குருதுரிய 
பரியந்தம்‌ வேதாகமங்களாலும்‌ தத்துவராயர்‌ முதலிய 

மகான்களனுபவத்தாலும்‌ குறிக்கப்படும்‌. அதற்கு மேற்பட்ட 

அனுபவம்‌ சுத்த சன்மார்க்கத்தில்‌ சாத்தியம்‌. 

மேலும்‌ பெண்களுக்கு உரோமம்‌ தோன்றா 
திருப்பதற்குக்‌ காரணம்‌ ஆணிடத்தில்‌ 3-ம்‌ பெண்ணிடத்தில்‌ 4- 

ம்‌ ஆக இருப்பதால்‌, பெண்களுக்குத்‌ தலை, புருவம்‌, இமைக்£ழ்‌ 
மேல்‌, மூக்கினுட்புறம்‌, கைம்மூலம்‌, லிங்கத்தடி * இவைகள்‌ தவிர 

மற்ற இடங்களில்‌ உரோமம்‌ தோன்றாது அருகியிருக்கும்‌. 

உரோமம்‌ விசேஷம்‌ மற்ற இடங்களில்‌ உண்டாவது கக்கவக்‌ 

* எடுத்துக்‌ காட்டாண இச்சொல்‌ வேறுப்படுகிறது எனலாம்‌. 



370 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

கெடுதி. மேலும்‌ உரோமம்‌ தோன்றா திருக்கிற இடங்க 

ளெல்லாம்‌ விந்துவாகிய பிராகசம்‌ அதிகமாக யிருக்கும்‌. 

மேற்படி விந்துக்கள்‌ மோவாய்‌, மார்பு, ஸ்தனத்தின்‌ கீழ்ப்புறம்‌. 

இவைகளில்‌ நிரம்பி யிருக்கின்றன. அதனால்‌ பெண்பாகம்‌ 

உரோமம்‌ இல்லை. 

பரமாத்மா ஜீவாத்மா வென்னும்‌ இரண்டின்‌ 

நித்தியாநித்தியங்களையும்‌ பிண்டபேதத்தில்‌ உயர்வுதாழ்வையும்‌ 

காரியகாரண சம்பந்தங்களையும்‌ தெரிவித்தல்‌ யாதெனில்‌: 

சாமானியம்‌ விசேடமென்று ஜீவன்‌ இரண்டு. இவற்றில்‌ 
சிறந்தது சாமானியம்‌, தாழ்ந்தது விசேடம்‌. ஜீவன்‌ 

இரண்டென்ப தெவ்வாறெனில்‌: ஆன்மகாரணம்‌ சாமானியம்‌, 

ஆன்மகாரியம்‌ விசேஷம்‌. சாமானிய மென்பது ஆன்மஅறிவு, 

விசேட மென்பதுமன அறிவு. இவை பூர்வோத்தரமா 

யிருக்கின்றன. பூர்வ மென்பது லிங்கஸ்தானம்‌. உத்தர 

மென்பது பிந்துஸ்தானம்‌. ஆதலால்‌ சிருட்டிக்குக்‌ காரணம்‌ 

லிங்கம்‌. ஆதலால்‌, சாமானிய ஜீவன்‌ காரணப்பட, விசேஷ 
ஜீவன்‌ காரியப்படும்‌. விசேஷ ஜீவ சம்பந்தமில்லாத பக்ஷத்தில்‌ 
சிருஷ்டி காரியப்படாது. இது சாதாரண பாகம்‌. அசாதாரண 

சம்புபக்ஷ சிருஷ்டியில்‌ சாமானியத்தைக்‌ கொண்டே 

விசேடத்தை வெளிப்படுத்திக்‌ கொள்ளலாம்‌. சாமானியம்‌ 

சந்தானம்‌, விசேட மதற்குள்‌ ளடங்கியிருக்கும்‌. பிரமாணம்‌ 

யாதெனில்‌: அங்குலிகளில்‌ நகத்திற்கு அடி சந்தானமும்‌, 

வளர்ச்சி விசேடமும்‌ போல. 

மேலும்‌, நெற்றியில்‌ உரோமம்‌ . உண்டாகாத 

வஸ்துக்களெல்லாம்‌ ஆன்மகாரண அறிவு காரியப்பட்டது. 

மிருகாதிகளுக்கு உரோமம்‌ உண்டான படியால்‌ 

ஆன்மகாரணஅறிவு காரணகாரணமாய்‌ அருகியிருக்கின்றது. 

எப்படி.எனில்‌. சர்வேசுரனென்னும்‌ நாமத்தின்‌ பிரத்தியேக 

ஆத்ம சைதந்நியமாகிய வஸ்து எங்கும்‌ பூரணமாய்‌ இருப்பது 

இயற்கையுண்மை ஏகதேசம்‌... ஆதலால்‌, கடவுளை-அறிவதற்கு- 

ஆன்ம அறிவைக்‌ கொண்டே அறிய வேண்டும்‌. மேற்படி அறிவு 

ஆன்மவியாபக ஆலயமாகிய மனிதர்‌ தேகத்தில்‌ கடவுள்‌ 

காரியப்படுவது உத்தமம்‌. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 371 

இதன்றி, சமய மத ஏற்பாட்டில்‌ மகான்கள்‌ குழுக்குறி- 

அடையாளங்-களாகப்‌ பெயரிட்ட விக்கிரக பேதமாகிய சிலா, 

லோக, தாரு, தந்த, இஷ்டி முதலியவகைளில்‌ கடவுள்‌ 

காரியப்படுவது சரியை கிரியாதி பேதம்‌ எட்டில்‌ 

சரியையில்சரியை கிரியையில்‌ சரியை.இவ்வி ரண்டையும்‌ 

செய்கின்ற மந்தர்களினது நியாயம்‌. மேலும்‌ அதில்‌ தோன்றி 

அனுக்கிரகிப்பதுஞ்‌ சாலம்‌. அருளுருவமான அறிவே 

உருவங்கொண்ட சிவத்தை அறிவாலே அறிவது உண்மை. 

மேலும்‌ அனலுக்குச்‌ சரியான கற்பூரம்‌, பஞ்சு, கரி, கட்டை 

முதலிய வஸ்துக்களில்‌ அக்கினி சிக்கிரம்‌ காரியப்படும்‌. கதவி 
முதலிய வஸ்துக்களில்‌ காரியப்படுவது தாமசம்‌. அதுபோல்‌, 

பக்குவான்மாக்களிடத்தில்‌ கடவுளருள்‌ வெளிப்பட்டால்‌ 

சுத்தமாதி மூன்று தேகமும்‌ அத்தருணமே வரும்‌. 

பக்குவமில்லாதவர்களுக்கு அருள்‌ செய்தால்‌ வாழை 

யினிடத்தில்‌ ௮க்கினி காரியப்படுவது போலாம்‌. ஆதலால்‌, 

கடவுளருள்‌ வெளிப்படுவதற்கு அபக்குவிகள்‌ தங்கள்‌ 

செயற்கைக்‌ குணங்களாகிய ராகத்‌ துவேஷாதிகளை 

நீக்கல்வேண்டும்‌. சினம்வெகுளி முதலியவற்றையும்‌ நீக்கல்‌ 
வேண்டும்‌. 

சினமென்பது யாது? உள்வேக்காடு, புடநியாயம்போல்‌. 

இது தேகத்தைச்‌ சிக்கிரம்‌ நஷ்டம்‌ பண்ணும்‌. வெகுளி யென்பது 

மீசை துடித்தல்‌, கண்சிவத்தல்‌, கைமுதலிய உறுப்புகள்‌ 

துடித்தல்‌, வாய்‌ குழறி மேல்விழுந்து கூவுதல்‌-இஃது ஆயுளை 
நஷ்டம்‌ பண்ணும்‌. ஆகையால்‌, எவ்வகையிலும்‌ கோபத்தின்‌ 

பூர்வோத்தரமாகிய சினம்‌ வெகுளி என்னும்‌ கூற்றை ஒழித்தல்‌ 

அவசியம்‌. 

இதுபோல்‌ மற்றக்‌ கெடுதியாகிய காமக்‌ குரோதாதி 

சம்பந்தங்களையும்‌ நீக்கல்வேண்டும்‌. காரணமென்பது கரண 
சம்பந்த முடையது. கரணமென்பது ஒற்றுமை வேற்றுமைத்‌ 

தொழிற்‌ றன்மை உடையது, மட்குடத்தைப்போல்‌. மேலும்‌, 

இலக்ஷணம்‌ அடையாளம்‌ இலக்ஷியம்‌ அடையளத்தை உடையது, 

அங்கம்‌ இலக்ஷணம்‌. ஆதலால்‌, இலக்ஷ்ணம்‌ இலக்ஷியம்‌ அங்கம்‌ 



372 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

காரணம்‌ கரணம்‌ முதலிய சம்பந்தங்களு மொன்று மில்லாது, 

கெடுதியாகிய தத்துவங்களை அடக்கல்வேண்டும்‌. 

உரோமதத்துவமும்‌ பிந்துஸ்தானமும்‌ 

மனித தேகத்தில்‌ புருவம்‌ முதலாகிய இடங்களில்‌ 

உரோமம்‌ தோன்றியும்‌, நெற்றி முதலாகிய இடங்கிளில்‌ 

தோன்றாமலுமிருப்பதற்கு நியாயம்‌. இந்தத்‌ தேகம்‌ பாதாதி 

பிரமரந்திர பரியந்தம்‌ வாயுவாலாகிய தேகம்‌. ஆதலால்‌ 

அதனுடைய பிருதிவி காரியமே தேகவடிவம்‌. ஆதலால்‌ 

வாயுவின்‌ கூறு செம்மை. கருமயிர்‌ பிருதிவியின்‌ கூறு. இந்த 

நியாயத்தால்‌ தேகத்தில்‌ செம்மையும்‌ கருமையும்‌ கூடிய 

உரோமம்‌ உண்டாயிற்று. நரை தத்துவக்‌ கெடுதியால்‌ நேரிட்ட 

ஆபாசம்‌. 

இந்தத்‌ தேகத்தில்‌ 87 இடங்களில்‌ வாயுவில்‌ பிருதிவி 

தங்குகின்ற இடமாதலால்‌ அவசியம்‌ உரோமம்‌ இருக்கும்‌, 

மேற்படி இடங்களின்‌ விவரம்‌” கபாலம்‌, புருவம்‌2, கண்கீழ்‌ 

இமை 8, மேல்‌ இமை 4, நாசிக்குட்புறம்‌ 5, மீசை6, கன்னம்‌ 7, 
காதுக்குட்புறம்‌ 8, இருதயம்‌ 9, கைம்‌ மூலம்‌ 10, உந்தியின்‌ 

மேல்ரேகை 11, அடிவயிறு 12, லிங்கத்தடி 13, புட்டத்தின்‌ 

ஓழ்ப்புறம்‌ 14, தொடை 15, முழந்தாள்‌ 16, பாதத்தின்‌ மேலிடம்‌ 
17, ழே விரலின்‌ மேலிடம்‌ 18, முதுகு 19,20,21, விலாப்புறம்‌ 

22,23, முழங்கையின்‌ கீழ்‌ 24, கணுக்கைக்கு மேல்‌ 25, 

கைவிரலின்‌ மேற்புறம்‌ 26, இந்த இடங்களில்தவி ர மற்ற 
இடங்களில்‌ உரோமம்‌ தோன்றுவது தத்துவ ஆபாசம்‌. 

தத்துவங்களின து உட்புற மலங்களே வாயுவின்‌ 

பிருதிவியாதலாலும்‌, மேற்குறித்த இடங்களில்‌ அக்கினியின்‌ 

காரியமில்லாததினாலும்‌ உரோமம்‌ தோன்றுகிறது. 

அக்கினி காரியப்பட்ட இடங்களில்‌ உரோமம்‌ 

தோன்றியும்‌ தோன்றாமல்‌ அருகியிருக்கும்‌. நெற்றியில்‌ ஆன்ம 

விளக்கம்‌ உள்ளது. ஆதனாலதற்குப்‌ பிந்துஸ்தான மென்றம்‌, 
அறிவென்றும்‌, பாலமென்றும்‌, முச்சுடரென்றும்‌, முச்சந்தி 

யென்றும்‌, முப்பாழென்றும்‌, நெற்றிக்கண்‌ என்றும்‌, 

கபாடஸ்தான மென்றும்‌, சபாத்துவார மென்றும்‌, மகம்மேரு 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 373 

வென்றும்‌, புருவமத்திய மூலமென்றும்‌, சிற்சபை யென்றும்‌ 

பெயராம்‌. ஆதலால்‌ பிந்துவென்பதே ஆன்மா. பிந்துவின்‌ 

பீடம்‌ அக்கினி. இந்த இரண்டினது காரியமே பிரகாசமாகிய 
அறிவின்‌ விளக்கம்‌. ஆதலால்‌ உரோமம்‌ அருகியிருக்கிறது.. 

பிந்து நாதங்கள்‌ 

பூர்வத்தில்‌ பிந்துவும்‌ உத்தரத்தில்‌ நாதமுமிருக்கின்றன. 
பிந்து ஆன்மா நாதம்‌ பரமான்மா. நாதத்தோடு 

பிந்துசேர்ந்தால்‌ பிந்து சத்தியும்‌, நாதம்‌ சிவமும்‌ஆகின்றன. 

பிந்துவுக்கு இது உத்தரநியாம்‌. பூர்வ நியாயமாவது எல்லாத்‌ 

தத்துவங்களுக்கும்‌ புறத்தும்‌ அகத்தும்‌ அகப்புறத்தும்‌ 
புறப்புறத்தும்வி ளங்கித்‌ தத்துவங்களைத்தன்வசப்படுத்தியும்‌, 
தொழில்களைச்‌ செய்வித்தும்‌, தனித்தும்‌, தன்னோடு 

தத்துவங்களைச்‌ சேர்க்கிறபடியால்‌, பிந்து சத்தனாயும்‌ 

தத்துவங்கள்‌ சத்தியாயும்‌ இருக்கும்‌. 

பாலஸ்தானம்‌ 

நாம்‌ இருப்பது பாலஸ்தான மாதலால்‌, பாலம்‌ சிறந்தது. 

இதற்கு அனுபவ சித்திகள்‌ திரயோதசாந்தம்‌ வரையில்‌ உண்டு. 

பெண்‌ பிறவியும்‌ பிந்து விளக்கமும்‌ 

ஆணிடத்தில்‌ பிந்து விளக்கம்‌ மூன்று பங்கும்‌, 

பெண்ணிடத்தில்‌ பிந்து விளக்கம்‌ நான்கு பங்கும்‌ இருப்பதால்‌, 

பெண்களுக்குத்‌ தலை, புருவம்‌, இமைக்‌ கீழ்‌ மேல்‌, மூக்கு 

உட்புறம்‌, கைம்மூலம்‌, விங்கஸ்தானம்‌-இவை? ஸ்தானங்கள்‌ 

தவிர மற்ற இடங்களில்‌ உரோமம்‌ தோன்றாது அருகியிருக்கும்‌. 
பெண்களுக்கு உரோமம்‌ தோன்றாமல்‌ இருக்கிற 

இடங்களெல்லாம்‌ பிந்து விளக்கமாகிய பிரகாசம்‌ ஜாஸ்தியாக 

இருக்கும்‌. பெண்களுக்குப்‌ பிந்து இருக்கிற ஸ்தானம்‌ மூன்று? 

வாய்‌, மார்பு, ஸ்தனத்தின்‌&ீழ்‌, உரோமம்‌ விசேஷம்‌ 

தோன்றவது தத்துவ அபாசம்‌. 

சாமானிய ஜீவன்‌ விசேஷ ஜீவன்‌ 

சாமானிய ஜீவன்‌ விசேஷ ஜீவன்‌ ஆக 2. இவற்றில்‌ 
சிறந்தது சாமானியம்‌$ தாழ்ந்தது விசேஷம்‌. ஜீவன்‌ 



374 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

இரண்டென்பதற்கு விவரம்‌. ஆன்மகாரணம்‌ சாமானியம்‌: 

ஆன்மகாரியம்‌ விசேஷம்‌. சாமானிய மென்பது ஆன்மஅறிவு, 

விசேஷ மென்பது மன அறிவு. இது பூர்வோத்தரமாய்‌ 

இருக்கின்றது. பூர்வமென்பது லிங்க ஸ்தானம்‌, உத்திர 

மென்பது விந்து ஸ்தானம்‌. சிருட்டி முதலியவைகளுக்குக்‌ 

காரணம்‌ லிங்க ஸ்தானம்‌. ஆகையால்‌, சாமானிய ஜீவனே 

காரணப்பட்டு, விசேஷ ஜீவன்‌ காரியப்படும்‌. விசேஷ ஜீவ 

சம்பந்தமில்லாத பக்ஷத்தில்‌ சிருட்டி. நடவாது: இது சாதாரணம்‌. 

௮சாதாரணத்தில்‌, சம்புபக்ஷ சிருட்டி யில்‌ சாமானிய ஜீவனைக்‌ 

கொண்டே விசேடத்தை வெளிப்படுத்திக்‌ கொள்வது. 

சாமானியம்‌ சந்தான மாதலால்‌ விசேடம்‌ உள்ளடங்கி 

இருக்கின்றது நகத்துக்கு சந்தானம்‌ அடியும்‌ விசேஷம்‌ 
வளர்ச்சியும்‌ போலவாம்‌. மிருகாதிகளுக்குச்‌ சாமானியம்‌ 

காரியப்படாததனால்‌ சாமானியம்‌ : இல்லை என்று 
சொல்லப்பட்டது. 

கடவுள்‌ காரியப்படுவது 

கடவுள்‌ ஆன்ம வியாபகமாகிய மனித தேகத்தில்‌ 

காரியப்படுவது உத்தமமாக இருக்க, சிலாவிக்கிர புத தாரு 

முதலியவைகளில்‌ வெளிப்படுத்திக்கொள்வது மந்த நியாயம்‌. 

அதில்‌ தோன்றி அனுக்கிரகிப்பதாகச்‌ சொல்லுவது ஜாலம்‌. 

காய்ந்த கட்டையினிடத்தில்‌ அக்கினி அதி சீக்கரம்‌ 

பற்றுதல்போல்‌, பக்குவர்களாகிய ஜீவர்களிடத்தில்‌ கடவுள்‌ 

அருள்‌ வெளிப்பட்டால்‌, சுத்தமாதி மூன்று தேகசித்தியும்‌ 
அத்தருணமே வரும்‌. பக்குவ மில்லாதவர்க்கு அருள்‌ 

செய்தாலும்‌, வாழையினிடத்தில்‌ அக்கினி செல்வது 

போலவாம்‌. ஆதாலல்‌, கடவுள்‌ அருள்‌ வெளிப்படுவதற்குமுன்‌ 

அபக்குவர்கள்‌ தங்கள்‌ செயற்கையாகிய ராகத்துவேஷாதி 

அசுத்தங்களைப்‌ போக்கிக்‌ கொள்வது உத்தமம்‌. 

கோபம்‌ 

சினம்‌ வெகுளி யென்பவற்றின்‌ பொருள்‌: சினம்‌ 

உள்வேக்காடு, புடநியாயம்‌ போல்‌. இது தேகத்தைச்‌ சீக்கிரம்‌ 

நஷ்டஞ்‌ செய்யும்‌. வெகுளி மீசை துடித்தல்‌, கண்‌ சிவத்தல்‌, கை 



. உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 375 

கால்‌ உடம்பு துடித்தல்‌ முதலாகியவற்றை வெளிப்படையாகக்‌ 

காட்டுதல்‌. இதுவும்‌ ஆயுளை நஷ்டம்‌ செய்யும்‌. ஆகையால்‌ எந்த 

வகையிலுங்‌ கோபங்‌ கூடாது. அதை அவசியம்‌ ஒழிக்க 

வேண்டியது. காமக்‌ குரோதாதிகள்‌ முதலிய பெருங்‌ குறைகளை 

அவசியம்‌ நீக்க வேண்டியது. காரணமென்பது கரண 
சம்பந்த முடையது. கரணமென்பது ஒற்றுமை வேற்றுமைத்‌ 

தொழில்‌ தன்மை யுடையது, மட்குடத்தைப்‌ போல்‌. இலக்ஷ்ணம்‌ 

அடையாளம்‌: இலக்ஷியம்‌ அடையாளத்தை உடையது 3 அங்கம்‌ 

இலக்ஷணம்‌, 

19. சமய நூல்களின்‌ உண்மை 

பெரியபுராணத்தில்‌ குறித்த 63 நாயன்மார்களை 

அனுஷ்டித்தால்‌, அது அது ஒவ்வொரு சித்தியைக்‌ கொடுக்கும்‌. 
இதுபோல சைவத்தில்‌ சொல்லுகின்ற செளராதி சண்டை 

பரியந்தமும்‌ தத்துவமே யாம்‌ சைவ புராணம்‌ விஷ்ணு 

புராணம்‌ முதலியயாவற்றின்‌ உண்மையும்‌ தத்துவ 

சம்மாரங்கள்‌. சூரபத்மன்‌ யுத்தம்‌ முதலிய யுத்தங்களும்‌ தத்துவ 
சம்மாரங்களே. ஒவ்வொரு மஹான்கள்‌ சாஸ்திரங்களையும்‌ 

தேவாரம்‌ திருவாசகங்கள்‌ முதலியவைகளையும்‌ அமைத்து, 

இவற்றிற்கு இடமாக ஆலயங்கள்‌ அமைத்து, மேற்படி. சித்திக்கு 

உரிய தத்துவதத்துவி களின்‌ பெயறைக்‌ கர்த்தாவாக்கி, அந்தச்‌ 

சித்தி முடிக்குங்‌ காலம்‌ தினம்‌ கருவி முதலியவைகளை மேற்படி 

ஆலயங்களுக்கு விசேஷ காலமாக்கி, வழக்கத்தில்‌ 

வருவித்தார்கள்‌. மேற்குறித்த நாயன்மார்‌ முதலியவர்களின்‌ 

உண்மையனுபவ தார்பரியமுடைய சித்திகள்‌ முன்னும்‌ 

பின்னும்‌ இனியுமுள. நாம்‌ மேற்படி தத்துவங்களை 

அனுஷ்டித்தால்‌ அவ்வி தமாக ஆகக்‌ கூடும்‌. இது போலவே 

திருவிளையாடல்‌ பாரத பாகவதங்களு மமைத்துக்‌ கொள்க. 

ஒருவாறு. கணபதி சுப்பிரமணிய சுவாமிகளும்‌ தத்துவங்களே 

தவிர வேறல்ல. புராணங்களி னிருதயமெல்லாம்‌ தத்துவ 

சம்மாரமே. இதன்‌ உண்மை சுத்த சன்மார்க்கத்தில்‌ விவரமாய்‌ 

வெளியாகும்‌. 



376 - திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

20. சமய நூல்களில்‌ பிழை 

சமயமத சாத்திரங்களில்‌ அனேக இடத்தில்‌ பிழைக 

ளிருக்கின்றன. அதற்குக்‌ காரணம்‌ அவற்றை இயற்றியவர்கள்‌ 

மாயையின்‌ சம்பந்தத்தை அடைந்திருந்தவர்கள்‌. ஆகையால்‌ 

முன்னுக்குப்‌ பின்‌ மறைப்புண்டு தப்புகள்‌ நேரிட்டி ருக்கின்றன. 

மாயையை வென்ற சுத்த ஞானிகளுக்கல்லது மற்றவர்களுக்குப்‌ 

பிழையற இயற்ற முடியாது. அந்தப்‌ பிழைகள்‌ 

சுத்தசன்மார்க்கம்‌ விளங்குகின்ற காலத்தில்‌ வெளிப்படும்‌. 

21. கற்பமும்‌ பிரளயமும்‌ 

மகா கற்பம்‌-மூலப்பி ரகிருதியினின்று உண்டாம்‌ சிருஷ்டி 

முதல்‌ பிரமாவின்‌ ஆயுள்வரையில்‌ ஏற்பட்டுள்ள காலம்‌. 

அவாந்தர கற்பம்‌-சதுர்முகப்‌ பிரமனுடைய ஒரு நாட்குரிய 

காலம்‌. இந்த இரண்டு கற்பத்தின்‌ நடுவே ஒவ்வொரு 

ஒடுக்கமுண்டாகிறது. அது 1. நித்தியம்‌, 2. நைமித்திகம்‌, 
3. பிராகிருதிகம்‌, 4. ஆதியந்தகம்‌ என நால்வகைத்தாம்‌. 

நித்தியப்‌ பிரளயம்‌-மரணமே நித்தியப்‌ பிரளயம்‌. நைமித்திகப்‌ 

பிரளயம்‌-பிரமனுடைய கற்பமுடிவி லுண்டாகின்ற ஒடுக்கம்‌. 

பிராகிருதிகப்‌ பிரளயம்‌-மகத்துவ முதல்‌ விசேட பரியந்தம்‌ 

ஓடுக்கத்தை யடைவது. ஆதியந்திகப்‌ பிரளயம்‌- 

தத்துவஞானத்தால்‌ யோகிக்கு உண்டாகும்‌ ஒடுக்கம்‌. 

22. கற்பபேதம்‌ 

கற்பபேத மென்பது கடவுள்‌ இடபவாகனாரூபராய்‌ 

உலகத்திலெழுந்தருளிக்‌ காட்சி கொடுத்தருளுங்‌ காலம்‌. இடப 

மென்பதற்குப்‌ பொருள்‌ தர்மசுவரூபம்‌. தர்மமென்பது 

காருண்யம்‌, தயவு, அருள்‌.ஆதலால்‌, அருள்‌ வடிவமான 

ஆன்மாலய உலகமான தேகத்தின்‌ அனுபவ ஞானம்‌ 

தோன்றுதல்‌. 

23. கலியுகம்‌ 

கலியுகத்தின்‌ தாத்பரியம்‌... முதல்‌ யுகத்துக்கு நாள்‌ 8, 

இரண்டாவது யுகத்துக்கு நாள்‌ 6, மூன்றாவது யுகத்துக்கு நாள்‌ 

செளராதி சண்டை பரியந்தம்‌-சூரிய பூசை முதல்‌ சண்டே சுவர பூசை முடிய. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 377 

4, நாலாவது யுகத்துக்கு நாள்‌ 2. ஒரு தினத்திற்கு நாழிகை 60, 

நிமிஷம்‌ 2,16,000. இரண்டு நாளைக்கு 4,32,000 நிமிஷம்‌. 

இவ்வண்ணமே 4, 6, 8, முதவியவற்றிற்கும்‌ கொள்க. ஆக நாள்‌ 

20-க்கு நிமிஷம்‌ 42,20,000. இதைக்‌ குழுக்குறியில்‌ வருஷமாகச்‌ 

சொன்னது. முதல்‌ யுகம்‌ களங்கமார்க்கம்‌: இரண்டாவது யுகம்‌ 

திராவக மார்க்கம்‌: மூன்றாவது யுகம்‌ நவநீத மார்க்கம்‌: 
நாலாவது யுகம்‌ பஸ்ம மார்க்கம்‌. ஆதலால்‌, மேற்குறித்த 

பஸ்மத்தை மேற்குறித்த வருஷத்தில்‌ முடித்து உட்கொண்ட 
புருஷனாகிய சித்தனுக்குப்‌ கலிபுருஷனென்னும்‌ நாமம்‌ வந்தது. 
மேற்படி பஸ்மத்தை இரண்டு தினத்தில்‌ முடித்து 
கற்பங்கொண்டு தேகசித்தியைப்பெற்றுத்‌ திரிசியப்படாமல்‌, 

மேற்படி புருஷன்‌ தனது சங்கல்ப விகல்பங்களால்‌ 
இவ்வுலகத்தைத்‌ தோன்றலாதி அசைவுகள்‌ செய்வித்து 

ஆடுகின்றான்‌. இந்தவுலகம்‌ முடிவதற்கு இன்னும்‌ 27 வருடம்‌ 

இருக்கின்றது: இதற்குமேல்‌ மேற்படி புருஷன்‌ செயல்‌ நடவாது: 

ஞான சித்தன்‌ செயல்‌ உண்டாம்‌. ஆங்கிரச வருடம்‌ புரட்டாசி 

மாதம்‌ 3ஆம்‌ நாள்‌. 

கலியுக முடிவு 

முதல்‌ யுகத்திற்கு நாள்‌ 8. 2-வது யுகத்திற்கு நாள்‌ 6. 
3-வது யுகத்திற்கு நாள்‌ 4. 4-வது யுகத்திற்கு நாள்‌8. ஆகக்‌ கூடிய 

நாள்‌ 20-ம்‌ கற்பம்‌ முடிக்கக்‌ கூடும்‌ நாட்கள்‌. 

60 X 60 x 60 = 2,16,000 நொடி ஒரு நாள்‌. அதாவது, நாள்‌ 

ஒன்றுக்கு நாழிகை 60, நாழிகை ஒன்றுக்கு வினாடி 60, 

வினாடி ஒன்றுக்கு நொடி 60, என்றபடி. நாளிரண்டிற்கு 

4,382,000 நொடி. இந்த 4,32,000 நொடியும்‌ அத்தனை 

வருடமாகக்‌ கலியுகத்திற்குச்‌ சொல்லியிருக்கிறது. ஆனால்‌ 

இந்தக்‌ கலியுகத்திற்கு வருடம்‌ ஐயாயிரந்தான்‌. இந்தக்‌ கலியுகம்‌ 

முடிவதற்கு இன்னும்‌ இருபத்‌ தேழு வருடமிருக்கிறது. இந்த 
ஐயாயிர வருஷமும்‌ ஜீவித்‌ திருக்கும்‌ படி, கலியுகத்திற்குக்‌ 
குறித்த நாளிரண்டில்‌ கல்பஞ்‌ செய்து தேகசித்தியைப்‌ 

பெற்றுக்கொண்டு, நம்முடைய கண்ணுக்குத்‌ தோற்றாமல்‌ 

வேறு வடிவத்தோடு இருக்கின்றவன்‌ கலியுக புருஷன்‌. 

இவனுடைய சங்கல்ப விகற்பங்களால்‌ இந்த உலகம்‌ இப்போ 



378 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

தசைவு பெற்றிருக்‌ கின்றது. இந்த உலகம்‌ சன்மார்க்க உலகமாக 

மாறுவதற்‌ கின்னும்‌ பன்னிரண்டு மாதமிருக்கிறது.ஆங்கரச 

வருடம்‌ புரட்டாசி மாதம்‌ 3ஆம்‌ நாள்‌. 

24. கால சங்காரம்‌ 

மார்க்கண்டர்க்காக ருத்திரமூர்த்தி இடது காலால்‌ 

எமனை உதைத்ததற்கு நியாயம்‌: மார்க்கண்ட ரென்பது 

மயக்கமாகிய மறைப்பென்னும்‌ மரணத்தைத்தவிர்த்தது. 

ருத்திர னென்பது தனித்த ஆன்ம அறிவு. எமனனென்பது 

மயக்கத்தைத்‌ தரத்தக்க வெகுளி சினம்‌ முதலியன. இடது 

காலால்‌ எமனை யுதைத்த தென்பது: இடது என்பது 

சந்திரகலை, காலென்பது பிராணவாயு; ஜனனமரணத்தை 

உண்டு பண்ணுவது சந்திரசூரியகதி. ஆதலால்‌, அஞ்ஞான 

பாசத்தால்‌ சினமாகிற கூற்றுவன்‌ கட்ட, விவேகியென்னும்‌ 

மார்க்கண்டன்‌ ருத்திரனென்னும்‌ ஆன்மஅறிவோடு கூடவே, 

ழே ருத்திரன்‌ விந்துநஷ்டஞ்‌ செய்கின்ற இடகலையை 
மேலேற்றி, குணங்களாகிய சூலத்தால்‌ கூற்றையொழித்து, 

அருளாகிய சத்துவமயமாய்‌ நீடிக்கச்செய்வது.எமசம்மாரம்‌. 

ட்‌ 25. சுரம்‌ அசுரர்‌ 

சுரர்‌ என்பது அறிவுடைய ஜீவர்கள்‌ முதல்‌ வாசனாதி 

வஸ்துக்களெல்லாம்‌ சுரர்‌. அகங்காரி முதல்‌ துர்க்கந்த 

வஸ்துக்களெல்லாம்‌ பூமிக்குள்‌ தோன்றுங்‌ கந்தமூலம்‌. 

அழுக்குடைய வஸ்து-இவைகள்‌ அசுரர்‌.துர்வாசனை, 

துர்வாசனையுடையவர்கள்‌, துர்க்குண மனுக்ஷியர்கள்‌. 

மனிதரும்‌ தேவரும்‌ 

அறிவினது உயர்ச்சியினாலும்‌ தாழ்ச்சியினாலும்‌ 

தேவரென்றும்‌ மனிதரென்றும்‌ சொல்லப்பட்டதே தவிர வேறே 

யெந்தக்‌ காரணத்தினாலும்‌ அல்ல. ஆனால்‌ தயை விசேஷ 

மிருக்க வேண்டிய தென்பது அறிவு உயர்ச்சியி லடங்கி விட்டது. 

தேவர்களுக்கு 4 கையென்பது ஈகைபற்றிய தயை விசேஷத்தைக்‌ 

குறித்துச்‌ சொன்னதே தவிர வேறல்ல. ஆகையால்‌ தயவே 

வடிவமாக இருக்கிறவர்களே புண்ணிய தேகிகள்‌. அவர்களே 

தேவர்களு மாவர்‌. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 379 

26. அடி முடி தேடல்‌ 

பிரமா அன்னமாகவும்‌ விஷ்ணு வராகமாகவும்‌ 

உருவங்கொண்டார்‌ என்பதன்‌ பொருள்‌. பாசஅறிவும்‌ 

பசுஅறிவும்‌ ஆம்‌. ஒரு பொருளைக்‌ காணுந்‌ தன்மையுடையது 
பாசஅறிவு.பசுஅறிவாவது-பொறிபுலன்களாலே 

அறியப்பட்டது ஜீவஅறிவு. மலத்தில்‌ அழுந்துவது பாசம்‌. 

பகுத்தறிவது பசு. மேலுங்‌ கிழுஞ்‌ செல்லுதலால்‌, பாதா 

ளத்திலும்‌ ஆகாசத்திலும்‌ தேடினாரெனச்‌ சொன்னது. மேலும்‌, 

ஓவ்வொரு வஸ்துவி லும்‌ பதி,பசு,பாச லக்ஷ்ணம்‌ உண்டு. 

27. பிரம தண்டனை 

பிரம தேவனுக்கு ஐந்து முகமாவன. ஆணவம்‌, 

காமியம்‌, மாயை திரோதை, மாமாயை. இவைகளில்‌ ஆணவம்‌ 

என்னும்‌ ஒரு தலை மாத்திரம்‌ பரமசிவத்தினால்‌ அரியப்‌ 

பட்டது.பிரமதேவனது ஒரு சிரசை வெட்டும்‌ பொருட்டுத்‌ 

தோன்றின ருத்திரனுக்கு ஐந்து தலையாவன: இச்சை, ஞானம்‌, 

கிரியை, ஆதி, பரை என்னும்‌ ஐந்துமாம்‌. இதுபோல்‌ 

இராவணனது பத்துத்தலையும்‌ அகங்காராதிகள்‌ என 

அறியவும்‌. 

28. சரஸ்வதியை மூக்கறுத்தது 

பிரமதேவன்‌ பத்தினியாகிய சரஸ்வதியை மூக்கறுத்தது 

யாதெனில்‌: பிரமதேவனது சிரசில்‌ ஒரு முகமாகிய அகங்கார 

தத்துவத்திற்கு உபகருவியாவது அவரது பத்தினியாகிய 

சரஸ்வதி. டே கல்வியின்‌ முகப்பை அல்லது முகத்‌ தலையாகிய 

மூக்கை அறுத்தது என்பது அடக்கியது. இல்லாவிட்டால்‌, 

அபரஞானம்‌ ஒழியப்‌ பரஞானம்‌ வராது. 

29. சந்திர சாபம்‌ 

சந்திரனுக்கு இரண்டு தண்டனை என்பது யாதெனில்‌: 

கணபதியாகிய அவாவை உல்லங்கனம்‌ பண்ணினதால்‌ 

சண்டாளத்துவம்‌ நேரிட்டது. சந்திரனுக்குக்‌ கலைகுறைந்ததும்‌ 

சிவன்‌ சிரசில்‌ தரித்துக்‌ கொண்டதும்‌ யாதெனில்‌. தக்கனாகிய 

ஜீவபோதத்திற்குப்‌ பெண்கள்‌ என்னும்‌ உபகரணங்கள்‌ 27. 

இவற்றை மனமாகிய சந்திரனுக்குக்‌ கல்யாணம்‌ என்னும்‌ 

செயற்கையைச்‌ செய்து, சமமாகப்‌ பார்க்கும்‌ படித்‌ தக்கன்‌ 



380 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சொன்னதைத்‌ தடுத்து , கிருத்திகை உரோகிணியாகிய ஆசை 

மோகம்‌ இரண்டையும்‌ பாராட்டி, மற்றப்‌ பெண்களைச்‌ 

சந்திரன்‌ அலக்ஷியம்‌ செய்தான்‌. செய்யவே, தக்கனது சாபத்தல்‌ 

பதினாறு கலையின்‌ கண்ணியங்கெட்டு ஒவ்வொன்றாய்க்‌ 

குறைய பயங்‌ கொண்டு பிரமாவாகிய பாச அறிவினிடத்துச்‌ 

சொன்னான்‌. பிரமன்‌ தக்கனது பலத்தை எண்ணித்‌ தன்னால்‌ 

முடியாது என்று பதியாகிய சுத்த அறிவினிடத்தில்‌ 

சொல்லும்படி செய்தான்‌. அங்ஙனம்‌ சொல்லலும்‌, சிவமானது 

சந்திரனாகிய மனத்தின்‌ வியாபார கலைகளை ஒடுக்கி, ஒரு 

கலையான சுத்த மனத்தைத்‌ தானாகிய அறிவின்‌ சிரம்‌ என்னும்‌ 

பிரஞ்ஞையில்‌ தரித்து, சாபம்‌ வீண்‌ போகாமல்‌ ஏறியும்‌ 

குறைந்தும்‌ இருக்கும்படி. செய்தது. இப்படிச்‌ செய்யாவிட்டால்‌ 
அனுபவம்‌ வராது. 

30. தக்ஷ யாகம்‌ 

தக்கன்‌ என்பது யான்‌ எனது என்று அகங்கரிக்கும்‌ 

தீவபோதம்‌, தக்கன்‌ யாகத்தை அழித்தது என்பது 

தீவபோதத்தை அழித்தது. 
- 31. சூரபத்ம சம்ஹாரம்‌ 

பதுமாசுரன்‌ என்பது” பதுமம்‌- நாபி, ௮-அவா, சுரன்‌- 

சுழித்து எழுதல்‌. நாபியினிடமாய்‌ அடங்காமல்‌ எழும்பும்‌ 

குணத்தை அடக்கியும்‌ தடைபடாதது பத்மாசுரனாகிய அவா. 

கஜமுகம்‌ என்பது மதம்‌. சிங்கமுகம்‌ என்பதுமோகம்‌ . இவைகளை 

வெல்வது ஐந்தறிவாலும்‌ உபசத்தியான பஞ்ச சத்தியாலுங்‌ 

கூடாது. ஆதலால்‌ சிவத்தால்‌ தடைப்பட்டது. சுப்பிரமணியம்‌ 

என்னும்‌ ஷண்முகரால்‌ சம்மரிக்க வேண்டியது எப்படி எனில்‌. 

பஞ்ச சத்தியோடு அனன்னியமாகிய சம்வேதனை என்னும்‌ 

அருட்சத்தியையுங்‌ கூட்டிச்‌ சுத்த அறிவே வடிவாகிய ஆறறி 

வென்னும்‌ முகங்களோடு, சுத்தஞானம்‌ சுத்தக்கிரியை என்னும்‌ 

சத்தியுடன்‌, கூர்மை பொருந்திய வேல்‌ என்னும்‌ விவேகத்தால்‌, 

தயாவடிவாய்‌ அவா மோக மதங்களை நாசஞ்‌ செய்வது சூரசம்‌ 

மாரம்‌. மயில்‌ என்பது மேற்படி தத்துவங்கள்‌ நஷ்டமானாலும்‌ 

அவற்றின்‌ அக்கிரமம்‌ அதிக்கிரமம்‌ கெட்டுக்‌ கிரமம்‌ மாத்திரம்‌ 

இருப்பது. பூர்வ வாசனாதிகள்‌ பல வண்ணமாய்‌ விரிந்து 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 38] 

ஆடுவது இயல்பாதலால்‌, அவற்றை அசைய வொட்டாது 

மத்தியில்‌ ஏறி இருப்பதாகிய சுத்த அறிவே ஷண்முகம்‌. விகல்ப 

ஜாலமே மயில்‌. இவ்வண்ணமே அண்டத்திலும்‌ உண்டு. 

மேலும்‌, நமது புருவ மத்தியில்‌ ஆறு பட்டையாய்‌ மணிபோல்‌ ஓர்‌ 

ஜோதியிருக்கின்றது. அந்த ஜோதியே ஷண்முகம்‌. 

3 2. குண்டோதரனுக்கு அன்னமிட்ட து 

குண்டோதரனுக்கு அன்னமிட்டார்‌ என்பதற்குப்‌ 

பொருள்‌ குண்டோதரம்‌ என்பது துத்தநாகக்‌ குடாக்கு, 

ஓதனமென்பது அன்னம்‌, தரன்‌ என்பது பசியில்லாதவன்‌. 

மேற்படி நாகத்தைச்‌ சுண்ணஞ்‌ செய்து பசியில்லாதவனுக்கு 

கொடுக்க விசேஷ பசி உண்டாகும்‌. எப்படியெனில்‌: 

நாகக்கொட்டையை மையபோலாட்டி, நாகத்திற்குப்‌ 

பிடிப்பித்துச்‌ சிறுபுடமாய்ப்‌ பத்திட்டு எடுத்து, நாலிலொன்று 

சூதஞ்‌ சேர்த்து, வட்டாக்கிக்‌ கருந்துளசியால்‌ கவசித்துச்‌ 

சீலைமண்செய்து, புடமிடச்‌ சுண்ணமாம்‌. இதுபோல்‌ மற்ற 

திருவிளையாடல்‌ முழுமையும்‌ ஒருவாறு. 

33. பாற்கடல்‌ கடைந்தது 

திருப்பாற்கடல்‌ கடைந்து அமுதபானம்‌ தேவர்கள்‌ 

செய்யும்‌ பொருட்டுவிஷத்தை ருத்திரர்‌ உட்கொண்டா 

ரென்பதற்கு ப்‌ பொருள்‌. திருப்பாற்கட லென்பது தேங்காய்‌. 

அமுதமென்பது அதன்‌ ஜலம்‌. தேங்காயின்‌ பாலிலுள்ள 

எண்ணெயே விஷம்‌. டே எண்ணெயாகிய விஷத்தைப்‌ 

போக்குவது முப்பூவாகிய ருத்திரன்‌. ஆதலால்‌, தேங்காய்ப்‌ 

பாலிலுள்ள விஷமாகிய எண்ணெயை முப்பூவால்‌ போக்குவது 

ருத்திரன்‌ விஷம்‌ சாப்பிட்டது. மற்றக்‌ கடல்கள்‌ யாவும்‌ 

இட்சுமது முதலிய வஸ்துக்களே. இவ்வாறு, அண்டத்தினும்‌ 

பிண்டத்தினும்‌ பெளதிகத்தினும்‌ தாதுக்களினும்‌ ஓஷதியினும்‌ 

கடல்கள்‌ உள. கருப்பஞ்சாற்றுக்கடலென்பது கரும்பு, மதுக்கட 

லென்பது தேன்‌. 



382 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

34. பாற்கடலில்‌ பள்ளிகொண்டது 

ஆகாரம்‌ உண்டவுடனே ஜீரணமாய்ப்‌ பால்‌ 

வண்ணமாக ஆகாரப்பையில்‌ வெண்மை நிறமாக இருப்பது 

திருப்பாற்கடல்‌ என்றும்‌, அதனடியில்‌ உண்டாகும்‌ பசி.தீவிர 

சத்தியாகிய உஷ்ணம்‌ - வடவாமுகாக்கினி என்றும்‌, 

இரண்டிற்கும்‌ மத்தியில்‌ உண்டாகிய சீதளம்‌ விஷ்ணு 

பள்ளிகொண்டது என்றும்‌ சொல்லுவது. திருப்பாற்கடலில்‌ 

விஷ்ணு பள்ளிகொண்டது இது தான்‌. 

38. நாராயணன்‌ 

நாராயணன்‌ என்பதன்‌ பொருள்‌ : அப்பு தத்துவத்தின்‌ 

அதிஷ்டான கர்த்தாவென்றும்‌, அப்பு தத்துவத்தில்‌ 

தோன்றினவன்‌ என்றும்‌, நர விசேஷப்‌ பிறப்பை உடையோன்‌ 

என்றும்‌, நரனில்‌ தோன்றினோன்‌ என்றும்‌, மாயாகோஷத்தை 

அல்லது நடப்பை உயிர்க்கு உண்டு பண்ணுவோன்‌ என்றும்‌, 

இன்ப பகுதியின்‌ சேட்டி. ப்பை உயிர்க்கு உண்டு பண்ணுவோன்‌ 

என்றும்‌, இன்ப சத்தியை உயிர்க்கு ஊட்டுவோன்‌ என்றும்‌ 

கொள்ளலாம்‌. இன்னும்‌ பல்வேறு வகையிலும்‌ கொள்ளலாம்‌. 

நாரம்‌ ஜலத்தில்‌, அணன்‌ உற்பத்தியானவன்‌, ந-- மாயையி 

னுடைய, ர-- கோஷம்‌- நடப்பு - வியாபாரத்தை, ய-- 

உயிர்களுக்கு, ண: உண்டு பண்ணுகிறவன்‌ ந... 

பி ரகிருதியினுடைய, ர-- சேட்டிப்பை, ந... ஆதிசத்தியினுடைய, 

ர... இன்பத்தை ... 

36. கருடன்‌ 

கருடன்மீது விஷ்ணு ஏறியது என்பது. க ஜலம்‌, ௬ கருமை 

, ட வெண்மை. ஆதலால்‌ விளங்கா வெண்மையாகிய ஜலத்தின்‌ 

பின்‌ தோன்றும்‌ செம்மைக்கு இடையில்‌ கருமையாகிய நீராவியே 
விஷ்ணு. ஆதலால்‌, சீத வஸ்துக்களெல்லாம்‌ விஷ்ணு: 

அணுத்துவ மெல்லாம்‌ பிரமா: உஷ்ணத்துவ மெல்லாம்ருத்திரன்‌. 

இது போல்‌ மற்றத்‌ தத்துவங்களையும்‌ அறியவும்‌. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 383 

37. அயக்கிரீவம்‌ 

மாலின்‌ 70-வது அவதாரம்‌ அயக்கிரீவ அவதாரம்‌. 

அயம்‌ என்பதற்குப்‌ பொருள்‌ பிராணவாயு, கிரீவம்‌ என்பது 

கழுத்து ஆகவே அயக்கிரீவம்‌ என்பது பி ராணவாயுவையே 

கழுத்தாகக்‌ கொண்டது. இப்படியே மற்ற அவதாரங்கள்‌ 

என்பற்றிற்கு வெவ்வேறு பொருள்‌ உண்டு. 

38. வாமனாவதாரம்‌ 

காசிபர்‌ என்பது மனம்‌. இவரது பிள்ளையாகிய 

மாபலிச்‌ சக்கரவர்த்தியாவது மனதின்‌ மந்தம்‌. அதில்‌ 

உண்டாகிய சதம்‌ சாக்கிரத்திலும்‌ சுழுத்தியிலும்‌ நிறைந்து 
நின்றது உலகளந்த பெருமாள்‌ ஒருகால்‌ மேலும்‌ ஒருகால்‌ &ீழும்‌ 

அளந்து ஓர்‌ அடிக்கு இடமில்லா திருந்தது. 
39. வடுகநாதர்‌ 

வடுகநாதர்‌ விஷ்ணுவினுடைய தோலை உரித்துப்‌ 

போர்த்துக்‌ கொண்டது யாதெனில்‌: மனத்தில்‌ உண்டான 

மந்தத்தில்‌ தோன்றின சீதமான விஷ்ணு அகம்‌ புறம்‌ எங்கும்‌ 

இருப்பதை, அப்படி எங்கும்‌ பரவவொட்டாது, உஷ்ண சத்தி 

விளங்கிச்‌ ச தபாகத்துக்குக்‌ கவசம்‌ போல்‌ உட்பக்கம்‌ இல்லாமல்‌ 

மேற்புறமாகப்‌ பரவியிருப்பது ருத்திரனான வடுகநாதர்‌ 

என்பது 

40. பைரவர்‌ வீரபத்திரர்‌ 

வடக்கே பைரவர்‌ இருப்பார்‌ என்பது யாதெனில்‌. நமது 

பாதத்தின்கண்‌ உஷ்ணசத்தி விளங்குவதுதான்‌. சிரசிலே 

வீரபத்திரராவது * இச்சாசத்தி. இதைத்‌ தென்திசையில்‌ 
வீரபத்திரர்‌ இருப்பதாகச்‌ சொல்லுவது.” 

41. வேதாரண்யம்‌ 

வேதாரணியத்தில்‌ கதவு திறக்கப்பட்டதும்‌ 

மூடப்பட்டதும்‌ யாதெனில்‌: வேதப்பொருளை மறைத்ததுந்‌ 

திறந்ததும்‌ எனக்‌ கொள்க. உண்மையை விளக்கியது திறந்தது, 

மறைத்தது மூடியது. 

* அண்ட முகட்டில்‌ உள்ளது வீ ரபத்திரபுவனம்‌ 



384 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

42. வேதம்‌ 

அப்பு தத்துவத்தின்‌ குணம்‌ நான்கில்‌ இருந்து 
உண்டானவையே நான்கு வேதமும்‌. 

43. வேதம்‌ ஆகமம்‌ முதலிய நூல்கள்‌ 

வேதம்‌ பதி லக்ஷணத்தை விளக்கும்‌. ஆகமம்‌ பசு 

லக்ஷ்ணத்தை விளக்கும்‌. புராணம்‌ பாச லக்ஷ்ணத்தை 

விளக்கும்‌. இதிகாசம்‌ பக்தியை விளக்கும்‌. ஸ்மிருதி 

கர்மத்தைவிளக்கும்‌. மேலும்‌ வேதம்‌ பதி பசு பாசத்தைச்‌ 

சொல்லும்‌. அதுபோல்‌ ஆகமமும்‌ சொல்லும்‌. வேதம்‌ என்பது 

நான்கு மகா வாக்கியந்தான்‌. மற்றவை அங்க உபாங்க சாங்கப்‌ 

பிரத்தியாங்கங்கள்‌. இவைகள்‌ யாவும்‌ மனமடங்கும்‌ துவார 

மாம்‌. 

44. வேதாகம வழிகள்‌ 

ஒருவன்‌ ஆன்ம லாபம்‌ பெறுவதற்கு இரண்டு மார்க்கம்‌ 

உண்டு. ஒரு மார்க்கம்‌ படியுள்ளது? ஒரு மார்க்கம்‌ 

படியில்லாதது. எப்படி எனில்‌: மெத்தை ஏற 

வழியிருப்பதுபோல்‌. ஏறிவிட்டால்‌ மேலிடமாகிய அரமியம்‌ 

ஒன்றே. அவ்வழி, ஆகமவழி சோபான முடையது. வேதவழி 

சோபானம்‌ இல்லாதது. ஒருவன்‌ ஆகமவழி செல்லாது வேத 

வழிபோகக்கூடாது. ஏனெனில்‌ ஜீவன்‌ உபாசனா துவாரமாய்‌ 

தீவத்துவங்‌ கெட்ட இடத்தில்‌, இரண்டற்று ஒன்றாகிய வேதவழி 

என்னும்‌ அத்துவைதம்‌ நிலைக்கும்‌. வேதவழியான 

அத்துவைதம்‌ அனுபவம்‌ ஆகமவழியான துவைதம்‌ விவகாரம்‌. 

ஒன்றென விவகரிப்பவரிடத்தில்‌ அனுபவமில்லை. உபதேசரீ 
தியில்‌ சொல்லாது ஒன்றெனப்‌ படவேண்டும்‌. 

45. தேவாரம்‌ 

தேவாரம்‌ என்பது. தே -தயவு,  ஆரம்‌.ழுங்கு? தயா 

ஒழுங்கே தேவாரம்‌. 

46. திருவாசகம்‌ 

திருவாசகம்‌ என்பது: மெய்ப்பொருள்‌ நிரம்பிய 
வார்த்தை, மெய்ப்பொருளைத்‌ தரும்‌ வார்த்தை. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 385 

47. இரூமந்‌இரம்‌ 
சன்மார்க்க உண்மை தெரிய வேண்டுமாகில்‌ 

திருமந்திரத்தைக்‌ கவனிக்கில்‌ விளங்கும்‌. 

48.. திருமந்திரமும்‌ திருவாசகமும்‌ 

சாத்திரங்க ளிற்‌ சிறந்தது திருமூலர்‌ திருமந்திரம்‌ இஃது 
மொத்தம்‌ எண்ணாயிரம்‌: தோத்திரங்களிற்‌ சிறந்தது 

திருவாசகம்‌. இவற்றை ஊன்றிப்‌ பார்க்கவும்‌. 

49. சிவம்‌ என்பதன்‌ பொருள்‌ 
சிவம்‌ என்பதற்குப்‌ யொருள்‌ சச்சிதானந்தம்‌. 

சச்சிதானந்த மென்பது சத்து, சித்து, ஆனந்தம்‌. இதில்‌ சிகரம்‌ 
சத்து. வகரம்‌ சித்து, மகரம்‌ ஆனந்தம்‌: சிகரம்‌ எல்லா 

முன்ளதாய்‌ விளங்குவது, வகரம்‌ எல்லாம்‌ விளங்குவதா 

யுள்ளது, மகரம்‌ இரண்டினாலும்‌ நிரம்பிய இன்பம்‌. 

சிவ 

சிவ என்பதற்குப்‌ பொருள்‌ அனாதியாய்‌ மலமில்லாத 

சர்வ வல்லமையுடைது. சி என்பதற்குப்‌ பொருள்‌ அனாதியாய்‌ 

மலமில்லாதது வ என்பதற்குப்‌ பொருள்‌ சர்வவல்லமை : 
யுடையது. 

| 
சி என்னும்‌ எழுத்துக்குப்‌ பொருள்‌: இதன்‌ பீஜாக்ஷரம்‌ 5. 

அவை: விந்து, நாதம்‌, சகரஒற்று, அகரம்‌, இகரம்‌. இவை 

கூடியது சிகரமாகிய ஓர்‌ உருவம்‌. இதற்குப்‌ பொருள்‌ சுத்த 
சன்மார்க்க காலத்தில்‌ வெளிப்படும்‌. 

50. சிவகுணமும்‌ ஜீவகுணமும்‌ 

சிவ குணம்‌ 8 -ஜீவகுணம்‌ 8 
1. தன்வயத்தனாதல்‌ பராதீனன்‌ 
2. தூய உடம்பினனாதல்‌ துக்கதேகி 

.இயற்கையுணர்வினனாதல்‌ செயற்கை உணர்வினன்‌ 
4.முற்றும்‌உணர்தல்‌ சிற்றுணர்வினன்‌ 
இயல்பாகவே 

5.பாசங்களினீங்குதல்‌ பந்தன்‌ 
6.பேரருளுடைமை காடின்னியன்‌ 
7.முடிவிலாற்ற லுடைமை நிர்பவன்‌ . 

8.வரம்பிலின்ப முடைமை மலதேக/ா॥ 



386 ... திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

51. சிவமாதல்‌ 

பசுவென்பது முற்றும்‌ மலமுள்ளது. 

ஜீவனென்பது மூன்று பங்கு மலமுன்ன து. 
ஆன்மாவென்பது ஒரு பங்கு மலமுள்ளது. 

சிவம்‌ முற்றும்‌ மலம்‌ நீங்கியது. 
ஆதலால்‌ மலம்‌ முற்றும்‌ நீங்கித்‌ தயா வடிவமாவதே சிவமாதல்‌. 

52. பஞ்சாக்கரம்‌ 

சமய சூக்கும பஞ்சாக்கரத்தின்‌ தாத்பரியம்‌ நான்கு, ழே 
அக்ஷரம்‌ 5: சிவாயதம. இதற்குத்‌ தாத்பரியம்‌ நான்காவன. 

பூர்வம்‌, பூர்வபுர்வம்‌, உத்தரம்‌, உத்தரோத்தரம்‌ ஆக 4 இதில்‌ 

பூர்வத்திற்கு அர்த்தம்‌: சிவனை நமஸ்கரிக்கின்றேன்‌. பூர்வ 

பூர்வத்திற்குத்‌ தாத்பரியம்‌. அனாதியில்‌ மலமில்லாது எல்லா 
முடிய சிவத்திற்கு என்னுடைய கரண உள்ளங்களைச்‌ 

சமர்ப்பிக்கன்றேன்‌. மற்ற இரண்டிற்கும்‌ அர்த்தம்‌ 
அனுபவத்தால்‌ தெரியலாம்‌. இதுபோல்‌ மத சன்‌ மார்க்கத்‌ 

திற்கும்‌ டி அக்ஷரமே. அதற்கும்‌ முன்போலவே நான்கு 

தாத்பரிய முன்னது. அதில்‌ பூர்வத்திற்குத்‌ தாத்பரியம்‌: சி 

என்பது பதி, வா என்பது சத்தி, ய வென்பது ஜீவன்‌, ந 

வென்பது திரோதை, ம வென்பது மாமாயை ஆதலால்‌, 

மாமாயை திரோதை நீங்கி, ஜீவ போத மற்று, அருள்‌ வடிவாய்ச்‌ 
சிவமாவது. பூர்வபூர்வத்தின்‌ தாத்பரியம்‌. சி என்பது 

எல்லாமுடையது, வா என்பது அபிந்தமாகிய அருள்‌, ய 

வென்பது ஆன்ம சிற்சபை, ந வென்பது சீவன்‌, ம வென்பது 

பசு: ஆதலால்‌ சுபத்தன்மை கெட்டு, ஜீவபோதம்‌ போய்‌, 
ஆன்மவியற்கை வடிவாய்ச்‌ சத்துவமயமாய்‌ எல்லா முடையது 

வாய்ப்பூரணமாய்‌ நிற்றல்‌: ஒருவாறுஅனுபவத்தில்‌, பரவிந்து 
பரநாதம்‌ பரத்திலும்‌, அபரவித்து அபரநாதம்‌ பூர்வத்திலும்‌ 
வழங்கும்‌. இவ்வளவும்‌ செபமூலமாய்ச்‌ கரணசுத்தி வந்து, 

அக்ஷர முன்னுதலை விட்டு, அறிவாகிருதியாய்‌, கருணையும்‌ 

சிவமுமே பொருளெனும்படி நிற்றற்கு முதற்றுவாரமாம்‌. மற்ற 
உத்தரத்தில்‌ ஏமசித்தியும்‌ உத்தரோதரத்தில்‌ தேகசித்தியும்‌ 
சொல்லும்‌. இஃது மத சன்மார்க்க அனுஷ்டானம்‌. இதுபோல்‌ 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 387 

சமயத்திலும்‌ தேகசித்தியும்‌ ஏமசித்தியு முன. மேற்குறித்த சமய 
மதங்களின்‌ விரிவு அனந்தகோடி. அந்த சித்திகள்‌ யாவும்‌ 

அவ்வச்சமய மதங்களின்‌ கர்த்தா மூர்த்தி தலைவன்‌ தலைவி 

முதலியவர்கள்‌ பதப்பிராப்தி வரையிலும்‌ நிற்கும்‌. ஆதலால்‌. 

மேற்குறித்த இரண்டு சித்தியும்‌ எக்காலத்தும்‌ அழிவுறா 
திருப்பதாகச்‌ சொல்லுவது சுத்த சன்மார்க்க புர்வோத்தரம்‌. 

ஏமசித்தி! தேகசித்திஆகிய இவற்றை மேற்குறித்த சூக்கும 
பஞ்சாக்கரத்தில்‌ சொல்லுவதற்குப்‌ பிரமாணம்‌. “சிவாயநம 

வெனச்‌ செம்பு பொன்னாயிடும்‌”” “சிவாயநமவெனச்‌ 
சிந்தித்திருப்பார்க்கு அபாய மொருநாளு மில்லை.” ஆதலால்‌, 
மேற்குறித்த அக்கரத்தை மகான்கள்‌ குழுக்குறியாக- 

வரிவடிவாய்‌-சுட்டிணார்கள்‌. இதை அக. அனுபவிகள்‌ 

தத்துவங்களை அறிந்து, அனுசந்தானஞ்செய்வார்கள்‌. 

சாத்கிகளுக்கு நாவினாலுன்னிக்‌ கரணமோய்ந்தால்‌, 

தத்துவானு சந்தானஞ்‌ செய்யக்கூடும்‌. உலகிகள்‌ 

நாவினாலுன்னத்‌ தங்கள்‌ மனோரதம்‌ சித்திக்கும்‌ வகர வித்தை 

*யுடையவர்கள்‌ மேற்படி அக்கரத்தின்‌ உண்மையைப்‌ பவுதிகம்‌. 

லோகம்‌, ஓஷதி, லவணம்‌, முதலியவற்றிற்‌ சேர்த்து வகரத்தை 

முடிப்பார்கள்‌. தகர வித்தை * யுடையவர்கள்‌ அதுபோலவே 

அமைத்துக்கொண்டு தேகத்தை நீடிக்கச்‌ செய்வார்கள்‌. 
ஆதலால்‌ மேற்குறித்த அக்கரங்கள்‌ பரிபாஷை. இதனது 

உண்மை யாவும்‌ சுத்த சன்மார்க்க சகஜ சாத்திய 

ஞானானுபவிக்கு விளங்கும்‌. 

சிவ சிந்தனை 

ஓம்‌ சிவாயநம என்று சதா சிந்தித்துக்‌ கொண்டிருத்தல்‌ 

வேண்டும்‌. இவ்வுலகம்‌ அருட்சத்தி, பொருட்சத்தி, கிரியாசத்தி, 

யோகசத்தி, ஞானசத்தி மயமாக இருப்பதாகப்‌ பார்த்துக்‌ 

தல்ல 

ட்‌ A 

தசரவித்தை-தேகசித்தி செய்துகொள்ளல்‌. 



388 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

கொண்டிருத்தல்‌ வேண்டும்‌. யோகம்‌ செய்ய வேண்டுவ 

தில்லை. அதில்‌ அழுந்தி விட்டால்‌ மீளுவது கஷ்டம்‌. சதா 

சிவக்கலப்பாய்க்‌ கிடந்தாலும்‌ மீளுதல்‌ அருமை, மூடம்‌ 

உண்டாக்கும்‌. உண்மை. 

ஓம்‌ என்னும்‌ எழுத்து பிரணவம்‌ என்று 

சொல்லப்படும்‌. படைத்தளித்‌ தழிக்க வல்ல தலைவன்‌ என்பதே 

அந்த ஓங்காரத்தின்‌ பொருள்‌. 

53. பிரணவம்‌ 

பிரணவத்தின்‌ ஐந்து பாகம்‌ யாவெனில்‌ : அகரம்‌, 

உகரம்‌, மகரம்‌, விந்து, நாதம்‌. பஞ்சமி. என்னும்‌ வாக்கு 

பிரணவத்தின்கண்‌ இருந்து தோன்றியது. அதற்கு ஸ்தானம்‌ 
மூலாதாரம்‌. அதிலிருந்து தோன்றிய மற்ற நான்கும்‌ சூக்குமை, 
பைசந்தி, மத்திமை, வைகரி. இவற்றிற்கு இடம்‌ நாபி, இருதயம்‌, 

கண்டம்‌ லலாடம்‌. 

54. அகரம்‌ 

மூலாங்கப்‌ பிரணவமாகிய அகர லக்ஷணம்‌ ஒருவாறு”. 

ஊன்றல்‌ வாமை. 

சுழித்தல்‌ ஜேஷ்டை. 
விசிரிம்பித்தல்‌ ரெளத்திரி 

மடித்து மேலேறல்‌ காளி 

அங்கிருந்து கீழ்வரல்‌ கலவி கரணி. 

மேல்‌ புடைபெயர்த்தல்பலவி கரணி. 

கிழ்த்தாழல்‌ பலப்பி ரமதனி. 

கீழ்‌ ஊன்றி நிற்றல்‌ சர்வபூததமனி. 

வரிவடி வாதல்‌ மனோன்மணி. 

இதில்‌ விந்து நாதம்‌ முதலிய நவநிலைகளு முள. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 389 

அகரமாகிய முதல்‌ எழுத்து உற்பத்தி விவரம்‌: 

0.9 1. ௪9௪ 34 

விந்து-பெரியவெளிச்சம்‌, சூரியவெளிச்சம்‌. 

நாதம்‌-பெரியநாதம்‌. 

பரவிந்து-அதில்‌ பாதி வெளிச்சம்‌, சந்திரவெளிச்சம்‌. . 

பரநாதம்‌-நாதம்‌. 
அபரவிந்து-வெளிச்சம்‌, நக்ஷத்திர ஒளி. 

அபரதநாதம்‌. நாதம்‌. 

திக்கிராந்தம்‌-அருகியவெளிச்சம்‌, மின்னல்‌ ஒளி 

அதிக்கிராந்தம்‌-சப்தம்‌. 

வாமசத்தி 

ஜேஷ்ட சத்தி. 

ரெளத்திரி சத்தி 
காளி சத்தி. 

55. காயத்ரி 

காயத்ரி: கா-ய-த்ரி. க ஐலதத்துவமாகிய ஸ்தூலதேகம்‌, 

பிரமஸ்வரூபம்‌. ய வாயுதத்துவமாகிய தக்ஷ்மதேகம்‌, விஷ்ணு 

ஸ்வரூபம்‌. ஆ-- அக்னிதத்துவமாகிய காரணதேகம்‌. 

ருத்ரஸ்வரூபம்‌. த்ரி மூன்று. அதாவது, மேற்குறித்த மூன்று 



390 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

தேகங்களின்‌ ஸ்வரூப ரூப சுபாவ குணங்களை ஐயம்‌ திரிபு 

மயக்க மின்றிக்‌ கடந்தால்‌, ஜனன மரண சாகரம்‌ நீங்கி நித்தியர்‌ 

ஆவோம்‌. எப்படியெனில்‌. காயத்திரி மந்திரத்திற்குப்‌ பாதம்‌ 

மூன்று. பாதம்‌ ஒன்றிற்கு வர்ணம்‌ எட்டு. ஆக மூன்று 

பாதத்திற்கும்‌ வர்ணம்‌ இருபத்து தான்கு. பாதம்‌ மூன்றென்‌ 

பதன்‌ குறிப்பு: ஜீவர்களுக்கு மலம்‌ மூன்று வருணம்‌ இருபத்து 
நான்கு என்பதன்‌ குறிப்பு இரு-இரண்டு, ஜீவகாருண்யம்‌ 
தத்துவவி சாரம்‌ ஆகிய இரண்டையும்‌: பத்து (பற்று.பிடி, 

பற்றினால்‌: நான்கு.நாலாகிய ஜீவகாருண்யம்‌, ஈசுரபக்தி, பாச 

வைராக்கியம்‌, பிரம ஞானம்‌ ஆகிய இவற்றை அடையலாம்‌. ' 

அடைந்து, காயத்ரிமந்திரம்‌ திரிமூர்த்தி ஸ்வரூபமாதலால்‌, 

இதற்கு அதீதமான பிரமானுபவத்தைப்‌ பெறலாம்‌. 

மேலும்‌, தத்துவ ரேயங்களான மூன்று தேகங்களுக்கும்‌ 

தத்துவம்‌ யாதெனில்‌. வர்ணம்‌ இருபத்து நான்கு. ஆதலால்‌, 

ஸ்தூல தத்துவம்‌ இருபத்துநான்கு. பாதம்‌ மூன்று, காயத்ரி. 
திரிமூர்த்தி ஸ்வரூபம்‌, இவற்றுள்‌ ஒன்றைக்‌ கொடுக்கவந்தது 

ஒன்று. 3, 3, 1 ஆகிய இவற்றைச்‌ சேர்க்க ஏழு ஆகிறது. 

ஆதலால்‌, சூட்சும தத்துவம்‌ ஏழு. இதற்குச்‌ சத்தி மூன்று . 
அநுபவசத்தி ஒன்று, சமத்துவம்‌ ஒன்று. ஆக ஐந்து. ஆதலால்‌ 
காரணதேக தத்துவம்‌ ஐந்து. மேற்குறித்த முப்பத்தாறு 
தத்துவங்களையுங்‌ கடந்தால்‌, அனுபவம்‌ விளங்கும்‌. 

எப்படியனில்‌:. ஒதயாத்‌ : ஒ ஆன்ம அறிவின்கண்‌, த சத்துவ 

குணமயமாய்‌, த்‌ அருளனுபவம்‌ பெற்று, யா காயபிரமமதல்‌. 

ஆதலால்‌, மேற்குறித்த காயத்திரியின்‌ ஸ்வரூபானு பவத்தைப்‌ 
பெறுதலாம்‌. 

56. தத்துவம்‌ 

தத்துவமென்பது: ததீசத்வம்‌-தத்துவம்‌. தத்‌.அது. அது 
வென்பது சிவம்‌. தவம்‌.அதன்தன்மை. ஆதலால்‌, தத்துவம்‌ 

என்பது சிவத்தின்‌ தண்மை. 

57. குடிலை 

குடிலை என்பது மூலப்‌ பிரகிருதி. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 391 

58 . பூதம்‌ என்பதன்‌ சப்தார்த்தம்‌ 

பூதமென்பது யாது? அதனது சொரூப ரூப 

சுபாவங்களென்ன?. புதம்‌ என்பதற்குச்‌ சப்தார்த்தம்‌: பூ 
மலர்த்தது, பிரகாசம்‌: த - தடித்தது, காரியம்‌ ம்‌ கஊன்றியது, 

நிலை. இதற்குத்‌ தாத்பரியம்‌: நிலை பெற்ற காரியம்‌ பிரகாசம்‌. 

பூத அக்கினித்‌ தோற்றமென்றும்‌ பெயர்‌. பூதகாரிய அக்கினி 
என்றும்‌ பெயர்‌. பு என்பதில்‌ உகர உயிரும்‌ தம்‌ என்பதில்‌ அகர 
உயிரும்‌ எண்ணில்‌ ௮.ம்‌,.உம்‌ ஆயின, ஆக தொகை 0. இத்தப்‌ 

பத்து இடத்திலும்‌ புதகாரிய அக்கினித்‌ தோற்றம்‌ உண்டு. . 
கல்லுக்குள்ளிருக்கிற நெருப்பு பஞ்சில்‌ காரியப்படுவது 

போலாம்‌... பத்துப்‌ பொது ஸ்தானங்களாவன; மண்‌, ஜலம்‌, 

அக்கினி, காற்று, வெளி, பிரகிருதி, மாயை.. சூரியன்‌, சத்திரன்‌, 

நக்ஷத்திரம்‌ ஆக இடம்‌ 10. | 

59. பெனதிகம்‌ 

பெளதிக மென்பது லிங்கமாதி உபரசம்‌ நூற்றிருபதிற்கும்‌, 

பாஷாணமாதி 64 பாஷாணங்கட்கும்‌, சுக்காதி ஓஷதி மூல பத்திர 

பீசங்கட்கும்‌ பெயர்‌. இஃது ஒருவாறு பூதகாரிய தேகமாதி தத்துவங்கட்கும்‌ 
பெயர்‌. பெளர்தீ* அகம்‌: பெளதீகம்‌. பெள-மூடல்‌, அகம்‌- உள்‌, தீ - 

அக்கினி, ஆதலால்‌ தீயை உள்ளடக்கியது பெளதீகம்‌. தீ என்பது காரண 
உஷ்ணம்‌, பெளதிகங்க ளென்பவை வீரம்‌ பூரம்‌ முதலிய 64 சரக்குகள்‌. 

60. நினைப்பு மைப்பு 

நினைப்பு மறைப்பு உண்டாவதற்குக்‌ காரணம்‌. 

சந்தரன்‌ அக்கினி யோடுகூடி, சரியபாகத்திலுண்டாகும்‌ 

காற்றினால்‌ அசைக்கப்படும்‌ போது, உண்டாகும்‌ நினைப்பு: 

சூரியன்‌ அக்கினியோடு கூடி, சந்திர பாகத்தில்‌ உண்டாகுங்‌ 

காற்றினால்‌ அசைக்கப்படும்போது உண்டாகின்றது மறைப்பு. 

நினைப்பு மறைப்பு என்பதற்குப்‌ பொருள்‌. தினைப்பென்பது 

யாது? ஜனனம்‌, மன அசைவு”ஒன்றை நினைத்தல்‌, சகலகாலம்‌, 

' மேற்படி தத்துவம்‌ வேறொன்றில்‌ பூதீழல்‌, தத்துவத்தின்‌ 

அசைவாகிய ஆவி மேலேறநீல்‌, டி , ஏறின இடத்தில்‌ 



392 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

தூக்கம்‌, மனம்‌ ஒன்றைப்பற்றி உடனே மறைதல்‌, கேவலகாலம்‌, 

டி தத்துவத்தித்ன கூர்மை &ீழ்ச்செல்லுதல்‌, பிரக்ஞை 

இல்லாததிருத்தல்‌, அதனது உஷ்ணம்‌ அதிக்கிரமிக்கிறது, மனம்‌ 
ஆபாசப்பட்டுச்‌ சூனியமாதல்‌. மேற்குறித்த நினைப்பு மறைப்பு 

பற்று, நிரதிசயானந்தமாய்‌ அருள்வடிவ மாவதே சுத்த 

சன்மார்க்க சாதனம்‌. 

61. விருப்பு வெறுப்பு 

விருப்பு வெறுப்பு என்பதற்குப்‌ பொருள்‌? 

விருப்பென்பது யாது? ஒன்றை வேண்டிப்‌ பந்தப்பட்டு, பூரண 

லக்ஷியத்தை விட்டு, அதிசயமாகப்‌ பார்த்து நிற்றல்‌. இந்த 

விருப்பால்‌ தானுங்‌ கெட்டு, இதர வஸ்துவுங்‌ கெட்டு, சாதனமுந்‌ 

தடைப்பட்டுவிடும்‌. எவ்வகையிலும்‌ விருப்பென்பது கூடாது. 

வெறுப்பென்பது யாது? வேண்டாமை, துவேஷம்‌, இதர 

வஸ்துவைப்‌ பற்றாதிருத்தல்‌. இந்த வெறுப்பால்‌ இதரவஸ்து 

விடத்தில்‌ துவேஷந்‌ தோன்றி ஜீவோபகாரத்தைத்‌ தடை 

செய்யும்‌. ஆகையால்‌ வெறுப்புங்‌ கூடாது. மேற்குறித்த இரண்டு 

மற்று, சத்துவமயமாய்‌ நிற்றல்‌ வேண்டும்‌. 

62. சங்கல்பம்‌ 

சங்கல்பத்தின்‌ பொருளும்‌ விரிவும்‌ யாதெனில்‌. 

விரிவாவது ஐந்து” நிர்விகல்பம்‌, சவிகல்பம்‌, சங்கல்பம்‌, 

விகல்பம்‌, கல்பம்‌. இவற்றுள்‌ நிர்விகல்பமாவது கடவுளறிவு. 

ரே அறிவின்‌ வியாபகமே சவிகல்பம்‌. சங்கல்ப மென்பது 

கரணம்‌ யாதொன்றிலும்‌ பற்றாமல்‌ சுத்தமாயிருந்த காலத்தில்‌ 

தோன்றிய அசைவே சங்கல்பம்‌: ஒன்றிலும்‌ பற்றாது அசைந்த 

மேலசைவென்னும்‌ புடைபெயர்ச்சியே சங்கல்பம்‌. நாம்‌ நஷ்ட 

மடையோம்‌ என்று உள்ளழுந்திய பிரக்ஞையே சங்கல்பம்‌. 

விகல்பமென்பது பிரம சதாசிவ கால அளவைக்‌ குறித்தது. 

இதில்‌ பலவாக விரிந்த அனுசந்தானங்கள்‌ கல்பம்‌. 

உள்ளழுந்தல்‌, அதைச்‌ சிந்தித்தல்‌ சிந்தித்தலே விசாரித்தல்‌ 

கிம்மூன்றுமே சங்கல்ப விகல்ப கல்பம்‌. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 393 

மேற்குறித்த சங்கல்ப மயமா யிருந்தால்‌ சிவானுபவம்‌ 

பெறலாம்‌. “சந்ததமும்‌ வேதமொழி யாதொன்று பற்றி 

னதுதான்‌ வந்துமுற்றும்‌” * என்றபடி. * சங்கல்பமாவது சம்‌- 

முடிவு: கல்பம்‌-காலபேதம்‌ கால முடிவு. 

பற்று 
மனத்தின்‌ கூறுபாடு 4 வகை: அதாவது ஜீவப்பற்று, 

பந்தப்‌ பற்று, களத்திரப்பற்று, தேகப்பற்று. தேகப்பற்றாகிய 

அகப்பற்றுப்‌ போயிருத்தல்‌ சங்கல்பம்‌. 

63. தன்னையறிதல்‌ 

தன்னையும்‌ தனக்காதாரமான தலைவனையும்‌ கூடல்‌ 

தனையும்‌ தெரிந்து கொள்ளுதல்‌ வேண்டும்‌. 

64. கூடஸ்த பிரம ஐக்கியம்‌ 

கேவல வேதாந்தத்தில்‌ கூடஸ்த பிரம ஐக்கியத்தின்‌ 

பொருள்‌. ஜீவசைதன்யம்‌, ஈசுரசை தன்யம்‌, பிரமசைதன்யம்‌, 

கூடஸ்தசைதன்யம்‌, சர்வசாக்ஷி. இதன்‌ விவரம்‌, 

ஜீவ சைதன்னியம்‌ ........ மேகாகாசம்‌ 

ஈசுர சைதன்னியம்‌ ....... ஜலாகாசம்‌ 

பிரம சைதன்னியம்‌ ...... கடாகாசம்‌ 

கூடஸ்த சைதன்னியம்‌ ...... தத்துவாகாசம்‌ 

சர்வகாக்ஷி ........ மகாகாசம்‌ 

ஜீவ சைதன்னியம்‌. தம்பப்பூச்சி முதல்‌ மனிதரில்‌ 

மூடர்‌ பரியந்தம்‌, பரதந்திரர்கள்‌ 

ஈசுர சைதன்னியம்‌-அசுரர்‌ ராக்ஷ்சர்‌ உயரறிவுடைய 

ஜீவர்கள்‌, சுதந்திரர்கள்‌ 

பிரம சைதன்னியம்‌ காரிய ரூபத்தோடு கூடிய 

சுத்ததேகி 

கூடஸ்தசை தன்னியம்‌. காரிய காரண அரூபத்தோடு 

கூடிய பிரணவதேகி 

* தாயுமானவர்‌ பாடல்‌, கருணாகரக்கடவுள்‌, 7 



394 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சார்வசாக்ஷி. காரண அரூபத்தோடு கூடிய ஞானதேகி 

65. கடவுள்‌ ஏகம்‌ அனேகம்‌ 

கடவுள்‌ ஏகம்‌ அனேகமென்பதற்குத்‌ தாத்பரியம்‌. 

சமயத்தில்‌ சிவம்‌ ஏகம்‌, பிரமாதிகளனேகம்‌. மதத்தில்‌ பிரமம்‌ 

ஏகம்‌, பரவிந்து பரநாதம்‌ முதவியவை அனேகம்‌. 

சமயாதிதத்தில்‌ சொல்லிய பிரமம்‌ முதல்‌ சுத்தப்‌ பிரமம்‌ 

வரையிலும்‌ ஏகம்‌, அதைத்‌ பெற்றவர்களனேகம்‌. சாதாரண 

பாகத்தில்‌ கட்வுள்‌ ஏகம்‌, ஜீவர்கள்‌ அனேகம்‌ சுத்த 

சன்மார்க்கத்தில்‌ கடவுள்‌ஏகம்‌ கடவுளருளால்‌ சுத்தமாதி மூன்று 

தேகங்களைப்‌ பெற்ற ஞானிக எனேகம்‌. 

.. 86. கடவுள்‌ ஒன்றும்‌ இரண்டும்‌ ஆதல்‌ 

கடவுள்‌ ஒன்றல இரண்டல ஒன்றுமிரண்டுமானார்‌ 

என்பதற்குத்‌ தாத்பரியம்‌. ஒன்றல.கடவுளானவர்‌ ஒன்றாகிய 

ஞானதேகியும்‌ அல்ல. இரண்டல.சுத்தப்‌ பிரணவதேகியும்‌ 

அல்ல. ஒன்றுமிரண்டுமானார்‌- கடவுளானவர்‌ தன்னகுளைப்‌ 

பெற்ற சுத்த ஞானிக்கு ஞானதேகத்தையும்‌ சுத்தப்‌ 

' பிரணவதேகத்தையுங்‌ கொடுக்க முதற்‌ கருவியாக 

இருக்கின்றார்‌. இதை அனுபவத்தால்‌ குருமுகத்தில்‌ உணர்க. 
67. மூவகை உயிர்கள்‌. 

சகலர்‌, பிரளயாகலர்‌, விஞ்ஞானகலர்‌ ஆக 3. சகலர்‌ 

இயற்கையாகிய ஆணவம்‌, இயற்கையில்‌ செயற்கையாகிய 

மாயை, செயற்கையாகிய காமியம்‌ அல்லது கர்மம்‌ இம்மூன்று 

முள்ளவர்‌. பிரளயாகலர்‌ இயற்கையாகிய ஆணவம்‌, 

இயற்கையில்‌ செயற்கையாகிய மாயை இவ்வி ரண்டு முள்ளவர்‌. 

விஞ்ஞானகலர்‌ இயற்கையாகிய ஆணவம்‌ மாத்திரம்‌ உள்ளவர்‌. 

சகலர்‌ ஜீவர்கள்‌. பிரளயாகலர்‌ கல்ப தேகிகள்‌. விஞ்ஞானகலர்‌ 
காலாததர்கள்‌. சுத்தம்‌ 9, ' அசுத்தம்‌ 9, ஆக 18. 

68. முக்குணம்‌ 

தானாக நிற்றல்‌ சத்துவகுணம்‌, இராகத்‌ துவேஷ 

சம்பந்தமுடையது இராஜசம்‌, சோம்பலாத ஜீவ இம்சைக்‌ 

கிடனாவது தாமசம்‌. ஆன்மாவின்‌ செயற்கை ரஜோதமங்கள்‌, 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 395 

இயற்கை தத்துவம்‌. ஜனன மரண ஏது செயற்கையாலுண்டாம்‌? 

இயற்கையால்‌ சிவானுபவம்‌ பெறலாம்‌. சத்துவம்‌, ராஜஸம்‌, 

தாமசம்‌. என்ற குணங்கள்‌ 3. ஒவ்வொன்றிலும்‌ 3 சேர்ந்து 9 

ஆயின. இந்த 9-ம்‌ சுத்தம்‌ அசுத்தம்‌ என்னும்‌ பேதத்தால்‌ 18 

ஆயின. 

69. மூன்றாசை 

சுத்த சன்மார்க்க லக்ஷிய அனுபவ விருப்ப 

முடையவர்களுக்கு நனவினும்‌ மண்ணாசை, கனவினும்‌ 

பெண்ணாசை, சுழுத்தியினும்‌ பொன்னாசை முதலிய மூன்றுங்‌ 

கூடாவாம்‌. 

70. மூன்று அவஸ்தை 

அவஸ்தை மூன்று  ஜாக்கிரம்‌, சொப்பனம்‌, சுழுத்தி. 

இவற்றில்‌ உள்ளம்‌ பித்த உஷ்ணத்தோடு கூடி லலாட 

ஸ்தானத்தில்‌ நிற்பது ஜாக்கிரம்‌்‌: சொப்பனமாவது உள்ளம்‌ 

வாத நாடியோடு கூடிக்‌ கண்ட ஸ்தானத்தில்‌ இருப்பது; 

சுழுத்தியாவது உள்ளம்‌ சிலேத்தும நாடியோடு கூடி மார்பு 

ஸ்தானத்தில்‌ நிற்பது. 
71. மூவகை ஞானம்‌ 

ஞானமென்பது மூன்று வகைப்படும்‌. அவை 

உபாயஞானம்‌, உண்மை ஞானம்‌, அனுபவஞானம்‌. இவற்றின்‌ 

தாத்பரியம்‌: நக்ஷத்திரப்பிரகாசம்‌ போல்‌ தோன்றிய ஜீவ 

அறிவே உபாயஞானம்‌: சந்திரப்பிரகாசம்‌ போல்‌ தோன்றி 

அறியும்‌ ஆன்மஅறிவே உண்மைஞானம்‌ எல்லா வஸ்துக்‌ 

களையும்‌ தெரிந்து அனுபவி க்கச்‌ செய்கின்ற சூரியப்‌ பிரகாசம்‌ 

போன்ற கடவுளறிவே அனுபவஞானம்‌. ஒரு வஸ்துவை அதன்‌ 

நாமரூபமின்றிக்‌ காண்பது இந்திரியக்காட்சி, இந்திரிய அறிவு! 

கூடமாக அறிதல்‌ கரணக்காட்சி, கரண அறிவு இன்னதென்று 

தெரிதல்‌ தீவக்காட்சி, ஜீவஅறிவு எதையுந்‌ தானாக அறிதல்‌ 

ஆன்மக்காட்சி, ஆன்மஅறிவு5 இதற்குத்‌ தோன்றுமறிவு 7, 

தோற்றுவிக்குமறிவு1, பதியறிவு 1, ஆதலால்‌, ஒரு வஸ்து 

வினிடத்தில்‌ பற்றுதல்‌ அவா அதை அனுபவிக்க வேண்டுமென 

எழுந்தது ஆசை: அதன்‌ மயமாதல்‌ காமம்‌: அதைத்‌ 



396 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

தன்வசப்படுத்த எழுவது மோகம்‌: எந்த வஸ்து விடத்திலும்‌ 

மோகமாதிகளின்றி அவாமயமாய்‌ நிற்றல்‌ வேண்டும்‌. 

ஞான வகை 

உபாயஞானம்‌ - ஜீவ அற்வு, நக்ஷத்திரப்‌ பிரகாசம்‌. 

உண்மை ஞானம்‌ - ஆன்மஅறிவு, சந்திரப்‌ பிரகாசம்‌. 

அனுபவ ஞானம்‌ - கடவுளறிவு, சூரியப்‌ பிரகாசம்‌. 

உபாயஞர்ன - மென்பது நக்ஷ்த்திரப்‌ பிரகாசம்‌ 

போல்‌ தோன்றிய ஜீவஅறிவு. உண்மை ஞான மென்பது 

சந்திரப்‌ பிரகாசம்‌ போல்‌ தோன்றிய ஆன்மஅறிவு. அனுபவ 
ஞான மென்பது எல்லா வஸ்துக்களையும்‌ தெரிந்து 

அனுபவிக்கச்‌ செய்கின்ற சூரியப்‌ பிரகாசம்‌ போன்ற கடவுள்‌ 

அறிவு ஆகையால்‌ கடவுளை ஆன்மஅறிவைக்‌ கொண்டு 

அறியவேண்டும்‌. 

72. பர அபர ஞானங்கள்‌ 

. ஞானம்‌ அபரஞானம்‌ பரஞானமென இரண்டு. 
அபரஞானமென்பது முன்‌, சாத்திரஞானம்‌ அல்லது 
விசாரஞானம்‌, வாசா கயிங்கரியம்‌, சாதனம்‌, வாச்சியார்த்தம்‌. 
பரஞானமென்பது பின்‌, அனுபவ ஞானம்‌, சாத்தியம்‌, 
ல௯்ஷியார்த்தம்‌. மேலும்‌ அபரம்‌ முன்‌, பரம்‌ பின்‌. சாத்திரம்‌ முன்‌, 
அனுபவம்‌ பின்‌; சாதனம்‌ முன்‌, சாத்தியம்‌ பின்‌, ஆதி முதல்‌, 
அந்தம்‌-கடை, அநாதி-அதி அந்த மில்லாதது. 

73. மூவிடம்‌ 

(தன்மை முன்னிலை படர்க்கை) 

தமிழில்‌ தன்மை, முன்னிலை, படர்க்கை என்பவை 

யாவை? அவற்றின்‌ கருத்து யாது? தன்மை, பண்புச்சொல்‌. 

சார்புமயமாய்‌ இருத்தலைப்பற்றி-தனக்கு மேல்‌ ஒன்றினைச்‌ 

சார்ந்திருப்பதனால்‌-பண் புச்‌ சொல்‌ ஆகின்றது. முன்னிலை 

என்பது முன்‌-நிலை, முன்‌ இடங்‌ கூறினது. ஆனால்‌ மூன்றாம்‌ 

இடத்திற்குப்‌ படர்க்கை என்பது என்னெனில்‌” படர்‌ - 

படரும்படியான, கை-இடம்‌. நிலை-அகண்ட இடம்‌. கை 

என்பது குறுகிய இடம்‌. ஆதலால்‌ பேதாபேதம்‌ குறிக்கும்‌ 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 397 

நிமித்தம்‌ இரண்டாம்‌ இடத்துக்கு முன்னிலை என்றும்‌, 

மூன்றாம்‌ இடத்திற்குப்‌ படர்க்கை என்றும்‌ பெயர்கள்‌ வந்தன 

என அறியவும்‌. 

74. பஞ்ச மகா பாவங்கள்‌ 

கீள்‌, காமம்‌, கொலை, களவு, பொய்‌- இவ்வைந்தும்‌ 

கொடிய துக்கத்தை உண்டுபண்ணும்‌. இவ்வைந்திலும்‌ கொலை 

விசேஷ பாவம்‌. எனினும்‌, கள்ளுண்டவனுக்குக்‌ காமம்‌ . 

உண்டாகாமலிருக்காது, கொலை செய்யத்துணிவு 

வாராமலிராது, களவு செய்யாமலிரான்‌, பொய்‌ பேச 

அஞ்சான்‌. ஆகையால்‌, இந்த ஐந்தையும்‌ ஒழிக்க வேண்டியது 

அவசியம்‌. இதில்‌ ஒன்றை அடைந்தவ னானாலும்‌அவனை 
மற்றவை தொடராம லிரா. 

75. பர அபர வாக்குகள்‌ 

வாக்கு நான்கு என்பது யாதெனில்‌: 

அபரவாக்கு, பரவாக்கு, துரியவாக்கு அனுபவ வாக்கு. 

இவற்றில்‌ அபறம்‌ ஸ்தூலவாக்குபரம்‌ அசரீரிவாக்கு 
துரியம்‌. அறிவில்‌ விளங்குவது 

அனுபவம்‌ யாவுமாய்‌ விளங்கித்‌ தோன்றுவது. 

76. பிபீலிக விகங்க நியாயங்கள்‌ 

ஆன்ம லாபம்‌ அடைவதற்கு நியாயம்‌ இரண்டு. 
என்னெனில்‌: பிபீலிகா நியாயம்‌: விகங்க நியாயம்‌. இவற்றுள்‌ 
சிறந்தது விகங்கம்‌, பலவகை இம்சையால்‌ போகத்‌ 

தடைப்பட்டுப்‌ போவது பிபீலிகா மார்க்கம்‌. 

77. சித்தாந்த வேதாந்தம்‌ 

சிஷ்யன்‌ ஆசாரியனைத்‌ தேடித்‌ பிடிப்பதான மர்க்கட* 

நியாயம்‌ போற்‌ காட்டப்பட்ட கோன்கண்ட குடியாகியது 

சித்தாந்தம்‌. இவ்வழி நின்று தீவபோதம்‌ கெட்டவிடத்தில்‌, 

பிபீலிகம்‌-எறும்பு, விகங்கம்‌-பறவை, அன்னம்‌ 

* மர்க்கடம்‌-குரங்கு, மார்ச்சாலம்‌-பூனை 



398 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆசாரியனே சிஷ்யனைப்‌ பற்றி இழுப்பதான மார்ச்சால 

நியாயம்‌ போல்‌ ஊட்டப்பட்ட கோன்‌ கொண்ட குடியாகியது 

வேதாந்தமாகிய அத்வைதம்‌. 

78. ஜீவன்முத்தணும்‌ ஞானசித்தனும்‌ 

தீவன்முத்தன்‌ மனோசாக்ஷி. ஞானசித்தன்‌ 

ரோமத்துக்கு ரோமம்‌ சாக்ஷி. இவர்‌ தொழில்‌ எங்கும்‌ சுற்றுதல்‌, 

யாவுமாய்‌ நிற்றலே. 

79. புருஷன்‌ 

ஜீவனுக்குப்‌ புருஷன்‌ எனப்‌ பெயர்‌ வருவானேன்‌? 

வித்தியா தத்துவத்தில்‌ புருஷன்‌ என்பது விஷயத்தில்‌ அழுந்தி 
யிருக்கும்‌ எட்டுக்‌ குணங்களைக்‌ குறிப்பிக்கின்றபடியால்‌, 

தீத்புருஷன்‌, மத்தியபுருஷன்‌, புருஷன்‌ என்று வழங்கியது. 

மேலும்சிவம்‌ என்பது ஒன்றே. 

80. சூரியகலை 

சாதாரண ஜீவர்கள்‌ சந்திரகலையில்‌ இறப்பதும்‌ 
பிறப்பதும்‌ இயற்கை. பக்குவர்கள்‌ சூரியகலையில்‌ பிறப்பதும்‌ 

இறப்பதும்‌ இயற்கை. சூரியகலை அனுபவம்‌ கிடைப்பது கஷ்டம்‌. 
தினம்‌ சூரிய கலையில்‌ செல்லும்படி மனதை அந்தக்‌ கண்களில்‌ 

செலுத்தல்‌ வேண்டும்‌. ஆலமரத்தடியில்‌ சூரியனை 

வணங்கவேண்டியது என்பது என்னெனில்‌. சூரியகலையில்‌ 

தியானம்‌ முதலிய செயல்கள்‌ செய்ய வேண்டியது பற்றிச்‌ 

சொன்னது. 

81. தியானம்‌ 

தியானஞ்‌ செய்யவேண்டுமானால்‌, ஏதாவது ஓர்‌ 

உருவத்தைத்‌ தியானிக்கவேண்டும்‌. நிஷ்களமா 

யிருக்கப்படாது. உருவமாக இருக்க வேண்டும்‌. அருவமாகத்‌ 

தியானிக்கப்படாது. பின்‌, உருவங்‌ கரைந்து அருவமாகும்‌. 

துவைதமாக இருந்தால்‌, அத்துவைதம்‌ தானே ஆகும்‌. எப்படி 
எனில்‌, பார்க்கும்‌ தான்‌ கெடுவது அத்வைதம்‌. பார்க்கப்‌ படும்‌ 

பொருளும்‌ கெடுவது அதீதம்‌. சத்தியம்‌. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 399 

82. தீகைக 

தீக்ஷை என்பது யாதெனில்‌: தீ.மலம்‌, க்ஷை£ஒழிவு: 

தீக்ஷை. மல ஒழிவு. 

83. நித்தியத்‌ துறவு 
நித்தியத்‌ துறவென்பது அறம்‌ பொருள்‌ இன்பம்‌ வீடு 

இந்த நான்கையும்‌ நித்தியம்‌ 4 காலங்களிலும்‌ செய்து 

அனுபவித்துப்‌ பற்றற்று இருப்பதே நித்தியத்தை அடைவதற்கு 
ஏதுவாக இருக்கின்றது. 

84. உடம்பின்‌ அருமை 

இந்த உடம்பை அலக்ஷியம்‌ பண்ணாமல்‌ 

பொன்னைப்போல்‌ பார்க்க வேண்டும்‌. 

85. ஆண்டவர்‌ சோதனை 

'ஆண்டவா்‌ சோதிக்கின்றார்‌ என்பது பிணி, மூப்பு, 

பயம்‌, பசி முதலியவற்றால்‌ வருந்தச்‌ செய்விப்பதல்ல. 

மரணமடையச்‌ செய்விப்பதுதான்‌ சோதனை. 

86. ஞான சிருஷ்டி 

இறந்தவர்கள்‌ உயிர்பெற்று வருவது ஞானசிருஷ்டி 

ஆதலால்‌, ஞானத்தோடு வருவார்களா முன்னிருந்த 

அறிவோடுதான்‌ வருவார்களா என்றால்‌? இந்த மானிடதேகம்‌ 

ஆண்டவரது சிருஷ்டி அன்று, மாயா சிருஷ்டி. முன்னிருந்த 

ஞான அஞ்ஞானத்தோடுதான்‌ வருவார்கள்‌. ஆனால்‌ 

கிஞ்சித்து ஞான விசேஷம்‌ உண்டாயிருக்கும்‌. ஆதலால்‌, மீள 
தரிசன விசேஷத்தால்‌ மந்தம்‌ நீங்கி ஞானம்‌ விளங்கும்‌. 

87. ஆணவ மல நிவர்த்தி 

மனுஷ்ய வல்லபத்தால்‌ தனக்கிருக்கின்ற அசுத்தங்களை 

நிவர்த்தி செய்துகொள்ளக்‌ கூடுமா வென்றால்‌: இது நல்லது 

இது கெட்டது என்று பகுத்தறியும்‌ ஞானத்தால்‌ விஷய 

வாசனையில்‌ கரணங்களைச்‌ செல்ல வொட்டாமல்‌ 

தடுக்கக்கூடுமே ஒழிய, நிவர்த்திக்கக்‌ கூடாது. அது 

ஆண்டவரருளால்‌ சுத்ததேகம்‌ பெற்றவர்களால்தான்‌ முடியும்‌. 



400 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அது அருளொளி கிடைத்தால்‌ அத்தருணமே சுத்தக்கரணமாய்‌ 

நிற்கும்‌. அசுத்தம்‌ வருவதற்குக்‌ காரணம்‌ யாதெனில்‌ செம்பிற்‌ 

களிம்பு இயற்கை அதுபோல்‌ ஆன்மாவிற்கு ஆணவம்‌ இயற்கை. 

செம்பிலே களிம்பு இயற்கையா யுள்ளதைப்‌ பரிசனவேதி 

(உலோகங்களைப்‌ பொன்‌ ஆக்கும்‌ மருந்து) யினால்‌ நிவர்த்தித்து 

ஏமம்‌ ஆக்குவது போல்‌, (பொன்‌) மாயாகாரியமான இந்தத்‌ 

தேகத்தின்கண்‌ உள்ள ஆன்ம இயற்கையாகிய ஆணவமலம்‌ 

ஆண்ட வரருளினால்‌ நீங்கப்பெற்றுச்‌ சுத்த உடம்பாக்கிக்‌ 

' கொள்ளலாம்‌. ஆண்டவர்‌ அருள்‌ அடைவதற்கு, நாம்‌ இடை 

விடாது நன்முயற்சியின்கண்‌ பழகுதல்‌ வேண்டும்‌. இதற்குப்‌ 

பிரமாணம்‌; 

ஒடாது, மாயையை நாடாது, நன்னெறி 

ஊடாது இரு என்றீர்‌ வாரீர்‌ 

வாடாது இரு என்றீர்‌ வாரீர்‌ ( வாரீர்‌ - 96) 

88. அன்புருவம்‌ 

கடவுளைக்‌ காண உண்மையாய்‌ விரும்பினால்‌, அழுத 

கண்ணீர்‌ மாறுமா? ஆகாரத்தில்‌ இச்சை செல்லுமா? 

்‌ 89. அகங்கார ஒழிவு 

தன்னைக்‌ காட்டாது ஒழிக்க வேண்டும. 

90. இகபர காமங்கள்‌ 

மா காமங்களை விரும்பாமலிருத்தல்‌ வேண்டும்‌. 

91. அபேதம்‌ 

தங்களைப்‌ பார்க்கவேண்டு மானால்‌, என்னைப்‌ 

பாருங்கள்‌, என்னைப்‌ பார்க்கவேண்டு மானால்‌ தங்களைப்‌ 

பாருங்கள்‌, தங்களைப்‌ பார்த்தால்‌, என்னைப்‌ பார்ப்பீர்கள்‌, 

என்னைப்‌ பார்த்தால்‌, தங்களைப்‌ பார்ப்பீர்கள்‌. 

92. கவலை 

கவலை கூடாது. உள்ளும்புறமும்‌ ஓர்‌ துணையாக 

வள்ளல்‌ இருப்பதால்‌, வாட்ட மடைவதற்குக்‌ காரணமே இல்லை. 

93. கலைஅறிவும்‌ அருள்‌ அறிவும்‌ 

பத்து ஆள்சுமை ஒரு வண்டிப்‌ பாரம்‌. நானூறு 

வண்டிச்‌ சுமை ஒரு சூல்வண்டிப்‌ பாரம்‌. சூல்வண்டி 



' உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 401 

ஆயிரங்கொண்ட நூல்களை ஒரு ஜென்மத்தில்‌ ஒருவன்‌ அதிதீவிர 
இவமுயற்சியால்‌ படிக்கச்‌ சிறிய. உபாசனைச்‌ சகாயத்தால்‌ பெற 
முடியும்‌. அப்படிப்பட்டவன்‌ ஆயிரம்‌ ஜென்மம்‌ எடுத்துப்‌ 
படிக்கும்‌ கலைஅறிவை, ஒருவன்‌ அருள்‌ முன்னிடமாகச்‌ சுத்த சிவ 

(அருட்பெருஞ்ஜோதி அருளால்‌) நோக்கத்தால்‌ அறியத்‌ 
தொடங்கினால்‌, ஒரு கணத்தில்‌ படித்துக்‌ கொள்ளலாம்‌. இது 
சத்தியம்‌. 

94. ஷடாந்த சமரச சுத்த சன்மார்க்கம்‌ 

சமரச வேத சன்மார்க்க சங்கம்‌ என்பதற்குப்‌ பொருள்‌: 

எல்லாச்‌ சமயங்களுக்கும்‌ பொதுவாகிய அறிவுநூல்‌ முடி.பான 

நான்காவது மார்க்கத்தை அனுஷ்டிக்கின்ற கூட்டமென்று 

கொள்க. மேற்படி மார்க்கம்‌ நான்காவன: தாச மார்க்கம்‌, 

சற்புத்திர மார்க்கம்‌, சக மார்க்கம்‌; சன்மார்க்கம்‌ என நான்கு. 

ஷடாந்த சமரச சுத்த சிவசன்மார்க்கம்‌ என்பதில்‌ 

ஷடாந்தம்‌ என்பது யாது? வேதாந்தம்‌, சித்தாந்தம்‌, 
போதாந்தம்‌, நாதாந்தம்‌, யோகாந்தம்‌, கலாந்தம்‌ ஆக ஆறு. 

மேற்படி அந்தங்களின்‌ அனுபவம்‌ காலம்‌ இடம்‌ முதலிய 
வேறுபாடுகளால்‌ ஏறிக்‌ குறையும்‌. ஆதலால்‌, ஷடாந்தமும்‌ 

வியாபகமில்லாமல்‌ வேதாந்த சித்தாந்தத்தில்‌ நான்கந்தமும்‌ 

வியாப்பியமா யிருக்கின்றன. மேற்படி அந்தம்‌ நான்கின்‌ 

ஐக்கிய விவரம்‌. வேதாந்தத்தில்‌ போதாந்த யோகாந்தமும்‌, 

சித்தாந்தத்தில்‌ நாதாந்த கலாந்தமும்‌ அடங்கி யிருக்கின்றன. 

இந்த ஐக்கியம்‌ பற்றி வேதாந்த சித்தாந்தமே இப்போது 

அனுபவத்தில்‌ சுத்த வேதாந்த சுத்த சித்தாந்தமாய்‌ 
வழங்குகின்றன. 

இவற்றிற்கு அதீதம்‌ ஆகிய சுத்த வேதாந்த சித்தாந்த 
அந்தாந்த மாகிய சமரச சுத்த சன்மார்க்கமே நித்திய மார்க்கம்‌. 

மேற்குறித்த மார்க்கத்திற்குச்‌ சமய மதங்களாகிய 

சன்மார்க்கங்கள்‌ அநந்நியமாய்‌ விளங்கும்‌: அந்நியமல்ல. 

மேற்படி சமயமத மார்க்கங்கள்‌ எவை எனில்‌; சமய 

*திருஅருட்பா 4449 



' உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 401 

ஆயிரங்கொண்ட நூல்களை ஒரு ஜென்மத்தில்‌ ஒருவன்‌ அதிதீவிர 
இவமுயற்சியால்‌ படிக்கச்‌ சிறிய. உபாசனைச்‌ சகாயத்தால்‌ பெற 
முடியும்‌. அப்படிப்பட்டவன்‌ ஆயிரம்‌ ஜென்மம்‌ எடுத்துப்‌ 
படிக்கும்‌ கலைஅறிவை, ஒருவன்‌ அருள்‌ முன்னிடமாகச்‌ சுத்த சிவ 
(அருட்பெருஞ்ஜோதி அருளால்‌) நோக்கத்தால்‌ அறியத்‌ 
தொடங்கினால்‌, ஒரு கணத்தில்‌ படித்துக்‌ கொள்ளலாம்‌. இது 
சத்தியம்‌. 

94. ஷடாந்த சமரச சுத்த சன்மார்க்கம்‌ 

சமரச வேத சன்மார்க்க சங்கம்‌ என்பதற்குப்‌ பொருள்‌: 

எல்லாச்‌ சமயங்களுக்கும்‌ பொதுவாகிய அறிவுநூல்‌ முடிபான 

நான்காவது மார்க்கத்தை அனுஷ்டிக்கின்ற கூட்டமென்று 

கொள்க. மேற்படி மார்க்கம்‌ நான்காவன: தாச மார்க்கம்‌, 

சற்புத்திர மார்க்கம்‌, சக மார்க்கம்‌; சன்மார்க்கம்‌ என நான்கு. 

ஷடாந்த சமரச சுத்த சிவசன்மார்க்கம்‌ என்பதில்‌ 

ஷடாந்தம்‌ என்பது யாது? வேதாந்தம்‌, சித்தாந்தம்‌, 
போதாந்தம்‌, நாதாந்தம்‌, யோகாந்தம்‌, கலாந்தம்‌ ஆக ஆறு. 

மேற்படி அந்தங்களின்‌ அனுபவம்‌ காலம்‌ இடம்‌ முதலிய 
வேறுபாடுகளால்‌ ஏறிக்‌ குறையும்‌. ஆதலால்‌, ஷடாந்தமும்‌ 

வியாபகமில்லாமல்‌ வேதாந்த சித்தாந்தத்தில்‌ நான்கந்தமும்‌ 

வியாப்பியமா யிருக்கின்றன.. மேற்படி அந்தம்‌ நான்கின்‌ 

ஐக்கிய விவரம்‌: வேதாந்தத்தில்‌ போதாந்த யோகாந்தமும்‌, 

சித்தாந்தத்தில்‌ நாதாந்த கலாந்தமும்‌ அடங்கி யிருக்கின்றன. 

இந்த ஐக்கியம்‌ பற்றி வேதாந்த சித்தாந்தமே இப்போது 

அனுபவத்தில்‌ சுத்த வேதாந்த சுத்த சித்தாந்தமாய்‌ 
வழங்குகின்றன. 

இவற்றிற்கு அதீதம்‌ ஆகிய சுத்த வேதாந்த சித்தாந்த 
அந்தாந்த மாகிய சமரச சுத்த சன்மார்க்கமே நித்திய மார்க்கம்‌. 

மேற்குறித்த மார்க்கத்திற்குச்‌ சமய மதங்களாகிய 

சன்மார்க்கங்கள்‌ அநந்நியமாய்‌ விளங்கும்‌: அந்நியமல்ல. 

மேற்படி சமயமத மார்க்கங்கள்‌ எவை எனில்‌: சமய 

*திருஅருட்பா 4449 



' உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 401 

ஆயிரங்கொண்ட நூல்களை ஒரு ஜென்மத்தில்‌ ஒருவன்‌ அதிதீவிர 
இவமுயற்சியால்‌ படிக்கச்‌ சிறிய. உபாசனைச்‌ சகாயத்தால்‌ பெற 
முடியும்‌. அப்படிப்பட்டவன்‌ ஆயிரம்‌ ஜென்மம்‌ எடுத்துப்‌ 
படிக்கும்‌ கலைஅறிவை, ஒருவன்‌ அருள்‌ முன்னிடமாகச்‌ சுத்த சிவ 

(அருட்பெருஞ்ஜோதி அருளால்‌) நோக்கத்தால்‌ அறியத்‌ 
தொடங்கினால்‌, ஒரு கணத்தில்‌ படித்துக்‌ கொள்ளலாம்‌. இது 
சத்தியம்‌. 

94. ஷடாந்த சமரச சுத்த சன்மார்க்கம்‌ 

சமரச வேத சன்மார்க்க சங்கம்‌ என்பதற்குப்‌ பொருள்‌: 

எல்லாச்‌ சமயங்களுக்கும்‌ பொதுவாகிய அறிவுநூல்‌ முடிபான 

நான்காவது மார்க்கத்தை அனுஷ்டிக்கின்ற கூட்டமென்று 

கொள்க. மேற்படி மார்க்கம்‌ நான்காவன: தாச மார்க்கம்‌, 

சற்புத்திர மார்க்கம்‌, சக மார்க்கம்‌; சன்மார்க்கம்‌ என நான்கு. 

ஷடாந்த சமரச சுத்த சிவசன்மார்க்கம்‌ என்பதில்‌ 

ஷடாந்தம்‌ என்பது யாது? வேதாந்தம்‌, சித்தாந்தம்‌, 
போதாந்தம்‌, நாதாந்தம்‌, யோகாந்தம்‌, கலாந்தம்‌ ஆக ஆறு. 

மேற்படி அந்தங்களின்‌ அனுபவம்‌ காலம்‌ இடம்‌ முதலிய 
வேறுபாடுகளால்‌ ஏறிக்‌ குறையும்‌. ஆதலால்‌, ஷடாந்தமும்‌ 

வியாபகமில்லாமல்‌ வேதாந்த சித்தாந்தத்தில்‌ நான்கந்தமும்‌ 

வியாப்பியமா யிருக்கின்றன. மேற்படி அந்தம்‌ நான்கின்‌ 

ஐக்கிய விவரம்‌: வேதாந்தத்தில்‌ போதாந்த யோகாந்தமும்‌, 

சித்தாந்தத்தில்‌ நாதாந்த கலாந்தமும்‌ அடங்கி யிருக்கின்றன. 

இந்த ஐக்கியம்‌ பற்றி வேதாந்த சித்தாந்தமே இப்போது 

அனுபவத்தில்‌ சுத்த வேதாந்த சுத்த சித்தாந்தமாய்‌ 
வழங்குகின்றன. 

இவற்றிற்கு அதீதம்‌ ஆகிய சுத்த வேதாந்த சித்தாந்த 
அந்தாந்த மாகிய சமரச சுத்த சன்மார்க்கமே நித்திய மார்க்கம்‌. 

மேற்குறித்த மார்க்கத்திற்குச்‌ சமய மதங்களாகிய 

சன்மார்க்கங்கள்‌ அநந்நியமாய்‌ விளங்கும்‌: அந்நியமல்ல. 

மேற்படி சமயமத மார்க்கங்கள்‌ எவை எனில்‌ சமய 

*திருஅருட்பா 4449 



402 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சன்மார்க்கம்‌ மத சன்மார்க்கம்‌ என இரண்டு. இவற்றுள்‌ 

அடங்கிய சன்மார்க்கம்‌ அனந்தம்‌ .அதில்‌ சமய சன்மார்க்கத்தின்‌ 

வகை ஆறு, தொகை முப்பதாறு, விரிவு அறுகோடி. 

இதுபோல்‌ மதத்திலும்‌ வகை தொகை விரிவு உள்ளன. மேற்‌ 

குறித்த சமய மத சன்மார்க்கங்களில்‌ வகரவி த்தை தகரவி த்தை 

யு. அவை அவ்வச்‌ சமயமத சன்‌ மார்க்கங்களின்‌ 

தலைமையாகிய கர்த்தா மூர்த்தி ஈசுவரன்‌ பிரமம்‌ சிவம்‌ 

முதலிய தத்துவங்களின்‌ காலப்‌ பிரமாண பரியந்த மிருக்கும்‌; 

அதற்குமே லிரா. 

மேற்படி சமயமத சன்மார்க்கங்களில்‌ ஷடாந்த சமரசம்‌ 

உளதோ வெனில்‌: உளது. யாதெனில்‌: வேதாந்த சித்தாந்த 

சமரசம்‌, யோகாந்த கலாந்த சமரசம்‌, போதாந்த நாதாந்த 

சமரசம்‌. இதற்கு அதீதம்‌ ஷடாந்த சமரசம்‌. இதற்கு அதீதம்‌ 
சன்மார்க்க சமரசம்‌, இதற்கு அதீதம்‌ சுத்த சமரசம்‌ ஆதலால்‌, 

சுத்த சமரசத்தில்‌ சன்மார்க்கத்தைச்‌ சேர்க்க சுத்த சமரச 

சன்மார்கமாம்‌. இது பூர்வோத்தர நியாயப்படி, கடைதலைப்‌ 
பூட்டாகச்‌ சமரச சுத்த சன்மார்க்கமென மருவியது. 

; இதன்‌ தாத்பரியம்‌ யாதெனில்‌” சமரசம்‌ என்பதற்குப்‌ 

பொருள்‌ - எல்லா அத்தங்களினது அந்தமும்‌ தனக்குப்‌ 

பூர்வமாக்கித்‌ தான்‌ உத்திரத்தினின்று மருவியது சமரசம்‌. 

இதற்கு அனுபவம்‌ குருதுரிய ஸ்தானம்‌. சுத்த சமரச மென்பதற்கு 
நியாயம்‌ விந்து பரவிந்து இரண்டையும்‌ மறுக்கச்‌ சுத்தவி ந்து 
வந்தது போலும்‌, சிவம்‌ பரசிவம்‌ இரண்டையும்‌ மறுத்தது 

சுத்தசிவம்‌ போலும்‌, சன்மார்க்கம்‌ சிவசன்மார்க்கம்‌ 

இரண்டையும்‌ மறுத்தது சுத்த சன்மார்க்கம்‌. பூர்வத்தில்‌ நின்ற 

சமயமத சன்மார்க்கங்களை மறுப்பது சுத்த சன்மார்க்கம்‌. 

இதன்‌ பொருட்டு ஷடாந்த சமரச சுத்த சன்மார்க்க மென்றே 

மருவியது. ஒருவாறு, ஷடாந்தங்களின்‌ பொதுவாகியஷடாந்த 

சன்மார்க்கம்‌ ஒன்று, இதன்‌ பூர்வத்தில்‌ சமரச சன்மார்க்கம்‌ 

ஒன்று, இதன்‌ உத்தரத்தில்‌ சுத்த சன்மார்க்கம்‌ ஒன்று. ஆதலால்‌ 
ஷடாந்த சமரசம்‌. ஆன்மாவுக்கு அருள்‌ எப்படி, அநந்நியமோ, 

அதுபோல்‌ சுத்த சன்மார்க்கத்திற்குப்‌ பூர்வத்தில்‌ சொன்ன 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 403 

சன்மார்க்கங்கள்‌ யாவும்‌ அநற்நியம்‌. (அந்நியமல்ல) 

சன்மார்க்கம்‌ என்பதில்‌ வகை தொகை விரிவு அனந்தம்‌. 

இதன்‌ தாத்பரியம்‌ யாதெனில்‌: சமய சன்மார்க்கத்தின்‌ பொருள்‌ 

குணத்தினது லகஷியத்தை அனுசந்தானஞ்‌ செய்வது. 

குணமென்பது யாது? சத்துவகுணம்‌. இயற்கை உண்மை 

ஏகதேசமான சத்துவ குணத்தின்‌ சம்பந்தமுடைய மார்க்கமே 

சமய சன்மார்க்கம்‌. சத்துவ சம்பந்தமுடைய மார்க்கம்‌ 

யாதெனில்‌: சத்போதம்‌, சத்கர்மம்‌, சத்சங்கம்‌, சத்காலம்‌, 

சத்விசாரம்‌, சத்பாத்திரம்‌, சற்சனம்‌, சற்செய்கை 

முதலியனவும்‌ சத்துவ சம்பந்தம்‌ உடையன. இதனியல்பாவன: 

கொல்லாமை, பொறுமை, சாந்தம்‌, அடக்கம்‌, இந்திரிய 

நிக்கிரகம்‌, ஆன்ம இயற்கைக்‌ குணமாகிய ஜீவகாருணியம்‌. இது 
சத்துவ குணத்தின்‌ வாச்சியார்த்தம்‌. இவ்வண்ணம்‌ 

வாச்சியானுபவம்‌ பெற்றுச்‌ சொரூபானு பவமாகிய சாதனமே 

சமய சன்மார்க்கம்‌. 

சமயாதீத மாவது மதம்‌. மத சன்மார்க்கத்தின்‌ பொருள்‌ 

நிர்க்குண லக்ஷியஞ்‌ செய்வது. நிர்க்குணமாவது புர்வகுண 

மாகிய சத்துவத்தின்‌ வாச்சியானுபவம்‌ பெற்று லட்சியானுபவம்‌ 

பெறுதல்‌. யாதெனில்‌. சோகம்‌, சிவோகம்‌, தத்வமசி, 

சிவத்துவமசி என்னும்‌ வாக்கியத்தின்‌ முக்கியானுபவம்‌. 

அனுபவம்‌ என்பது யாது?... .சத்துவகுண நிர்க்குண 

லட்சியத்திற்கு மார்க்கம்‌ நான்கு: எவை எனில்‌ சத்துவ 

குணத்தின்‌ முதல்‌ விளைவு தன்னடிமையாகப்‌ பலரையும்‌ 

பாவித்தல்‌, இரண்டாவது புத்திரனாகப்‌ பாவித்தல்‌, மூன்றாவது 

சிநேகிதனைப்‌ போலப்‌ பாவித்தல்‌, நான்காவது 

தன்னைப்போலப்‌ பாவித்தல்‌. இது ஜீவ நியாயம்‌. இவ்வாறே 

தான்‌ கடவுளுக்கு அடிமையாதல்‌, புத்திரானாதல்‌, 

சிநேகனாதல்‌, கடவுளேதானாதல்‌. இது சத்துவகுண 

லட்சியார்த்த மாகிய மத சன்மார்க்க முடிவு. 

சத்துவகுண விளைவு என்பதற்குப்‌ பொருள்‌ 

சத்துவகுணத்தின்‌ முக்கிய லட்சியமாகிய எல்லாம்‌ வல்ல சர்வ 



404 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சித்தியோடு ஞானசித்தியைப்‌ பெறுதல்‌. நெல்லை விளைத்தான்‌ 

என்பதன்‌ பொருள்‌ உழுதல்‌ தொடங்கிக்‌ கிருகத்தில்‌ சேர்த்து 

அனுபவிக்கிற பரியந்தம்‌ அடங்கியிருப்பது போல்‌ சன்மார்க்கம்‌ 

என்பது சாதாரணம்‌ முதல்‌ அசாதாரணம்‌ ஈறாக அடங்கிய 

பொருளெனக்‌ கொள்க. குண நிர்க்குண வாச்சிய 

லட்சியார்த்தமாகிய சமய மதத்தின்‌ அனுபவ மல்லாதது சுத்த 

சன்‌ மார்க்கம்‌. இம்‌ மார்க்கத்திற்கு மேற்குறித்த மார்க்கங்கள்‌ 

அல்லாதனவே யன்றி இல்லாதன வல்ல. 

சுத்த சன்மார்க்கந்தான்‌ யாதெனில்‌: சுத்தம்‌ என்பது 

. ஒன்று மல்லாதது. சுத்தம்‌ என்பது சன்மார்க்க மென்னுஞ்‌ 

சொல்லுக்குப்‌ பூர்வம்‌ வந்ததால்‌, மேற்குறித்த சமய 

மதானுபவங்களைக்‌ கடந்தது. சத்மார்க்கம்‌ என்னும்‌ பொருட்கு 

அர்த்தம்‌ நான்கு வகை அஃது பூர்வாதி உத்தரோத்தர 

பரியந்தம்‌. இதன்‌ முக்கிய லட்சியம்‌ சுத்த சன்மார்க்க அனுபவ 

ஸ்தானமாகிய சுத்த சிவ துரியாதீத நிலை பெறில்‌ விளங்கும்‌. 

ஏகதேசத்தில்‌ ஒருவாறு பூர்வம்‌ என்பதற்குப்‌ பொருள்‌? 

சிருஷ்டியாதி அனுக்கிரக மீறாகச்‌ செய்யும்‌ பிரமாதி சதா சிவ 

மீறாகவுன்ள பஞ்ச கிருத்திய கர்த்தர்களின்‌ ஒவ்வொரு 
கிருத்தியத்தின்‌ விரிவு ஐந்தாக விரிந்த கர்த்தர்‌ பேதம்‌ 

இருபத்தைந்தாக விரிந்த மஹாசதாசிவானந்த அனுபவ 

காலத்தை அறுபத்து நாலாயிரத்தில்‌ பெருக்கிய கால அளவு 

எவ்வளவோ அக்கால அளவு சுத்த மகா சதா சிவானுபவத்தைப்‌ 

பெற்றுச்‌ சுத்த தேகியாயிருப்பது. சத்தென்பது பரிபாஷை. 

அது அனந்த தாத்பரியங்களைக்கொண்டு ஓர்‌ வாக்கிய பதமாய்‌ 

நின்றது. மார்க்கம்‌ என்பது யாதெனின்‌? துவாரம்‌, வழி. வழி 

யென்பது சத்தென்னும்‌ பொருளின்‌ உண்மையைத்‌ தெரிவி க்கிற 

மார்க்கம்‌. அதலால்‌, எவ்வகையிலும்‌ உயர்வுடையது 

பாவனாதீத அதீதம்‌, குணாதீத அதிதம்‌, லட்சியாதீத அதீதம்‌, 
வாச்சியாதீத அதீதம்‌ ஆகிய சுத்த சன்மார்க்கம்‌. 

மேற்படி. மார்க்கத்தின்‌ ஏகதேசம்‌ அடியிற்‌ குறிக்கும்‌ 

அனுபவங்கள்‌! எக்காலத்தும்‌ எவ்விடத்தும்‌ எவ்வி தத்தும்‌ 

எவ்வகைத்‌ தடையும்‌ வாராத சுத்தமாதி ஞானதேக சித்தியும்‌, 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 405 , 

அண்ட பிண்ட தத்துவங்களைச்‌ சுதந்தரத்தில்‌ நடத்தும்‌ 
தனிப்பெரும்‌ வல்லமையும்‌, ஏம ரவுப்பிய பிரேததீவிதாதி 

சித்தியும்‌, வஸ்துப்‌ பி ரத்யக்ஷானுபவ சித்தியும்‌ ஆகிய இவற்றை 
ஒருங்கே அடைவது மேற்குறித்த மார்க்கத்தின்‌ முடிபு ஒருவாறு. 

சத்‌ என்னும்‌ சொல்‌ பரிபாஷை என்பதற்குக்‌ குமூஉக்‌ 

குறியாக இதன்‌ &ழ்வரும்‌ சில மந்திர வாசக பதவர்ணாதிகளை 
உணர்க. காரண மாத்திரமாய்‌ விளங்கா நின்ற விந்து நாத 

முதலியனவும்‌, காரிய காரண மாத்திரமாய்‌ விளங்கா நின்ற 

அம்‌, அங்‌, சிங்‌, வங்‌, மங்‌, சிவா, வசி, ஓம்‌ முதலியவும்‌, காரிய 

மாத்திரமாய்‌ விளங்கா நின்ற ஹரி, சச்சிதானந்தம்‌, 

பரிபூரணம்‌, ஜோதியுட்‌ ஜோதி, சிவயவசி, சிவயநம, நம சிவய, 

நாராயணாயநம, சரவணபவாயநம முதலியவும்‌ 

இவ்வண்ணம்‌ குறித்த பரிபாஷைகளின்‌ உண்மை ஆன்ம 

அனுபவத்திலும்‌ வகர தகர வித்தையிலும்‌ விளங்கும்‌. 

மேலும்‌, மேற்குறித்த வண்ணம்‌ தத்துவங்களை 

உபாசித்தும்‌, அர்ச்சித்தும்‌, தத்துவாதிதாதீதத்தைத்‌ 

தியானித்தும்‌, இடையில்‌ ஐபித்தும்‌, கரணலயமாகச்‌ 

சமாதிசெய்தும்‌, தத்துவச்‌ சேட்டைகளை அடக்க 
விரதமிருந்தும்‌, சாதாரண யோகபாகத்தில்‌ மூச்சடக்கியும்‌ 

சாதகர்கள்‌ மேற்குறித்த வண்ணம்‌ செய்வார்கள்‌. 

சாத்தியர்கட்கே கேட்டல்‌, சிந்தித்தல்‌, தெளிதல்‌, நிஷ்டைகூடல்‌ 

என்னும்‌ நான்கும்‌ கடந்து அவர்கள்‌ ஆரூடராக நிற்பதால்‌ 

சாதனமொன்றும்‌ வேண்டுவதில்லை. மேற்படி சாத்தியர்களே 

சுத்ததேகிகள்‌. அவர்கள்‌ அனுபவத்தை விரிக்கில்‌ பெருகும்‌. 

சன்மார்க்க சங்கம்‌ 

சமரச வேத சன்மார்க்க சங்க மென்பதற்குப்‌ பொருள்‌: 

எல்லாச்‌ சமயங்களுக்கும்‌ யொதுவாகிய அறிவு நூலின்‌ 

முடிவான நான்காவது மார்க்கத்தை அனுஷ்டிக்கின்ற 

கூட்டமென்று கொள்க. மார்க்கம்‌ நான்காவன: தாச மார்க்கம்‌, 

சத்புத்திர மார்க்கம்‌, மித்திர மார்க்கம்‌, சன்‌ மார்க்கம்‌. 



406 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சத்திய மார்க்கம்‌ 

ஷடாந்தங்களினது அனுபவம்‌ ஒன்றானாலும்‌ காலம்‌ 

இடம்‌ முதலிய வற்றால்‌ அவை வேறுபடும்‌. ஆதலால்‌ 

ஷடாந்தங்களு மிப்போது வெளிக்கு வியாபகமில்லாம 

விருக்கன்றன.. வேதாந்தம்‌ சித்தாந்தம்‌ என்னும்‌ இந்த 2-ல்‌ 
வேதாந்தத்தில்‌ போதாந்தமும்‌ யோகாந்தமும்‌, சித்தாந்தத்தில்‌ 
நாதாந்தமும்‌ கலாந்தமும்‌ அடங்கியிருக்கின்றன. ஆதலால்‌ 
வேதர்ந்த சித்தாந்தமே சிறந்தது. வேதாந்த அந்தாதீத சித்தாந்த 
அந்தாதித சுத்த சன்மார்க்கமே நீடூழி அழியாத சத்திய 

மார்க்கம்‌. 

சத்துவகுண லக்ஷியம்‌ 

சன்மார்க்க மென்பது யாது? அது 3 வகைப்படும்‌. சமய 

சன்‌ மார்க்கம்‌, மத சன்மார்க்கம்‌, சுத்த சன்மார்க்கம்‌. 

சமய சன்மார்க்கமாவது சத்துவகுண லட்சியானு 

சந்தானம்‌. சத்துவகுண சம்பந்தமுடைய மார்க்கமே சமய 

சன்மார்க்கம்‌. சத்துவ சம்பந்தமுடைய சேர்க்கை யெல்லாம்‌ 

சன்மார்க்கம்‌. அதாவது சத்போதம்‌, சத்கர்மம்‌, சத்ஸங்கம்‌, 
சத்காலம்‌,' சத்வி சாரம்‌, சத்பாத்திரம்‌, சத்ஜனம்‌, சத்செய்கை 
முதலியவை சத்துவகுண சம்பந்தமானவையாம்‌. சத்துவகுண 

இயல்பாவது கொல்லாமை, பொறுமை, சாந்தம்‌, அடக்கம்‌ 

இந்திரிய நிக்கிரகம்‌, ஜீவகாருண்ணியம்‌. இது சத்துவ 

குணத்தின்‌ வாச்சியார்த்தம்‌. இந்த உண்மையைக்கொண்டு 

சத்துவ குணத்தின்‌ வாச்சியத்தை லட்சியம்‌ செய்வதே சமய 

. சன்மார்க்கம்‌. 

சத்மார்க்கம்‌ 

சத்மார்க்கம்‌ என்பதற்குப்‌ பொருள்‌ 4 வகை: 

பூர்வம்‌, பூர்வ பூர்வம்‌, உத்தரம்‌, உத்தரோத்தரம்‌. ஆதலால்‌ 

இதன்‌ முக்கிய லஷ்யம்‌ இனிச்‌ சுத்த சன்மார்க்கத்தில்‌ 

வெளிப்படும்‌. பூர்வம்‌ என்பதற்குத்தாத்பரியம்‌ ஒருவாறு: 

சிருஷ்டி ஸ்திதி, சம்மாரம்‌, திரோபவம்‌, அனுக்கிரஹம்‌ எனும்‌ 
பஞ்சகிருத்தி யங்களுக்குக்‌ கர்த்தாவாக வழங்கி வருகின்ற பிரமா 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 407 

விஷ்ணு ருத்திரன்‌ மகேசுரன்‌ சதாசிவ மென்னும்தத்து 

வங்களில்‌, சிருஷ்டியில்‌ சிருஷ்டி, டெ ஸ்திதி, டெ சம்மாரம்‌, 
சிருஷ்டியில்‌ இரோயபவம்‌, ஷெ அனுக்கிரஹம்‌ இதுபோல்‌ 5 ஆக . 
விரிந்த தத்துவங்கள்‌ 25. இந்த இருபத்தைந்தையும்‌ அறுபத்து 
நாலாயிரத்தில்‌ பெருக்கிய காலம்‌ எவ்வனவோ அவ்வளவு கால 

பரியந்தம்‌ மகாசதாசிவ அனுபவத்தைப்‌ பெற்று, சுத்ததேகயாக 

இருப்பது. வருஷம்‌ தொகை மொத்தம்‌ ஒரு கோடி அறுபது 
லக்ஷம்‌. 

சத்தென்பது பரிபாஷை, குழுஉக்குறிப்‌ பெயர்‌? அனந்த 

தாத்பரியத்தைக்‌ கொண்டு ஒர்‌ மொழியானது. மார்க்க 

மென்பது . வழி. வழியென்பது சத்தென்னும்‌ பொருளின்‌ 

உண்மையைத்‌ தெரிவிக்கின்ற மார்க்கம்‌. ஆகையால்‌ 

எவ்வகையிலும்‌ உயர்வுடையது சுத்த சன்‌ மார்க்கம்‌. 

சத்மார்க்கத்தின்‌ ஏகதேசமென்பது எந்தக்‌ காலத்தும்‌ 

எவ்வகைத்‌ தடைகளும்‌ இன்றி அழியாத சுத்தப்‌ பிரணவ 

ஞானதேகமென்கின்ற தேகசித்தியும்‌ எல்லாம்‌ வல்ல 

சர்வசித்தியும்‌ பெற்றுக்கொள்வது. 

சர்வ சித்தி 

சமய சன்மார்க்கம்‌ மத சன்மார்க்கம்‌ ஆகிய இவற்றிற்குள்‌ 
அடங்கிய சன்மார்க்கம்‌ அனந்தம்‌. அதில்‌ சமய சன்மார்க்கம்‌ 
36. அதை விரிக்க ஆறுகோடியாம்‌. இதுபோலவே மதத்தினும்‌ 
36. மேற்குறித்த சமயம்‌ மதங்களிலும்‌ ஏமசித்தி தேகசித்தி 
முதலியவை உண்டு. அவை சமய மதங்களில்‌ சொல்லுகிற 
கர்த்தா, மூர்த்திகள்‌, ஈசுவரன்‌, பிரமம்‌, சிவம்‌ முதலிய 
தத்துவங்களின்‌ காலப்‌ பிரமாண பரியந்தம்‌ இருப்பதே ஒழிய 

அதற்குமேல்‌ இரா. 

சமய மதங்களினும்‌ சமரசம்‌ உண்டு. வேதாந்த 

சித்தாந்த சமரசம்‌, யோகாந்த கலாந்த சமரசம்‌, போதாந்த 

நாதாந்த சமரசம்‌. இதற்கு அதீதம்‌ ஷடாந்த சமரசம்‌. இதற்கு 
அதீதம்‌ சன்மார்க்க சமர சம்‌. இதற்கு அதீதம்‌ சுத்த சமரசம்‌. . 



408 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆதலால்‌ சுத்த சமரசத்தில்‌ சன்மார்க்கத்தைச்‌ சேர்க்கச்‌ சுத்த 

சமரச சன்மார்க்கமாம்‌. இவை பூர்வோத்தர நியாயப்படி, 

கடைதலைப்‌ புட்டாக, சமரச சுத்த சன்மார்க்கமென மருவின. 

ஆன்மாவுக்கு அனன்னிய அருள்‌ எப்படியோ, 

அதைப்போல்‌ சுத்த சன்மார்க்கத்துக்கு அனன்னியமாக 

இருப்பது சர்வ சித்தியாம்‌. சுத்த சன்மார்க்கத்துக்குப்‌ படி. 

மூன்று. ஷடாந்தங்களின்‌ பொதுவாகிய ஷடாந்த சன்மார்க்கம்‌ 

1, சமரச சன்மார்க்கம்‌ 1, சுத்த சன்மார்க்கம்‌ 1, ஆக 4. 

ஆதலால்‌ சுத்த சன்மார்க்கத்திற்குப்‌ படிகள்‌ 3 சிற்சபை 1. 

பொற்சபை], சுத்த ஞானசபை 1, ஆக 3. இவைகள்‌ 

மூன்றுந்தான்‌ படிகளாக இருக்கும்‌. 

சுத்த தேகத்தினுடைய அனுபவத்தை விரித்தால்‌ 

விசேஷமாம்‌. சுத்த சன்மார்க்கம்‌ விளங்குங்‌ காலத்தில்‌ 

எல்லாம்‌ ஆண்டவர்‌ வெளிப்படையாத்‌ தெரிவிப்பார்‌. 

பரிபாஷையும்‌ சுத்த சன்மார்க்கமும்‌ 

பரிபாஷை-அங்‌, சிங்‌, வங்‌, பங்‌, ௮ம்‌, விந்து, நாதம்‌, 

சிவ, வசி, ஓம்‌, அரி, அர, சத்து, சித்து, ஆனந்தம்‌, பரிபூரணம்‌, 

ஜோதி, சிவயவசி, சிவாயநம, நமசிவாய, ஆ,ஈ,ஊ,ஐ, 

நாராயணாயநம, சிவோகம்‌, சோகம்‌ முதலியவாகச்‌ 

சமயமதங்களில்‌ குறிக்கப்பட்ட மந்திர தந்திர ரகசிய வாசக 

வாச்சிய வசன அக்ஷர தத்துவ பவுதிக முதலியவையும்‌ 

பரிபாஷையாம்‌. மேற்குறித்த வண்ணம்‌ ஐபித்தும்‌, 

தியானித்தும்‌, அர்ச்சித்தும்‌, உபாசித்தும்‌, சமாதிசெய்தும்‌, 

சுவாசத்தை அடக்கியும்‌, விரதமிருந்தும்‌, இவை போன்ற வேறு 

வகைத்‌ தொழிற்பட்டும்‌ பிரயாசை யெடுப்பது வியர்த்தம்‌. சுத்த 

சன்மார்க்கமே சிறந்தது. பாவானாதீதாதீதம்‌, 

குணாதீதாதீதம்‌, வாச்சியா தீதாதீதம்‌ லட்சியாதீதாதீதம்‌ 

ஆகிய சுத்த சன்மார்க்கப்‌ பொருளாகிய அருட்‌ பெருஞ்சோதி 

ஆண்டவரால்‌ இதனது உண்மைகள்‌ இனி வெளிப்படும்‌. 

சாத்திய நிலை 

சுத்த சன்மார்க்கம்‌ ஒன்றுக்கே சாத்தியம்‌ கைகூடும்‌: 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 409 

என்றும்‌ சாகாத நிலையைப்‌ பெற்றுச்‌ சர்வ சித்தி வல்லபமும்‌ 

பெறக்கூடும்‌. மற்றச்‌ சமய மத மார்க்கங்களெல்லாம்‌ சுத்த 

சன்மார்க்கத்துக்குச்‌ செல்லக்‌ கீழ்ப்படிக ளாதலால்‌, அவற்றில்‌ 

ஐக்கிய மென்பதேயில்லை. தாயுமானவர்‌ முதலானவர்கள்‌ சுத்த 

சன்மார்க்கிகள்‌ அல்லர்‌; மத சன்மார்க்கிகள்‌ என்று ஒருவாறு 

சொல்லலாம்‌. இதில்‌ நித்திய தேகம்‌ கிடையாது. இது சாதக 

மார்க்கமே அன்றிச்‌ சாத்தியமல்ல. நாளைச்சுத்த சன்மார்க்கம்‌ 

வழங்கும்‌ போது இவர்கள்‌ யாவரும்‌ உயிர்பெற்று மீள 

வருவார்கள்‌. முன்னிருந்த அளவைக்‌ காட்டிலும்‌ விசேஷ 

ஞானத்தோடு சுத்த சன்மார்க்கத்துக்‌ குரியவர்களாய்‌ 

வருவார்கள்‌: சாத்தியர்களாய்‌ இரண்டறக்‌ கலப்பார்கள்‌. 

95. சுத்த சன்மார்க்கக்‌ கொள்கை 

சர்வசித்தியையுடைய தனித்தலைமைப்‌ பதியாகிய 

ஆண்டவரை நோக்கி.அணுக்கள்‌-தபசு செய்து சிருஷ்டியாதி 

பஞ்ச கிருத்தியங்களையும்‌ பெற்றுக்கொண்ட மூர்த்தி 

களாகியவர்‌ ஒரு தொழிலுடைய பிரமாவும்‌, இரண்டு 

சித்தியுடைய விஷ்ணுவும்‌, மூன்று சித்தியடைய ருத்திரனும்‌- 
இதுபோன்ற மற்றையர்களும்‌. மேற்குறித்த மூவரால்‌ 

ஏற்படுத்திய தத்துவசித்திக்‌ கற்பனைகளாகிய சமய மத 

மார்க்கங்களை அனுஷ்டித்து, அவர்களையே கர்த்தாக்களாக 

வணங்கி வழிபாடு செய்துவருகின்ற இது வரையிலுமுள்ள 

அணுக்கள்‌ மேற்குறித்தவர்களது பதப்பிராப்தியை-டடி 

அணுக்கள்‌ - லேசம்‌ பெற்றுக்‌ கொண்டார்கள்‌. ஆதலால்‌ 

இவர்களை அசைப்பித்து அனுக்கிரகிக்கும்‌ சர்வ 

சித்தியையுடைய தனித்தலைமைக்‌ கடவுளின்‌ சித்தியின்‌ 

லேசங்கள்‌ இவர்களுக்குள. அதலால்‌ இவர்கள்‌ அந்தச்‌ சர்வ 

சித்தியை யுடைய கடவுளுக்குக்‌ கோடி. கோடிப்பங்கு தாழ்ந்த 

தரத்திவிருக்கின்றார்கள்‌. ஆகவே சமயத்‌ தேவர்களை வழிபாடு 

செய்வது அவசியமல்ல. மேற்குறித்தவர்கள்‌ அற்ப சித்தியைப்‌ 

பெற்று, அதில்‌ மகிழ்ந்து அகங்கரித்து, மேல்‌ படிகள்‌ ஏற 

வேண்டியவைகளை ஏறிப்‌ பூரண சித்தியை யடையாமல்‌ 

தடைப்பட்டு நிற்றல்போல்‌, இங்கு மற்றவைகளை உன்னி 



410 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பருதி 

அவலமடைந்து நில்லாமல்‌, சர்வ சித்தியுடைய கடவுள்‌ 

ஒருவருண்டென்று, அவரை உண்மை அன்பால்‌ வழிபாடு 

செய்து, பூரண சித்தியைப்‌ பெற வேண்டுவது சன்மார்க்கக்‌ 

கொள்கை. மேலும்‌, தனித்தலைவன்‌ லக்ஷியந்‌ தவிர அதித்திய 

சடதுக்காதிகளைப்‌ பொருட்படுத்தி உபாசனாதி மார்க்கமாய்‌ 

வழிபடுவது கொள்கை அல்ல, உபாசனை முதலியவற்றால்‌ 

வழிபடுதலும்‌ மேற்‌ குறித்த தலைவனைக்‌ குறித்ததே தவிர 
வேறில்லை. 

இதற்குப்‌ பிரமாணம்‌: “சன்மார்க்க சங்கத்தீர்‌ 

சிற்றடியேன்‌'' என்னும்‌ திருஅருட்பாசுரத்‌ இருஉள்ளக்‌ ' 

கடையானும்‌, “அறங்குலவு தோழி இங்கே”” என்னும்‌ 

அருட்பாசுர உள்ளக்‌ கிடையானும்‌ பெரும்பதிதெரிவி த்தார்‌. 

இதன்றி, திருக்கதவந்திருக்காப்‌ பிடுவதற்கு முந்தின இரவில்‌ 
“இதுகாறும்‌ என்னொடு நீங்கள்‌ பழகியும்‌ சன்மார்க்க ஒழுக்கம்‌ 
இன்ன. தென்று தெரிந்து கொள்ளவில்லை. யாதெனில்‌: 

இங்கிருக்கின்ற ஒன்றையும்‌ பொருளாகக்‌ கொள்ளாதீர்கள்‌? 

எல்லாப்‌ பற்றுக்களுக்கும்‌ காரணமான ஆசார வகைகளை 
விட்டுத்‌ தலைவனையே தொழுவீர்கள்‌” என்ற திருவார்த்தை 
யதனால்‌ தலைவனைத்‌ தொழுவதே தொழிலாக வுடையது 

கடமை. . 

சன்மார்க்கக்‌ கொன்கை 

சர்வசித்தியையுடைய தனித்தலைமைப்‌ பதியாகிய 

ஆண்டவரை வேண்டித்‌ தபசுசெய்து சிருட்டிக்குஞ்‌ சித்தியைப்‌ 

பெற்றுக்‌ கொண்டவன்‌ பிரமன்‌: சிருட்டி, இதி, ஆகிய 

சித்தியைப்‌ பெற்றுக்கொண்டவன்‌ விஷ்ணு: சிருட்டி, திதி, 
சங்காரம்‌ ஆகிய சித்தியைப்‌ பெற்றுக்‌ கொண்டவன்‌ ருத்திரன்‌. 

இவர்கள்‌ ஏற்படுத்திய சமய மார்க்கங்களை அனுட்டிக்‌ 

கின்றவர்கள்‌ இவர்களை அந்தந்தச்‌ சமயங்களுக்குத்‌ 

தெய்வங்களாக வணங்கி வழிபாடு செய்துவந்தார்கள்‌. இம்‌ 

மூர்த்திகளூடைய சித்திகள்‌ சர்வசித்தியையுடைய கடவுள்‌ 

“திருஅருட்பா ஆறாம்‌ திருமுறை பாடல்‌ எண்‌ 2186, 2429. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 411 

சித்தியின்‌ இலேசங்கள்‌? அதில்‌ ஏகதேசம்கூட அல்ல. 

ஆகையால்‌, இவர்கள்‌ அந்தச்‌ சர்வசித்தியையுடைய கடவுளுக்கு 

ஒப்பாகார்கள்‌? கோடி கோடிப்‌ பங்கு தாழ்ந்த தரத்தில்‌ 

இருக்கின்றார்கள்‌. ஆகையால்‌, சமயத்‌ தெய்வங்களை வழி 

பாடுசெய்து, அந்தச்‌ சமயத்‌ தெய்வங்களிடம்‌ பெற்றுக்கொண்ட 
அற்ப சித்தியில்‌ அவர்கள்‌ மயங்கி மகிழ்ந்து அகங்கரித்து 

மேலேறவேண்டிய படிகளெல்லாம்‌ ஏறிப்‌ பூரண சித்தியை 

யடையாமல்‌ தடைப்பட்டு நிற்றல்போல்‌ நில்லாமல்‌, 

சர்வசித்தியையுடைய கடவுளொருவர்‌ உண்டென்றும்‌, அவரை 

உண்மையன்பால்‌ வழிபாடு செய்து பூரண சித்தியைப்‌ 

பெறவேண்டுமென்றும்‌ கொள்ளவேண்டுவது சன்மார்க்க 

சங்கத்தவர்களுடைய கொள்கை. இதை யாண்டவர்‌ 

தெரிவித்தார்‌. 

96. சுத்த சன்மார்க்க முடிபு 

சுத்த சன்மார்க்கத்தின்‌ முடிபு சாகாத கல்வியைத்‌ 
தெரிவி ப்பதேயன்றி வேறில்லை. சாகின்றவன்‌ சன்மார்க்க 

நிலையைப்‌ பெற்றவனல்லன்‌. சாகாதவனே சன்மார்க்க. 

97. சாகாத கல்வி 

தேவர்‌ குறளில்‌ முதல்‌ அதிகாரத்தில்‌ சாகாத கல்வியைக்‌ 

குறித்துச்‌ 'சொல்லியிருக்கின்றது. அதைத்‌ தக்க ஆசிரியர்‌ 

மூலமாய்த்‌ தெரிந்து கொள்ளலாம்‌. 

98. சாகாக்கல்விக்கு ஏது 

தூக்கத்தை ஒழித்தால்‌ ஆயுசு விருத்தியாகும்‌. ஒருவன்‌ 
ஒரு நாளைக்கு இரண்டரை நாழிகை தூங்கப்‌ பழக்கஞ்‌ 

செய்வானானால்‌, அவன்‌ ஆயிரம்‌ வருடஞ்‌ சிவித்திருப்பான்‌. 
எப்போதும்‌ மறப்பில்லாமல்‌ ஆசானுடைய திருவடியை 

ஞாபகஞ்‌ செய்துகொண்டிருப்பதே சாகாத கல்விக்கு ஏதுவாம்‌. 

99. சுத்த சன்மார்க்கத்தின்‌ முக்கிய தடைகள்‌ 

கத்த சன்மார்க்கத்துக்கு முக்கிய தடைகளாகிய சமயம்‌ 

மதம்‌ மூதவிய மார்க்கங்களை முற்றும்‌ பற்றறக்‌ கை 

விட்டவர்களும்‌, காமக்‌ குரோதம்‌ முதலியவைகள்‌ நேரிட்ட 



412 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

காலத்தில்‌ ஞான அறிவினால்‌ தடுத்துக்கொள்பவரும்‌, கொலை 

புலை தவிர்த்தவர்களும்‌ ஆகிய இவர்கள்‌ தான்‌ சுத்த 

சன்மார்க்கத்துக்கு உரியவர்கள்‌ ஆவார்கள்‌. மரணம்‌, பிணி, 

மூப்பு, பயம்‌, துன்பம்‌ - இவை முதலியவைகளைத்‌ தவிர்த்துக்‌ 

கொள்வார்கள்‌. அதாவது, செயற்கையாகிய குணங்களை 

நன்முயற்சியால்‌ தடுத்துக்‌ கொள்பவர்களுக்குக்‌ கேவ லாதிகார 

மரணம்‌ நீங்கும்‌. அப்படி இல்லாது இவ்விடம்‌ 

காத்திருப்பவர்கள்‌ மரணத்தைத்‌ தவிர்த்துக்கொள்ள 

மாட்டார்கள்‌. அருள்‌ விளங்குங்‌ காலத்தில்‌ அவரவர்கள்‌ 

பரியாகத்துக்குத்‌ தக்கதாக இகலோக போகத்தை மட்டும்‌ 

அனுபவி க்கக்கூடும்‌; பரலோக போகமாகிய 
ஞானசித்திகளைப்‌ பெறமாட்டார்கள்‌. 

100. சன்மார்க்கப்‌ பெருநெறி ஒழுக்கம்‌ 

புருஷார்த்தம்‌ 
நாம்‌ பெறும்‌ புருஷார்த்தம்‌ நான்கு. அவையாவன: 
1. ஏமசித்தி 2. சாகாக்கல்வி 3. தத்‌ துவநிக்கிரகம்‌ 4. கடவுணிலை 
யறிந்து அம்மயமாதல்‌ 

ஒழுக்கம்‌ 

இவை பெறுவதற்கு ஒழுக்கம்‌ நான்கு. அவையாவன: 
1. இந்திரிய ஒழுக்கம்‌ 2. கரண ஒழுக்கம்‌ 
3. ஜீவ ஒழுக்கம்‌ 4. ஆன்ம ஒழுக்கம்‌ 

1. இந்திரிய ஒழுக்கம்‌ 

இந்திரிய ஒழுக்கம்‌, கன்மேந்திரிய ஒழுக்கம்‌ 
ஞானநேந்திரிய ஒழுக்கமென இருவகைப்பட்டது, கொடிய 
சொல்‌ செவி புகாது நாதம்‌ முதலிய ஸ்தோத்திரங்களைக்‌ 
கேட்டல்‌; அசுத்த பரிசமில்லாது தயா வண்ணமாகப்‌ 
பரிசித்தல்‌; குரூரமாகப்‌ பாராதிருத்தல்‌; உருசி (சுவை) விரும்பா 
திருத்தல்‌; சுகந்தம்‌ விரும்பாதிருத்தல்‌; இன்‌ சொல்லாடல்‌; பொய்‌ 

* இவ்விடம்‌ என்பது மேட்டுக்குப்பம்‌ சித்தி பைக குறுக்கும்‌. புனைய 

அங்கிருந்த காலத்திற்‌ செய்த உபதேசம்‌. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 413 

சொல்லாதிருத்தல்‌; ஜீவஹிம்சை நேரிடுங்‌ காலத்தில்‌ எவ்விதத்‌ 
தந்திரத்தினாலாவது தடை செய்தல்‌; பெரியோர்கள்‌ 

எழுந்தருளியிருக்கும்‌ இடங்களுக்குச்‌ செல்லுதல்‌; ஜீவ உபகார 
நிமித்தமாய்‌. சாதுக்கள்‌ வாசஸ்தானங்களிலும்‌ திவ்ய 

திருப்பதிகளிலும்‌ சஞ்சரித்தல்‌; நன்‌ முயற்சியில்‌ கொடுத்தல்‌ 

எடுத்தலாதி செய்தல்‌; மலஜல உபாதிகளை அக்கிரமம்‌ 
அதிக்கிரமம்‌ இன்றி கிரமத்தில்‌ நிற்கச்‌ செய்வித்தல்‌, 

எவ்விதமெனில்‌, மிதஆகாரத்தாலும்‌ மித போகத்தாலும்‌ 

செய்வித்தல்‌, கால பேதத்தாலும்‌ உஷ்ண ஆபாசத்தாலும்‌ தடை 

நேர்ந்தால்‌, ஒளஷதி வகைகளாலும்‌ பெளதிக மூலங்களாலும்‌, 

சரபேத அஸ்தபரிச தந்திரத்தாலும்‌, மூலாங்கப்‌ பிரணவத்‌ தியான 

சங்கற்பத்தாலும்‌ தடை தவிர்த்துக்‌ கொள்ளல்‌; சுக்கிலத்தை 

அக்கிரம அதிக்கிரமத்தில்‌ விடாது நிற்றல்‌-மந்ததரம்‌, தீவிரதரம்‌ 
எவ்வகையிலுஞ்‌ சுக்கிலம்‌ வெளிப்படாமல்‌ செய்வித்தல்‌; 

இடைவிடாது கோசத்தைக்‌ கவசத்தால்‌ மறைத்தல்‌, இதுபோல்‌ 

உச்சி மார்பு முதலிய அங்கங்களையும்‌ மறைத்தல்‌; சஞ்சரிக்குங்‌ 

காலத்தில்‌ காலிற்‌ கவசந்தரித்தல்‌; அமுக்காடை. உடுத்தாதிருத்தல்‌ 
முதலியன இந்திரிய ஒழுக்கமாம்‌. 

2. கரண ஒழுக்கம்‌ 

கரண ஒழுக்கமாவது” மனத்தைச்‌: சிற்சபை 

என்னும்‌அறிவாகிருதி ஆக்கல்‌! இதன்‌ பூர்வத்தில்‌ புருவமத்தியில்‌ 

நிற்கச்‌ செயதல்‌: இதன்றி, துர்விஷயத்தைப்‌ பற்றாதிருக்கச்‌ 
செய்தல்‌: சவதோஷம்‌ விசாரியா திருத்தல்‌: தன்மதிப்பில்லா 

திருத்தல்‌? இராகாதிநீக்கி இயற்கைச்‌ சத்துவ மயமாதல்‌, தனது 

தத்துவங்களை ௮க்கிரமத்திற்‌ செல்லாது கண்டித்தல்‌. 

3. ஜீவ ஒழுக்கம்‌ 

ஜீவஒழுக்கமாவது: ஆண்மக்கள்‌ பெண்மக்கள்‌ முதலிய 
யாவர்களிடத்திலும்‌, ஜாதி, சமயம்‌, மதம்‌, ஆசிரமம்‌, சூத்திரம்‌, 

கோத்திரம்‌, குலம்‌, சாஸ்திரசம்பந்தம்‌, தேசமார்க்கம்‌, 
உயர்ந்தோர்‌ தாழ்ந்தோரென்னும்‌ பேதம்‌ நீங்கி, எல்லவரும்‌ 
தம்மவர்களாய்ச்‌ சமத்திற்‌ கொள்ளுவது. 



414 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

4. ஆன்ம ஒழுக்கம்‌ 

ஆன்ம ஒழுக்கமாவது: யானை முதல்‌ எறும்பு வரை 

தோன்றிய ஜீவர்களினது சூக்குமம்‌ தனித்‌ தலைவன்‌ ஆதலால்‌ 
அவ்வச்‌ சீவர்களின்‌ ஆன்மாவே திருச்சபையாய்‌ அதனுள்‌ 

ஒளியே பதியாய்‌ நிற்பதால்‌ யாதும்‌ நீக்கமறக்‌ கண்டு 

எவ்விடத்தும்‌ பேதமற்று எல்லாந்‌ தானாக நிற்றல்‌. 

இவ்வண்ணம்‌ நின்றால்‌ மேற்குறித்த அரும்‌ 

புருஷார்த்தங்‌ கைகூடும்‌. ஒருமை யென்பது தனது அறிவு 

ஒழுக்கம்‌ ஒத்த இடத்தில்‌, தானே கூடும்‌: மற்ற இடத்தில்‌, 
தன்னால்‌ இதரர்களுக்கு இம்சை இல்லாது அவர்கள்‌ செய்யினும்‌ 

தான்‌. சகித்து அடங்கி நிற்பது. ஆங்கிரச வருடம்‌ கார்த்திகை 

மாதம்‌ 13ஆம்‌ நாள்‌. 

1. இந்திரிய ஒழுக்கம்‌ 

இந்திரிய ஒழுக்கம்‌ : கொடிய வார்த்தை முதலியவை 

நாடாமலும்‌ செவிபுகாமலும்‌ நிற்றல்‌; நாத முதலிய 

ஸ்தோத்தரங்களை அதிசயிக்காமல்‌ உற்றுக்கேட்டல்‌ 
மற்றவைகளைக்‌ கேளாதிருத்தல்‌: அசுத்தங்களைத்‌ 

தீண்டாதிருத்தல்‌: கொடூரமானவற்றைக்‌ கேளா திருத்தல்‌, 

பாராதிருத்தல்‌: ர௬சியின்‌ மேல்‌ விருப்பமில்லா திருத்தல்‌? 

சுகந்தம்‌ விருப்ப மில்லாமல்‌ அனுபவித்தல்‌: இனிய வார்த்தை 

யாடுதல்‌ பொய்‌ சொல்லாதிருத்தல்‌: ஜீவர்களுக்கு இம்சை 

நேரிடுங்‌ காலத்தில்‌ அதை எந்தவிதத்‌ தந்திரத்திலாவது 
தடைசெய்தல்‌5 பெரியோர்கள்‌ எழுந்தருளி யிருக்கும்‌ 

இடத்திற்குச்‌ செல்லுதல்‌: உயிர்களுக்கு உபகார நிமித்தம்‌ 

சஞ்சரித்தல்‌ உயிர்களுக்கு மனத்தாலும்‌, வாக்காலும்‌, 

சரீரத்தாலும்‌, தனத்தாலும்‌ தன்‌ சத்தியின்‌ அளவு மீறாமல்‌ 
உபகரித்தல்‌: மலஜலாதிகளை அளவு மீறாமலும்‌ குறையாமலும்‌ 
கிரமமாய்க்‌ கழியும்படி. சரபேத அஸ்தபரிச தந்திரத்தாலும்‌, 

ஒஷதிகளாலும்‌, ஆகாரத்தாலும்‌, பெளதிகப்‌ பக்குவத்தாலும்‌ 
செய்வித்தல்‌ முதவியன இத்திரிய ஒழுக்கமாம்‌. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 415 

2. கரண ஒழுக்கம்‌ 

கரண ஒழுக்கமாவது உண்மையான கடவுள்‌ ஒருவரே 

என்று சத்திய சங்கல்பம்‌ கொள்ளல்‌: சிற்சபையின்௧ண்‌ மனஞ்‌ 

செல்லுவது தவி ர, வேறு எந்தவகை ஆபாசத்திலும்‌ செல்லாமல்‌ 

அதை இழுத்து மேற்குறித்த இடத்தில்‌, அதாவது, கடவுளிடத்தில்‌ 
நிறுத்துவது பிறர்குற்றம்‌ விசாரியாது இருத்தல்‌ தன்னை 
மதியாதிருத்தல, செயற்கைக்‌ குணங்களா லுண்டாகிய 

கெடுதிகளை நீக்கி இயற்கையாகிய சத்துவமயமாக நிற்றல்‌: 

பிறர்மேல்‌ கோபியா திருத்தல்‌: தனது சத்துருக்களாகிய 

த்த்துவங்கள்‌-அரிஷ்டவர்க்கங்கள்‌-மேல்‌ கோபித்தல்‌: அக்கிரம 

அதிக்ரெமப்‌ புணர்ச்சி செய்யாதிருத்தல்‌ முதலிய இவற்றையே 

கரண ஒழுக்கம்‌ மென்பர்‌. 

3. ஜீவ ஒழுக்கம்‌ 
ஜீவ ஒழுக்கம்‌: எல்லா மனிதரிடத்தும்‌ ஜாதி, சமயம்‌, 

மதம்‌, ஆசிரமம்‌, கோத்திரம்‌, சூத்திரம்‌, குலம்‌, சாத்திரம்‌, 
தேசமார்க்கம்‌ உயர்வு தாழ்வு முதலியவனாகிய பேதம்‌ அற்றுத்‌ 

தானாக நிற்றலாம்‌. 

4. ஆன்ம ஒழுக்கம்‌ 

ஆன்ம ஒழுக்கம்‌: எண்பத்து நான்கு லக்ஷம்‌ யோனிபேத 

முள்ள ஜீவர்களிடத்திலும்‌ இரக்கம்‌ வைத்து, ஆன்மாவே 
சபையாகவும்‌ அதனுளளொனியே பதியாகவும்‌ கண்டு 

பூரணமாக நிற்றல்‌ ஆன்ம ஒழுக்கமாம்‌. 

101. சுத்தசன்மார்க்க சாதனம்‌ 

(பரோபகாரம்‌, சத்விசாரம்‌) 

பரோபகார மென்பது யாது? தேகத்தாலும்‌ 

கரணத்தாலும்‌ .இந்திரியத்தாலும்‌ திரவியத்தாலும்‌ 
ஆன்மாக்களுக்கு உபகரித்தல்‌, திரவியம்‌ நேராத பட்சத்தில்‌, 

திரிகரண சுத்தியாய்‌ ஆன்மநேய சம்பந்தமான தயா 

விசாரத்தோடு எல்லாச்‌ ௪ வர்களினது வாட்டத்தைக்‌ குறித்தும்‌ 

பிரார்த்தித்தல்‌. சத்விசார மென்பது கடவுளினது புகழையும்‌ 



416 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆன்மாவின்‌ தரத்தையும்‌ நமது சிறுமையையும்‌ கடவுளின்‌ 

தரத்தையும்‌ இடைவிடாது விசாரித்து, நமது குறை யெல்லாம்‌ 

கடவுளின்‌ திருவடியில்‌ விண்ணப்பிப்பது. சிவானுபவமாகிய 

தேகத்திரயம்‌ பெறுவதற்கு மேற்குறித்த இரண்டு மார்க்கம்‌ 
தவிரவேறில்லை. மேலும்‌ தயவென்பது இரண்டு வகைப்படும்‌. 

யாவெனில்‌ கடவுள்‌ தயை ஜீவதயை . கடவுள்தயை யென்பது 

இறந்த உயிரை எழுப்புதல்‌, தாவரங்களுக்கு மழை 

பெய்வித்தல்‌, மிருக பட்சி ஊர்வன வாதிகளுக்கு ஆகாரம்‌ 

நியதியின்படி அருட்சத்தியால்‌ ஊட்டி வைத்தல்‌, சோம சூரி 

யாக்கினிப்‌ பிரகாசங்களைக்‌ கால தேச வண்ணம்‌ பிரகாசஞ்‌ 

செய்வித்தல்‌, பக்குவிகளுக்கு அனுக்கிரகித்தல்‌, அபக்கு 

விகளைச்‌ செய்யவேண்டிய அருள்‌ நியதியின்படி தண்டனை 

செய்வித்துப்‌ பக்குவம்‌ வருவி த்தல்‌. ஜீவதயை யென்பதுதன்‌ 

சத்தியினளவு உயிர்க்கு உபகரித்தல்‌ அல்லது ஆன்மநேய 

சம்பந்தம்‌ பற்றித்‌ தயாவடிவமாயிருத்தல்‌. 

சுத்த சன்மார்க்க சாதனம்‌ 

சுத்த சன்மார்க்கத்துக்கு முக்கிய சாதனம்‌ 

என்னவென்றால்‌? எல்லா . ஜீவர்களிடத்தும்‌ தயவும்‌ 

ஆண்டவரிடத்து அன்புமே முக்கியமானவை. உதாரணம்‌ 

அருட்பெருஞ்‌ சோதி ஆண்டவர்‌ சொல்லியது: “கருணையுஞ்‌ 

சிவமே பொருளெனக்‌ காணும்‌ காட்சியும்‌ பெறுக மற்றெல்லாம்‌ 

மருணெறி யெனவே எனக்கு நீ உரைத்த வண்ணமே 
பெற்றிருக்கின்றேன்‌” 

சன்மார்க்க சாதனம்‌ 

சாதனங்கள்‌ ஒன்றும்‌ வேண்டாம்‌. ஏதாவது ஓர்‌ 

சாதனம்‌ சொல்லக்கேட்டு அதன்படி நடந்தால்‌ சிறு ஒளி 

உண்டாம்‌. அதைக்‌ கண்டு பல்லிளித்து இறுமாந்து கெட 

நேரிடும்‌. ஆதலால்‌, காலந்‌ தாழ்த்தாது எல்லா உயிரையும்‌ 

தன்னுயிரைப்‌ போலப்‌ பார்க்கும்‌ உணர்வை வருவித்துக்‌ 

கொள்ளுதல்‌ வேண்டும்‌. இதுவே சாதனம்‌. இந்தக்‌ குணம்‌ 

வந்தவன்‌ எவனோ அவன்தான்‌ இறந்தவரை எழுப்புகின்றவன்‌: 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 417 

அவனே ஆண்டவனு மாவான்‌. 

102. சுத்த சன்மார்க்கப்‌ பிரார்த்தனை 

ஒருவன்‌ பிரார்த்தனை செய்வதில்‌ அவனுக்காக மட்டும்‌ 

செய்வது சரியல்ல. இந்த உலக மெல்லாம்‌ வாழும்படி 

பிரார்த்தனை செய்தல்‌ வேண்டும்‌. அப்படிச்‌ செய்வதால்‌, 

அதில்‌ ஒருவனுக்கு வேண்டியவை எல்லாம்‌ அடங்கி 

விடுகின்றன. பிரார்த்தனை செய்ய வேண்டுமாகில்‌ இப்படித்‌ 

தான்‌ செய்யவேண்டும்‌. 

பாதி இரவில்‌ எழுந்தருளிப்‌ பாவி யேனை எழுப்பி அருட்‌ 

ஜோதி அளித்தென்‌ உள்ளகத்தே சூழ்ந்து கலந்து துலங்குகின்றாய்‌ 

நீதி நடஞ்செய்‌ பேரின்ப நிதிநான்‌ பெற்ற நெடும்‌ பேற்றை 

ஒதி முடியாது என்போல்‌இவ்‌ வுலகம்‌ பெறுதல்‌ வேண்டுவனே. 

என்பதே என்‌ பிரார்த்தனை யாகும்‌. (திருஅருட்பா ஆறாம்‌ திருமுறை 465) 

103. சுத்த சன்மார்க்க சத்திய ஞானாசாரம்‌ 

ஜீவகாருண்யத்தால்‌ பிரமன்‌ஆயுசும்‌, பாச 
வைராக்கியத்தால்‌ விஷ்ணு அயுசும்‌, ஈசுர பக்தியால்‌ ருத்திரன்‌ 

ஆயுசும்‌ பிரம்மஞானத்தால்‌ என்று மழியாத சுவர்ணதேகம்‌ 

முதலியவைகளைப்‌ பெற்றுக்‌ கடவுள்‌ மயமாகலாம்‌. 

எப்படியெனில்‌: கடவுள்‌ சர்வ ஜீவதயாபரன்‌, சர்வ 
வல்லமையுடையவன்‌?: ஆகையால்‌, நம்மையும்‌ சர்வதீவதயை 

யுடையவர்களாய்ச்‌ சர்வவல்லமையையும்‌ பெற்றுக்‌ 

கொள்ளும்படி மனித தேகத்தில்‌ வருவித்தார்‌. ஞானிக்குத்‌ 

தயவு அதிகப்பட்டிருக்கிறபடியால்‌, கேளாதகேள்வி முதலிய 

மஹா அற்புதங்களான இறந்தாரெழுதல்‌ முதலிய அற்புத 
வல்லமையைப்‌ பெற்றிருக்கின்றார்‌. எந்த ஜீவர்களிடத்தில்‌ 

தயாவிருத்தியாகிய அருள்‌ வி சேஷம்வி எங்குகின்றதோ, அந்த 

ஜீவர்களிடத்தில்‌ கடவுள்‌ விளக்கம்‌ விசேஷமாருக்கும்‌, 
மற்றவர்களிடத்தில்‌ காரியப்படாது. ஆதலால்‌ மலஜல சங்கல்ப 

காலங்களை தவிர மற்றக்‌ காலங்களில்‌, கடவுளிடத்தில்‌ அன்பும்‌ 

ஜீவர்களிடத்தில்‌ பக்தியும்‌ செலுத்த வேண்டும்‌. ஆதலால்‌ 
பத்தியென்பது மனநேெகிழ்ச்சி, மனவுருக்கம்‌. அன்பு 

என்பதுஆன்மநெகிழ்ச்சி, ஆன்மவுருக்கம்‌ எல்லா 



418 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

வுயிர்களிடத்தும்‌ கடவுள்‌ வியாபித்திருப்பதை அறிதலே ஈசுவர 

பக்தியாம்‌. அந்தக்கரண சுத்தியின்‌ பிரயோசனம்‌ பக்தியை 

விளைவிப்பது. ஜீவகாருண்ய முண்டானால்‌ அருளுண்டாகும்‌, 

அருளுண்டானால்‌ அன்புண்டாகும்‌, அன்புண்டானால்‌ 

. சிவானுபவ முண்டாகும்‌. தத்துவவொழுக்கம்‌ பற்றிச்‌ 

சமயங்கள்‌ ஏற்படுத்தப்பட்டிருக்கின்றன. தொழிலொழுக்கம்‌ 

பற்றி ஜாதிகள்‌ ,ஏற்படுத்தப்பட்‌ டிருக்கின்றன. தயவை விருத்தி 

செய்வதற்குத்‌ தடையாயிருப்பன சமய ஏற்பாடு ஜாதியேற்பாடு 

முதலிய கட்டுப்பாட்டு ஆசாரங்கள்‌. அவையாவன. 

ஜாதிஆசாரம்‌, குலாசாரம்‌, ஆசிரமஆசாரம்‌, லோகாசாரம்‌, 

தேசாசாரம்‌, கிரியாசாரம்‌, சமயாசாரம்‌, மதாசாரம்‌, 

மரபாசாரம்‌, கலாசாரம்‌, சாதனாசாரம்‌, அந்தாசாரம்‌, 

சாஸ்திராசாரம்‌ முதலிய ஆசாரங்கள்‌. ஆதலால்‌ மேற்குறித்த 
.ஆசாரங்கள்‌ ஒழிந்து, சுத்த சன்மார்க்க சத்திய ஞான 

ஆசாரத்தை வழங்கிப்‌ பொதுநோக்கம்‌ வந்தால்‌, . மேற்படி 

காருண்யம்‌ விருத்தியாகிக்‌ கடவுளருளைப்‌ பெற்று, அனந்த 

சித்தி முத்திகளைப்‌ . பெறக்கூடுமே யல்லது, இல்லாவிடில்‌ 

கூடாது. 

பத்தி 
பத்தி என்பது மனநெகிழ்ச்சி மனவுருக்கம்‌. அன்பு 

என்பது ஆன்மநெகிழ்ச்சி ஆன்மவுருக்கம்‌. ஈசுவரபத்தி என்பது 

எல்லாவுயிர்களிடத்தும்‌ கடவுள்‌ வியாபி த்திருப்பதை அறிதல்‌. 

ஜதீவகாருண்முண்டானால்‌ அருள்‌ உண்டாகும்‌: அருள்‌ 
உண்டானால்‌ அன்புண்டாகும்‌: அன்புண்டானால்‌ 

சிவானுபவம்‌ உண்டாகும்‌. அந்தக்கரண சுத்தியின்‌ 
பிரயோஜனம்‌ பத்தியை விளைவிப்பது. 

தத்துவநியாயத்தை அனுசரித்துச்‌ சமயங்கள்‌ 

ஏற்படுத்தப்பட்டிருக்கின்றன. தொழில்‌ நியாயத்தை 

அனுசரித்து ஜாதிகள்‌ ஏற்படுத்தப்‌ பட்டிருக்கின்றன. தயவை 
விருத்தி செய்வதற்குத்‌ தடையாக இருப்பன சமயஏற்பாடு 

ஜாதிஏற்பாடு முதலியவைகள்‌ ஆதலால்‌, இவைகளை 

விட்டொழித்துப்‌ பொது நோக்கம்‌ வந்தாலொழிய, 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 419 

காருண்ணியம்‌ விருத்தி ஆகிக்‌ கடவுள்‌ அருளைப்‌ பெற்று 

அனந்த சித்தி வல்லபங்களைப்‌ பெறமுடியாது. 

104. ஆன்ம இயற்கையாகிய தயாமூலதர்மம்‌ 

தர்மமென்பதற்குப்‌ பொருள்‌ சீவதர்மம்‌, குலதர்மம்‌, 

சாஸ்திர தர்மம்‌, ஆசார தர்மம்‌, ஆசிரமதர்மம்‌, சாதிதர்மம்‌ 

முதலியவாக விரியும்‌. இதில்‌ அதிணுண்மை அதின்‌ தன்மை... 

தன்மை என்பது அதின்‌ சுபாவம்‌. சுபாவமென்பதுஇயற்கைக்‌ 

குணம்‌. தயைபென்பது ஆன்மா. ஆதலால்‌, ஆன்மாவுக்கு 

இயற்கைக்‌ குணம்‌ தயை. ஆன்மாவின்‌ இயற்கை யென்பதே 

தர்மத்திற்குப்‌ பொருள்‌. ஆன்மா இயற்கையோடு இருந்தால்‌ 

சிவமாகலாம்‌. இதைப்‌ பலவாகத்தர்ம மென்று 

பெயரிட்டார்கள்‌. அருள்வெளியாகிய ஆன்மா இயற்கையால்‌ 

சிவானுபவத்தைப்‌ பெறுவது உண்மை. இதற்கு வேதா 
கமங்களில்‌ பலபட விரிந்த நாமங்கள்‌ அனந்தம்‌. அவற்றில்‌ 
சில. அருட்சத்தி, அருள்வெளி, விருஷபம்‌, தர்மவேததை, 
அனாதியியற்கைகுணம்‌, பரஞானம்‌, அகரவுகரம்‌, அருன்‌ 

நடம்‌, அன்பு, ஆன்மநெகிழ்ச்சி, ஆன்மஅசைவு, சுத்ததத்துவம்‌, 

ஆன்ம அறிவின்‌ பேதம்‌.என இதை விரித்தார்கள்‌. அருள்‌ 

வடிவாய்ச்‌ சிவமாகியப்‌ பின்னமன்றிப்‌ புரணமா யிருப்பது 
நிரதிசயானந்தம்‌. ஆனந்தமென்பது சத்தோஷம்‌. நிரதிசய 

மென்பது ஆனந்தமின்மை . சீவர்களுக்குத்‌ திருப்தி யின்பத்தை 

நேர்ந்தவரையில்‌ செய்வது ஆனந்தானுபவம்‌. 

அருள்வெளியின்‌ வடிவாய்‌ உண்மை என்னும்‌ சி 

காரமாகிய பதியோடு கூடி மெளனானந்தத்திலிருப்பதே 

உண்மை. தருமத்தோடு கூடியவன்‌ தேக நஷ்டத்தை அடைய 

மாட்டான்‌. 

ஆனந்தம்‌ 

ஆனந்த மென்பது சதா சந்தோஷத்தோடு எதிரிட்ட 

ஜீவர்களைத்‌ திருப்தியால்‌ சந்தோஷிப்பித்துத்‌ தானதிசயமின்றி 

நிற்றல்‌ 



420 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

105. ஜீவகாருணியமும்‌ சித்தியும்‌ 

நம்முடைய தலைவராகிய கடவுளை நாமடைவதற்கு 

அவரெழுந்தருளி இருக்கும்‌ கோட்டையின்‌ சாவியாகிய அருள்‌ 

வேண்டும்‌. அவ்வருள்‌ அன்பினாலல்லது வேறு வகையில்‌ 
அடைவது அரிது. இவ்வன்பு ஜீவகாருண்யத்தா லல்லது 

ஜீவகாருண்யத்தின்‌ லாபமே அன்பு. இந்த ஜீவகாருணிய 

முண்டாவதற்கு ஏது அல்லது துவாரம்‌ யாதெனில்‌: 

கடவுளுடைய பெருமையையும்‌ தரத்தையும்‌ நம்முடைய 

சிறுமையையும்‌ தரத்தையும்‌ ஊன்றி விசாரித்தலே. அன்னிய 

உயிர்களுக்கு இம்சை உண்டாகாது நடத்தலே ஜீவகாருணியம்‌. 

இது தான்‌ முத்தியடைவதற்கும்‌ சித்தியடை வதற்கும்‌ 
முதற்படியாய்‌ இருக்கின்றது. ஆதலால்‌ இதைப்‌ பாதுகாத்தல்‌ 

வேண்டும்‌. 

106. ஞானசித்தியும்‌ ஒளிநிலையும்‌ ' 

இரவில்‌ தீபமில்லாத இடத்தில்‌ இருக்கக்கூடாது. 

ஏனெனில்‌, அஃது பிராண நஷ்டம்‌ பண்ணும்‌. ஆதலால்‌, 

நமது கிருகத்தில்‌ தீபம்‌ வைத்து இருளைப்போக்கி ஆனந்த 

மயமாய்‌ நித்திரை யில்லாதிருந்தால்‌, ஆயுள்‌ விருத்தியாம்‌. இஃது 
சாத்தியனுக்கு. சாதகன்‌ ஒருவாறு நித்திரை செய்தல்‌ வேண்டும்‌. 

கிருகத்தில்‌ இருளில்லாது எங்கும்‌ பிரகாசமாய்‌ தீப்ம்‌ 

வைத்தால்‌, மேற்படி இருள்‌ அந்தத்‌ தீபத்தில்‌ அடங்கும்‌. 

அதுபோல்‌ ஜீவதீபமாகிய நாம்‌ வசிக்கிறகிருகத்தில்‌ பிரகாச 

மில்லாவிட்டால்‌, மேற்படி இருள்‌ ஜீவப்‌ பிரகாசமாகிய 

நம்மிடத்தில்‌ சேர்ந்து நஷ்டத்தைப்‌ பண்ணும்‌. இதுபோல்‌ 

ஆன்ம வாசமாகிய இந்தத்‌ தேகமாகிற கிருகத்தில்‌ அருட்பிரகாச 

மில்லாது மருளாகிய ௮ஞ்‌ ஞான சம்பந்தமுடைய இருள்‌ 

சேர்ந்தால்‌ பிராண நஷ்டம்‌ உண்டாகும்‌. : 

ஆதலால்‌, நாம்‌ நெற்றியிவிருக்கும்‌ நடுக்கண்ணை 

ஆசாரியர்‌ அனுக்கிரகத்தால்‌ திறக்கப்பெற்றுக்‌ கொள்வது நலம்‌. 

ஏனெனில்‌, மேற்படி நெற்றிக்‌ கண்ணைத்‌ திறக்கப்பெற்றுக்‌ 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 421 

கொண்டவனுக்கு எல்லா அனுபவங்களும்‌ பட்டப்பகல்‌ போல்‌ 
தெரியும்‌. அவன்தான்‌ சுத்தஞானி. மேற்படி. ஞானி தயவோடு 

ஒருபிரேதத்தைப்‌ பார்த்த மாத்திரத்தில்‌ பிரேதம்‌ உயிர்பெற்று 
எழும்‌. மேற்படி ஞானிக்கு ஆன்மாக்களினது அபக்குவ 
பரிபாகத்தால்‌ சினம்‌ தோன்றினால்‌, உடனேஅந்த ஜீவன்‌ 
பஸ்பமாகிவிடுவான்‌. மேற்படி ஞானிக்கு மேற்குறித்த 
அடையாளங்கள்‌ உள. மேற்படி கண்ணைத்‌ திறப்பதற்கு ஒரு 

கதவும்‌ பூட்டும்‌ உள்ளது. மேற்படி பூட்டை அருளென்கிற 
திறவுகோலைக்‌ கொண்டு திறக்க வேண்டும்‌. ஆதலால்‌, 

மேற்படி அருளென்பது ஆன்ம இயற்கையால்‌ அடையும்‌ 
பெருந்தயவு. தாம்‌ தயாவடிவமானால்‌ மேற்படி அனுபவம்‌ 

நேரும்‌. 

மேலும்‌அந்தச்‌ சுத்தஞானி இறந்த உயிர்களை 

எழுப்புவதற்குப்‌ பிரமாணம்‌ யாதெனில்‌: ஒருவாறு தீபப்‌ 

பிரமாணத்தாலறிக. தீபப்‌ பிரமாண மென்பது யாது? 

தீபத்தினிடத்தில்‌ காரியஒளி, காரிய காரணஒளி, காரண ஒளி 

என மூன்று. மேற்படி ஒளியாவன ஒளி, சோபை. பிரகாசம்‌. 

ஆதலால்‌ கடவுள்‌ காரியமாய்‌ பிரகாசம்போல்‌ 

சுவர்ணதேகியாய்த்‌ தோன்றினால்‌, அதிதூரத்திலிருக்கிற 

இருளென்னும்‌ அஞ்ஞானத்தைப்‌ போக்கி ஆன்ம அனுபவத்தை 

வருவிப்பது பிரகாசமயம்‌. அதுபோல்‌ ஒளி மேற்படி 

பிரகாசத்திலடங்கிச்‌ சோபை காரிய காரணமாய்‌ இருக்கின்றது 

போல்‌, ஆன்மாக்கள்‌ அஞ்ஞானத்தில்‌ கட்டுண்டு அறிவாகிய 

தீபத்தைக்‌ கருதினால்‌ மேற்படி. அறிவாகிய தீபம்‌ தோன்றின 

கணமே அதன்‌ மயமாவார்கள்‌. அதுபோல்‌ கடவுளின்‌ 

சோபையைக்‌ கண்டால்‌, பஞ்சகிருத்தியமுஞ்‌ செய்யக்கூடும்‌. 

ஓளியைத்தொட்டால்‌ சுடுவதுபோல்‌, இறந்த பிரேதத்தை 
அவர்க்குச்‌ சமீபிக்கச்‌ சேர்த்தால்‌, அக்கணமே அது தீவிக்கும்‌. 

மேலும்‌ பிரகாசம்‌ எங்குமுள்ளது. எந்த இடத்தில்‌ புலை 

கொலை அகற்றிய வர்கள்‌ பிரார்த்தித்தாலும்‌ அக்கணமே 

அவரது காரண உருவமாகிய பிரகாசத்தில்‌ நின்று காரிய 

உருவமாகிய ஒளி வடிவாய்த்‌ தோன்றி அருள்‌ செய்வார்‌. 



122 உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 

இதற்குப்‌ பிரமாணம்‌: சித்தமார்க்கத்தி லுள்ள துருசுச்‌ 

சுண்ணத்தை மஞ்சளில்‌ தோய்ந்த நூலைநெடுந்தூரங்கட்டி, 

அங்கங்கு காயாது உபகரணம்‌ பூசி, மனிதர்களை நிற்கவைத்து, 

மேற்படி சுண்ணத்தை அடியில்‌ காட்டின அக்கணமே நுனியில்‌ 

சிவப்பேறும்‌. 

107. தேகம்‌ நீடிப்பதற்குத்‌ தீபப்‌ பிரமாணம்‌ 

தேகம்‌ நீடிப்பதற்குத்‌ தீபப்‌ பிரமாணம்‌: அகல்‌ 

தேகம்‌, எண்ணெய்‌-இரத்தம்‌, திரி-சுக்கிலம்‌, பிரகாசம்‌-ஆன்மா, 

ஆதலால்‌ மேற்குறித்த தீபத்தினது திரியைத்‌ தூண்டி 
விட்டாலும்‌, காற்றுள்ள இடத்தில்‌ வைத்தாலும்‌, 
காற்றில்லாவிடத்தில்‌ வைத்தாலும்‌, பெருந்தீபச்‌ சமீபத்தில்‌ 

சேர்த்தாலும்‌, விட்டில்‌, பிரமரம்‌ (வண்டு), மூஷிகம்‌ 

(பெருச்சாளி), மார்ச்சாலம்‌ (பூனை) முதலிய 

அஜாக்ரெதையாலும்‌, மேற்படி தீபம்‌ நஷ்டமாகும்‌. 

புத்திமானிடத்தில்‌ தீபத்தினது உபகரணங்களைக்‌ கொடுத்து 

ஒரு நாளைக்குத்‌ தீபம்‌ பார்க்கச்‌ சொன்னால்‌, புத்தி 

விசாலத்தால்‌ மேற்குறித்த அஜாக்கிரதையின்றி, தகளிக்குச்‌ 

சூடேறாமலும்‌ எண்ணெயில்‌ அழுக்கு ஏறாமலும்‌, வர்த்தியில்‌ 
தூசு இறுகல்‌, தளர்ச்சி, பருமன்‌ இவைகளில்லாது சிறு திரி 

போட்டு, அடிக்கடி தூண்டாமல்‌, தீபத்தை மற்றொரு தினமு 

மிருக்கச்‌ செய்விப்பான்‌. மேற்குறித்த குற்றங்களோடு தீப 

மேற்றினால்‌ பதினைந்து வினாடி அல்லது கணம்‌ இதில்‌ 

சிட்டம்‌ கட்டுவது இயற்கை தூசு போக்கி வைத்தால்‌, 

பதினைந்து நிமிஷத்திற்கொருவிசை சிட்டங்‌ கட்டும்‌. விசேஷ 

அறிவுடை.யவன்‌ மேற்குறித்த லோகம்‌ முதலியவற்றில்‌ தீபம்‌ 

வையாது, வைர படிகங்களில்‌ அமைத்த தீபத்தகளியில்‌, 

மேற்குறித்த தீபஉபகரணங்களைத்‌ திராவகமாக்கி, 

சுத்தாக்கினியால்‌ பிரகாமசம்‌ உண்டாக்குவன்‌. அப்போது 

சட்டமும்‌ பிரகாச நஷ்டமும்‌ நேரிடாது. ஆதலால்‌ நம்முடைய 

தேகத்தில்‌ சுக்கிலமாகிய திரியை விசேஷம்தூண்டி அடிக்கடி 

பெண்ணிடத்தாகிலும்‌ வேறு தந்திரத்தாலாயினும்‌ செலவு 

செய்துவிட்டால்‌, திரிபோய்‌ ஆயுளாகிய பிரகாசம்‌ 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 423 

யிரத்து அறுபது நாழிகை(6 நாள்‌)க்‌ கொருதரம்‌ தேகசம்பந்தஞ்‌ 
செய்து ஆபாசப்பட்ட சிட்டமாகிய சுக்கிலத்தை- 

வெளிப்படுத்திவிடவேண்டும்‌. இது மந்தனுக்கு. அதிதீவிர 

பக்குவியாய்‌ மேற்குறித்த வண்ணம்‌ கடவுளிடத்தில்‌ 
இலக்ஷியமும்‌ ஜீவர்களிடத்தில்‌ தயவுமுடையவனுக்கு சிட்டம்‌ 
போன்ற சுக்கில ஆபாசம்‌ நேரிடாது; தேகம்‌ நீடிக்கும்‌ 

அதிதீவிர பக்குவி 

சீவன்‌ என்கின்ற தீபத்துக்குச்‌ சுக்கிலம்‌ திரி, இரத்தம்‌ 
எண்ணெய்‌. ஆகையால்‌ சுக்கிலமாகிய திரியை விசேஷம்‌ 
தூண்டி செலவு செய்து விட்டால்‌ ஆயுசு நஷ்டமாய்‌ விடும்‌. 
ஆனால்‌ சிட்டத்தை மாத்திரம்‌ எடுத்துவிட வேண்டியது. 

அதாவது 76 தினத்திற்கு ஒருதரம்‌ தேக சம்பந்தஞ்‌ செய்து 
ஆபாசப்பட்ட சுக்கிலத்தை வெளிப்படுத்தி விட வேண்டும்‌. 

ஆசானுடைய அல்லது ஆண்டவருடைய திருவடியில்‌ சதா 
ஞாபக முடையவனுக்குக்‌ கோசத்தடிப்புண்டாகாது. 
ஆகையால்‌, தேகசம்பந்தம்‌ ஏகதேசத்தில்‌ செய்யலாம்‌ என்றது 
மந்ததரத்தையுடையவனுக்கே யன்றி, அதிதீவிர பக்குவிக்கல்ல. 

108. நம்மை நஷ்டஞ்‌ செய்வன நான்கு 

நம்மை நஷ்டஞ்‌ செய்வன நான்கு. அவையாவன: 
ஆகாரம்‌, மைதுனம்‌,. (உடல்‌உறவு) நித்திரை,பயம்‌ ஆகிய 
இந்நான்கிலும்‌ அதிக ஜாக்கிரதையாயிருக்க வேண்டும்‌. இந்த 
நான்கினும்‌ முக்கியமானவை ஆகாரம்‌, மைதுனம்‌. ஆதலால்‌ 

இவ்விரண்டிலும்‌ அதனிலும்‌ அதிக ஜாக்கிரதையோடு 
இருக்கவேண்டும்‌. இந்த இரண்டிலும்‌ முக்கியமானது 
மைதுனம்‌. ஆதலால்‌, இந்த விஷயத்தில்‌ எல்லாவற்றைப்‌ 
பார்க்கிலும்‌ அதிக ஜாக்கிரதையாக இருக்க வேண்டும்‌. 

அவ்வாறு இராவிடில்‌ தேகம்‌ அதி சீக்கிரத்தில்‌ போய்விடும்‌. 
பின்பு முத்தியடைவது கூடாது. முத்தியடைவதற்கு 

இம்மானிடதேகமே தக்கதாயும்‌ வேறு தேகத்தால்‌ அதை 

அடைவது அரிதாயும்‌ இருப்பது ஆதலால்‌, 
எவ்விதத்தாலாயினும்‌ தேகம்‌ நீடித்திருக்கும்‌ படிப்‌ பாதுகாத்தல்‌ 
வேண்டும்‌. 



424 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஜாக்கிரதை 

ஆகாரம்‌, நித்திரை, மைதுனம்‌, பயம்‌-- இந்த 

நான்கிலும்‌அதிக ஜாக்கிரதையாயிருக்கவேண்டும்‌, இவற்றில்‌ 

முக்கியமானவை ஆகாரம்‌, மைதுனம்‌. இவற்றிலும்‌ 

முக்கியமானது மைதுனம்‌. இதனளவில்‌ ஒரு மனிதன்‌ தன்னை 

ஸர்வ ஜாக்கிரதையுடன்‌ காக்க வேண்டும்‌. இல்லை யாயின்‌ அதி 

சிக்கிரத்தில்‌ மரண மடைவான்‌: சந்தேகமில்லை. இல்வாழ்‌ 

வானுக்கு மைதுனம்‌ ஊற்றுக்கேணி நியாயத்தையுடையது. 

தேக நஷ்டத்தின்‌ முதற்‌ காரணங்கள்‌ 

இந்த உலகத்தில்‌ மனிதர்களுக்குத்‌ தேகம்‌ ௪க்கிரத்தில்‌ 

நஷ்டம்‌ அடைவதற்குக்‌ காரணம்‌ இரண்டு. அவையாவன? 

ஆகாரம்‌, மைதுனம்‌. ஆகாரத்தா லொன்பது பங்கு நஷ்டமும்‌, 

மைதுனத்தாலொரு பங்கு நஷ்டமும்‌ உண்டாகிறது. 

எப்படியெனில்‌: பிண்ட உற்பத்தியின்‌ காலம்‌ தொடங்கி இறந்து 
போகிற பரியந்தம்‌ ஆகாரம்‌ உண்டு. இது இயற்கை. சிசு, 

வாலிபம்‌, விருத்தாப்பியம்‌-இந்தப்‌ பருவங்களில்‌ மைதுனம்‌ 

கிடையாது. கவுமாரம்‌, யெளவனம்‌- இந்த இரண்டு 

பருவங்களில்‌ மாத்திரம்‌ மைதுனம்‌ உண்டு. இந்தப்‌ 

பருவங்களிலும்‌, நோயாலும்‌ துக்கத்தாலும்‌ தரித்திரத்தாலும்‌ 

பசியாலும்‌ பயத்தாலும்‌ வேறு படும்‌. இந்தக்‌ காலத்திலும்‌ 

ஆகாரம்‌ உண்டு. பொருந்தல்‌ ஏகதேசம்‌. நஷ்டமும்‌ அப்படியே 

யிருக்கிறது. ஆகாரவிஷயத்தில்‌ அதிக்கிரம்ம்‌, அக்கிரமம்‌. 

அஜாக்கிரதை, அசாதாரணம்‌ இப்படிப்பட்ட உணவுகளை 

நீக்கி, சுத்த சத்துவ ஆகாரங்களைப்‌ புசித்து ஆயுள்விருத்தி 

செய்து கொள்வது சுத்தசன்மார்க்க ஏற்பாடு 

109. துர்‌ மரணம்‌ 

ஜீவர்களுக்கு வாந்தி, பேதி, மாரடைப்பு 
முதலியவற்றால்‌ நேரிடும்‌ துர்மரணங்கள்‌ ஆகாரக்‌ 

குறைவாலும்‌ மிகுதியாலும்‌ அக்கிரம அதிக்‌ கிரமத்தாலும்‌ 

பொருந்தலாலும்‌- இவைபோன்ற பலவகைக்‌ கெடுதியாலும்‌ 

உண்டாகின்றன. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 425 

110. இல்வாழ்வானுக்கு நியாயம்‌ 

மைதுனம்‌ ஊற்றுக்கேணி நியாயத்தை ஒத்திருக்கின்றது. 

அதாவது, ஊற்றுக்கேணியை இடைவிடாமல்‌ 10 தினம்‌ 

இறைத்தால்‌, அதன்‌ வருவாய்‌ குறைந்து, அதில்‌ சலமில்லாமல்‌ 

போய்ப்‌ பிரயோசனப்படாது. அதுபோல்‌ இறைக்காத 

ஊற்றுக்கேணியிலுள்ள நீரிலமுக்கேறி, அதன்‌ வருவாய்‌ 

அடைபட்டு, அதன்‌ சுரப்பு நின்றுவிடும்‌. பின்பு அந்தக்‌ 

கேணியிலுள்ள நீர்‌ சூரிய உஷ்ணத்தினால்‌ கிரகிக்கப்பட்டு 

ஒன்றுமில்லாமல்‌ போய்விடும்‌. இதுபோல்‌ இடைவிடாது 

மைதுனஞ்‌ செய்தால்‌ இந்திரியத்தின்‌ வருவாய்‌ குறைந்து, 

அருமையாகக்‌ கிடைத்திருக்கின்ற தேகம்‌ அதிசிக்கிரத்தில்‌ 

போய்விடும்‌. மைதுனம்‌ எந்தக்‌ காலத்தும்‌ இல்லா 

திருத்தலினாலும்‌ மேற்‌ குறித்த ஊற்றுக்கேணி நியாயத்தால்‌ 

கேடுண்டு. அதாவது மைதுனம்‌ எந்தக்‌ காலத்திலுமில்லா 

திருத்தலினால்‌ இந்திரியத்தின்‌ தன்மை கெட்டு, அதனால்‌ 

அவ்வி ந்திரியத்தின்‌ வருவாயடைப்பட்டு, மிகுந்திருந்த 

அவ்வி ந்திரியமும்‌ உஷ்ணத்தினால்‌ வற்றிவிடும்‌. பின்பு தேகம்‌ 

உடனே போய்விடும்‌. 

111. சந்நியாசமும்‌ காவி உடையும்‌ 

மூன்றாசைகளில்‌ விசேஷம்‌ பற்றுள்ளவர்களாகித்‌ 

தயவில்லாத கடின சித்தர்கள்‌ சந்நியாசம்‌ பெற்றுக்கொள்ள 

வேண்டும்‌. மேற்படி , குற்றமற்றவர்களுக்குச்‌ சந்நியாசம்‌ 

வேண்டுவதில்லை. சந்நியாசி காவி வேஷ்டி போடுவதற்கு 

நியாயம்‌. தயவில்லாத கடின சித்தர்களாகையால்‌ 

தத்துவாபாசமுள்ளது தத்துவத்தைச்‌ செயித்து தயவை 

நடத்துவதற்கு யுத்தக்குறி அல்லது அடையாளமாகத்‌ தரிப்பது 

காவி. வெற்றியான பிறகு அடைவது தயவு. ஆதலால்‌ 

வெற்றிக்கொடி வெள்ளை. தயவு வெள்ளை யென்பதற்கு 

நியாயம்‌. தயவென்பது சத்துவம்‌, சத்துவமென்பது சுத்தம்‌, 

சுத்தமென்பது நிர்மலம்‌, நிர்மலமென்பது வெள்ளைவருணம்‌, 

வெள்ளை என்பது ஞானம்‌, ஞானமென்பது அருள்‌, 

அருளென்பது தயவு, தயவென்பது காருண்யம்‌. 



426 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சன்னியாசம்‌ :- மூவாசைகளில்‌ விசேஷ பற்றுள்ளவர்களாகத்‌ 
தயையில்லாத கடின சித்தர்கள்‌ சன்னியாசம்‌ பெற்றுக்கொள்ள 

வேண்டும்‌. அக்குற்றத்தை நீக்கினவர்கள்‌ சன்னியாசம்‌ 
பெற்றுக்கொள்ள வேண்டுவதில்லை. குடும்ப சன்னியாசிகளா 

யிருக்கலாம்‌. தனேஷணம்‌ தாரேஷணம்‌ புத்திரேஷணம்‌... 

112. மகளிர்‌ சமத்துவ நிலை 

பெண்களுக்கு யோகம்‌ முதலிய சாதனங்கள்‌ அவசியம்‌ 

கற்பிக்க வேண்டியது. மேலும்‌ பேத மற்று அபேதமாய்ப்‌ படிப்பு 

முதலியவையும்‌ சொல்லிக்‌ கொடுக்கவேண்டியது. தத்துவம்‌ 

முதலியவற்றின்‌ சொரூப ரூபாதிகளைத்‌ தெரிவித்துச்‌ 

சரளமாக்கினால்‌, பின்‌ தடையின்றி நம்முடைய துரிய ஆசிரம 

காலத்தில்‌ ஒத்திருப்பார்கள்‌. “தெய்வந்தொழாஅள்‌” என்னும்‌ 

குறளால்‌ இதை அறிக. 

113. மொதுப்பார்வை 

எல்லா உயிரையும்‌ பொதுவாய்ப்‌ பார்ப்பதென்பது 

தனக்குள்ள ஆகாரத்தைக்‌ கொடுத்துவிட்டுத்‌ தான்‌ பட்டினியி 

ருப்பதல்ல. அப்படி இருந்தால்‌ பாவம்‌. வந்தவர்களின்‌ பசி 

அறிந்து, தாங்காதவர்களாகில்‌ தனது ஆகாரத்தைக்‌ 

கொடுத்தும்‌, சகிப்பார்களாகில்‌ எவ்வகையிலாவது 

முயற்சித்தும்‌ பசியைத்‌ தணிக்கவும்‌. அதற்கும்‌ இடம்‌ 
இல்லையாகில்‌, பச்சாத்தாபத்துடன்‌ கடவுளைப்‌ பிரார்த்தித்து 

இன்‌ சொல்லினால்‌ இனிக்கச்‌ செய்து, இருப்பதே மேலான 

புண்ணியம்‌. 

114. வந்தன முறை 

ஆசாரியனுக்குச்‌ சிஷ்யன்‌ வந்தனஞ்‌ செய்வதற்கும்‌, 

பெரியவர்களுக்குச்‌ சிறியவர்‌ வந்தனஞ்‌ செய்வதற்கும்‌, 

எல்லவருக்கம்‌ “ஞானிகள்‌, யோகிகள்‌, சாந்தர்கள்‌, வந்தனஞ்‌” 

செய்வதற்கும்‌ காரணமும்‌ அதன்‌ பியோசனமும்‌ யாதெனில்‌: 

வந்தனஞ்‌ செய்வது ஆயுள்‌ விருத்திக்கும்‌ அறிவு 
விஎக்கத்திற்கும்‌ ஆதாரமா யிருக்கின்றது. சிஷ்யனுக்கும்‌ 

சிறியோருக்கும்‌ ஆசாரியனும்‌ பெரியோரும்‌ வந்தனஞ்‌ 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 427 

செய்தால்‌, ஆயுள்‌ விருத்தியும்‌ அறிவு விளக்கமும்‌ குறைவாகும்‌. 

இதற்குச்‌ சம்பந்தம்‌ யாதெனில்‌, ஒரு ஜீவனுக்கும்‌ 
திருவி ளக்குக்கும்‌ சம்பந்த மிருக்கின்றது. எப்படியெனில்‌. ஒரு 

திருவிளக்கு எரிவதற்கு நல்ல உஷ்ண சம்பந்தமான தைலம்‌ 

உதவுகின்றது போல்‌ ஒரு ஜீவனுக்கு ஆன்ம விளக்கத்துக்கும்‌ 

மலப்போக்குக்கும்‌ ஆதாரமான நிரஹங்காரமென்கிற நல்ல 

உஷ்ண சம்பந்தமான தைலத்தை ஊட்டி விளக்கு 

வைக்கவேண்டியது. ஆனால்‌ மேற்‌ சொன்ன இரண்டுஞ்‌ 

சந்திக்கும்போது நோக்கமான கெட்ட உஷ்ணத்தைச்‌ 

சம்பந்தப்படுத்தினால்‌ லாபஞ்‌ செய்யாதோ வெனின்‌, 

செய்யாது. திருவிளக்கு ஜல உஷ்ணத்தையும்‌ காற்றினா 

லுண்டாக வேண்டிய உஷ்ணத்திற்கு மேற்பட்ட அதிக 

உஷ்ணத்தையும்‌ பெற்றால்‌ கெடும்‌. அதுபோல்‌, ஜீவனுக்கு 
மும்மலத்தாலாகிய உஷ்ணத்தையும்‌ இன்னும்‌ பற்பல 

பேதமுள்ள கெட்ட உஷ்ணத்தையும்‌ சம்பந்தப்‌ படுத்தினால்‌, 

கெட்டுப்‌ போய்விடும்‌. இது யாவருக்கும்‌ திருஷ்டாந்தமாய்‌ 

இருக்கிறதல்லவா? 

இவற்றால்‌ ஆசாரியனையும்‌ பெரியவர்களையும்‌ 

சிஷ்யனும்‌ சிறியவர்களும்‌ வணங்கினால்‌ ஆயுள்‌ விருத்தியும்‌, 

சிஷ்யனையும்‌ சிறுவர்களையும்‌ ஆசாரியரும்‌ பெரியவர்களும்‌ 

வணங்கினால்‌ ஆயுள்‌ குறைவு உண்டாகுமென்கிற சம்பந்தம்‌ 

எப்படியெனில்‌: திருவிளக்கு எரிய-சாதாரண காலத்தில்‌ அதம 

பக்ஷ்த்துக்குரிய கொட்டை யெண்ணெய்‌ இலுப்பை 

யெண்ணெய்‌ முதலியவற்றால்‌ விளக்குவைக்கின்றதும்‌, 

கொஞ்சம்‌ விசேஷ காலத்தில்‌ நல்லெண்ணெயினால்‌ விளக்கு 

வைக்கின்றதும்‌, கடவுள்‌ சந்நிதானத்திலும்‌ ஞானாசாரியர்‌ 

சந்நிதானத்திலும்‌ பசுவின்‌ நெய்யிட்டு விசேஷ 

விளக்கத்தையுடைய விளக்கு வைக்கின்றதும்‌ போல்‌. 

கொட்டை எண்ணெய்‌ முதலாகியதற்‌ கொப்பாகிய ஒரு ஜீவன்‌ 

அதமபக்ஷம்‌ மத்திமபக்ஷத்திற்‌ குரிய ஒவ்வொரு 

மலத்தினாலுண்டாகிய தோஷத்தைப்போக்கிக்‌ கொள்வதில்‌ 

ஆத்ம விளக்கத்திற்கு ஆதாரமாகிறதும்‌, விசேஷமாய்‌ 



428 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

கடவுளாதி ஆசாரியர்‌ சந்நிதானத்தில்‌ வைக்கும்‌ நெய்‌ 

விளக்குக்கு ஒப்பான மும்மலப்‌ போக்கான சுத்த நிரஹங்கார 

மென்கிற தைலத்தை ஆன்மாவுக்கு உண்டாக்கி வைப்பதில்‌ 

ஜீவவிருத்தியு முண்டாகின்றது. திருவிளக்கு-அதன்‌ உஷ்ண 
சம்பந்தமான தைலங்களை விட்டுக்கொணடு வருவதில்‌ 

விளக்கு எரிந்துகொண்டிருப்பது போலும்‌, அதில்‌ 

நல்லெண்ணெய்‌, நெய்‌ முதலியவை விட்டெரிப்பதில்‌ விசேஷப்‌ 

பிரகாசமாய்‌ விளக்கு எரிவது போலும்‌-ஜீவனுக்கு அதன்‌ 

உஷ்ண சம்பந்தமான மும்மலப்போக்கையுண்டு பண்ணுவதில்‌ 

ஜீவிப்பு விருத்தியுண்டாகிறதும்‌, விசேஷமாய்‌ நிரஹங்கார 

மென்கின்ற சுத்த உஷ்ணத்தை யுண்டு பண்ணிக்கொண்டு 

வருவதில்‌ ஜீவனுக்கு விசேஷ விளக்கத்திற்குரிய ஜீவி ப்பிருந்து 
கொண்டிருக்கின்றது. இதனால்‌ தான்‌ தைலத்தைக்‌ 

கொண்டிருக்கிற திருவிளக்கு வி ருத்தியாவதுபோல்‌ மும்மலப்‌ 

போக்கைக்கொண்ட ஜீவனும்‌ ஆயுள்‌ விருத்தியடைகின்றது. 

ஆதலால்‌ ஆசாரியரையும்‌ பெரியவர்களையும்‌ சிஷ்யனும்‌ 

சிறியோரும்‌ வணங்குவதில்‌ நிரஹங்கார சக்தி பெறுவதனால்‌ 

ஜீவனுக்கு ஆயுள்‌ விருத்தி யுண்டாகின்றது. 
சிஷ்யனையும்‌ சிறியோரையும்‌ ஆசாரியரும்‌ 

பெரியோரும்‌ வணங்குவதில்‌ ஆயுட்‌ குறைவு எப்படி 

யுண்டாவதெனில்‌. ஒரு மணிவரையில்‌ எரியத்தக்க 

எண்ணெயிட்டு எரிவி த்திருக்கும்‌ சிறிய திருவி ளக்குக்குச்‌ 
சமீபத்தில்‌ ஒரு பெரிய பந்தத்திற்கு ஒப்பான ஒரு பெரிய 

திருவிளக்கு வைத்து எரித்தர்ல்‌, ஒரு மணி நேரம்‌ எரியத்தக்க 

அந்தத்‌ தீப உஷ்ணத்தைப்‌ பெரிய தீபம்‌ கிரஹித்துக்‌ 

கொள்வதில்‌ ஒருமணி நேரம்‌ எரியவேண்டிய௰ய தீபம்‌ அரை 

மணிக்குள்‌ எரிந்துவி டுவதுபோல்‌, ஆசாரியனும்‌ பெரியோரும்‌ 

சிஷ்யனையும்‌ சிறியோரையும்‌ வணங்குவதில்‌, பெரிய 

தவர்த்திக்‌ கொப்பான ஆசாரியர்‌ பெரியோர்‌ என்கின்ற 

யோக்கியதையோடு, நிர்மல ரஹிதமான நிரஹங்கார 

மென்கின்ற மத்தாப்புக்‌ கொப்பான விளக்கத்தைச்‌ சிறிய 

விளக்கமான சிஷ்யன்‌, சிறியோர்‌ முன்னிலைக்கு விளக்கு 

வைப்பதில்‌, சின்ன விளக்கடைந்த குறைவைப்போல்‌ 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 429 

ஜீவனுடைய ஜீவவிருத்தியைக்‌ குறைக்கின்றது. இந்த 
நியாயத்தால்‌, ஆசாரியனும்‌ பெரியோரும்‌ சிஷ்யனையும்‌ 

சிறியோரையும்‌ வணங்கினால்‌, ஆயுள்‌ குறைவை 

அடையைமென்று திருஷ்டாந்தமாய்‌ இருக்கிறது. 

ஆசாரியர்‌ பெரியோர்‌ ஞானி யோகி இவர்கள்‌ 

சிறியோரையும்‌ சிஷ்யரையும்‌ வணங்கினால்‌ ஆயுள்‌ குறைவு 

வரமாட்டாது என்றதெப்படி யெனின்‌:- மேற்குறித்தவர்களது 

விளக்கத்துக்கு மேற்பட்ட விளக்கம்‌ இவர்களுக்கு 

அகத்திலுண்டாகு மானால்‌ ஆயுள்‌ விருத்திக்குக்‌ குறைவு 

வரமாட்டது. இதற்குத்‌ திருஷ்டாந்தம்‌. சமயச்‌ சார்பில்‌ 

பரமசிவம்‌ சுப்பிரமணிய சுவாமியிடத்தில்‌ அனுக்கிரகம்‌ 

பெற்றிருப்பதும்‌, ஞானிகள்‌ மாட்டுச்‌ சம்பந்த சுவாமிகளை 

அந்தச்‌ சுவாமிகளின்‌ தாய்‌ தந்தையர்‌ வணங்கியதும்‌ 

அப்பர்சுவாமி முதலியோரும்‌ வணங்கியது முணர்க. மேலும்‌ 

சமயமதாதீத ஞானிகளுக்கும்‌ சமயமதங்கட்குட்பட்ட 

பெரியோர்களுக்கும்‌ இவ்வுலகத்தின்‌ கண்ணுள்ள 

ஜீவராசிகளின்‌ தேகமாதியாவும்தமது பதியின்‌ தூலசுக்கும 

மாதலாலும்‌, தமது பரிபூரண ஆன்ம அனுபவத்தின்கண்‌ 

தோன்றிய அனுபவங்களாகிய இயற்கை யுண்னம 

ஏகதேசங்களாதாலும்‌, எல்லாம்‌அவர்கட்குத்‌ தாமன்றி 

இரண்டாற்றிருப்பதாலும்‌, எல்லாவற்றையும்‌ இவர்கள்‌ 

அத்துவி தத்தில்‌ சிவமெனக்‌ கண்டுணர்தலாலும்‌-இவர்கள்‌ 

சென்றவிட மெல்லாம்கண்டு சிவமாயும்‌ தாமாயும்‌ நீக்கமறத்‌ 

கைகூப்புவது இயற்கை. 

ஆதலால்‌, மலசகிதர்களான ஜீவர்கள்‌ மதிப்பு 

டையவர்களாதலால்‌ ஆசாரிய சிஷ்ய பாவத்தில்‌ வணங்கலாதி 

தொழிலால்‌ தீவிப்பின்மையும்‌ விருத்தியும்‌ உண்டாகின்றன. 

மகான்கள்‌ கைகூப்புவதில்‌ ஆன்ம விருத்தி குறைவுபடாது? 

தீவர்களின்‌ அறிவு விளங்கும்‌. ஏனெனில்‌ அவர்கள்‌ சங்கல்பம்‌ 

சுத்தமாதலால்‌ இவர்களை மேலேற்றும்‌. 

115. சுத்த சன்மார்க்க ஆகாரம்‌ 

சுத்த சன்மார்க்க சாதகர்கள்‌ எக்காலத்தும்‌ 



430... திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

புழுக்காதிருக்கின்ற வஸ்துவைக்‌ கொள்ள வேண்டும்‌. 

புழுக்காத வஸ்துக்கள்‌ யாதெனில்‌; சர்க்கரை, தேன்‌, கற்கண்டு, 
வெல்லம்‌, அயம்‌ முதலிய செந்தூரம்‌, தாமிரம்‌ அயம்‌ முதலிய 

பஸ்பம்‌ ஆதலால்‌ அவசியம்‌ அகாரத்திற்கு முக்கிய வஸ்து 

மேற்குறித்தவை, பரியாயத்தில்‌ சர்க்கரையென்று லவணத்தை 

(உப்பு)க்‌ குறிப்பாகச்‌ சொல்வதும்‌ உண்டு. மேற்படி 
லவணத்தை துரிசு போக்கி ஜய லவணமாய்க்‌ கட்டி 
ஆகாரத்தில்‌ கொண்டால்‌ தேகம்‌ நீடிக்கும்‌. இதன்றி, சத்துவ 

பதார்த்தத்தில்‌ லவணம்‌ சிறுகச்‌ சேர்த்துக்‌ கொள்ளவுங்‌ கூடும்‌. 

சன்மார்க்க ஆகாரம்‌ 

நெய்‌, பால்‌, தயிர்‌ மோர்‌ இவைகளை ஆகாரத்தில்‌ 
விசேஷம்‌ சேர்ப்பது தேக நஷ்டம்‌. மனிதர்களுக்கு எல்லாத்‌ 

தாதுக்களிலும்‌ முதல்‌ தாது கொழுப்பு. அதன்‌ சத்து நெய்‌. 
அதை எடுத்தலால்‌ தேக நஷ்டம்‌. இதுபோல்‌ பசுக்களினது 
முதல்‌ தாது நெய்‌. ஆதலால்‌ அதைபெடுப்பது சுத்த சன்மார்க்க 

மரபல்ல. சன்மார்க்கத்தில்‌ தேகவிருத்தி செய்து 

கொள்வதற்காவது புறப்புற அமுதம்‌ ஊற்றுநீர்‌, ஆதலால்‌ 
பொற்றலைக்‌ கரிசலாங்கண்ணி, வாழை, தென்னை 
முதலியவற்றின்‌ மேல்‌ பெய்கின்ற பனிசலம்‌, மழைச்சலம்‌ 

இவைகள்தான்‌ சுத்தசலம்‌ அல்லது அமுதம்‌. அல்லது சாதாரண 

ஜலமுங்‌ கொள்ளலாம்‌. அதாவது மேற்குறித்த ஜலத்தை 5ல்‌ - 3, 
5ல்‌-2 பாகம்‌ நிற்கக்‌ காய்ச்சி , சர்க்கரை வெல்லம்‌ இவைகளைச்‌ 

சேர்த்துக்‌ குடிக்கலாம்‌. இவைகள்‌ தேகவிருத்தி செய்யும்‌. சுத்த 

சன்மார்க்க மரபிற்‌ குரியது இனிப்புதான்‌. ஆதலால்‌ தேன்‌ 

சர்க்கரை கற்கண்டு வெல்லம்‌ இவைகளை ஆகாரத்தில்‌ 
சேர்த்துக்‌ கொள்வது உத்தமம்‌. 

உப்பு: தேக நஷ்டஞ்‌ செய்வது உப்பு. உப்பைக்‌ கட்டி 
ஆகாரத்திற்‌ சேர்ப்பது சித்தமார்க்கம்‌ 

சர்க்கரை 

சர்க்கரை எந்தக்‌ காலத்திலும்‌ புழுக்காத; ஆகாரமாம்‌. மற்ற 

வஸ்துக்கள்‌ எல்லாம்‌ புழுக்கும்‌ 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 431 

சன்மார்க்க ஆகார விலக்கு 
சுத்த சன்மார்க்க சாத்தியர்கள்‌ நெய்‌ முதலிய 

வஸ்துக்கள்‌ கொள்ளப்படாது. சாதகர்களும்‌. . . ஒருவாறு 

கொள்ளப்படும்‌. ஏனெனில்‌, ஓர்‌ தேகத்திலுள்ள 
தாதுக்களில்‌ முதல்‌ தாது கொழுப்பு, அதன்‌ அமிசமே 
பால்‌, அதன்‌ அமிசம்‌ நெய்‌, மேற்படி ஆபாசம்‌ மோர்‌, 
தயிர்‌. ஆதலால்‌, மேற்படி கொழுப்பு வெளிப்பட்டால்‌, 
பசுவின்கண்‌ கெடுதியும்‌ நேரும்‌. ஆதலால்‌ கொலை, 
கன்றுக்கு ஒருவாறு விட்டு பாலை இகரகிக்கலாம்‌. இஃதால்‌ 
ஜீவ இம்சை நேருதலால்‌, மேற்படி வஸ்துக்கள்‌ 
கொள்ளலாகாது ; நேராத பக்ஷத்தில்‌ கொள்ளலாம்‌. 

சாதம்‌ : சாதம்‌ வடித்துச்‌ சாப்பிடுதல்‌ நலமா, 
பொங்கிச்‌ சாப்பிடுதல்‌ நலமா எனில்‌ ; வடித்துச்‌ 

சாப்பிடுவது அதிலுள்ள எண்ணெய்‌ போய்‌ விடுவதால்‌ 
நலம்‌. பொங்குவதில்‌ எண்ணெய்‌ போகாது; தாமச குணம்‌ 
உண்டாகும்‌. இதுபோலவே உப்பு, புளி, மிளகாய்‌ முதலிய 
வஸ்துக்களின்‌ எண்ணெய்‌ போகச்‌ சுடவைத்துச்‌ 
சாப்பிடுதல்‌ வேண்டும்‌. பச்சரிசி என்பது இப்போது 
கொண்டுவருவது அல்ல....மேலும்‌ உஷ்ணத்தை 

உண்டுபண்ணக்கூடிய ஆகாரங்கள்‌ கொள்ளுதல்‌ 
வேண்டும்‌. 

116. வெந்நீர்‌ 

அண்டத்தையும்‌ பிண்டத்தையும்‌ ஒருங்கே வளர்ப்பது 
புறப்புற அமுதம்‌. ஆதலால்‌ அஃதே கொள்ளல்வேண்டும்‌. 
யாதெனில்‌: ஊற்றுநீர்‌, பொற்றலை, வாழை, தென்னை 
முதலியவற்றின்‌ பேரிலுள்ள பனிஜலம்‌, மழைஜலம்‌ 
இவைகள்‌ கொள்ளலாம்‌; சாதாரண ஜலங்‌ கொள்ளுவது 
கெடுதி. ஏனெனில்‌ மேற்படி ஜலத்தில்‌ மூன்று குணம்‌ 
உண்டு. எவைஎனில்‌: விஷம்‌, பூதம்‌, அமுதம்‌, இம்மூன்றும்‌ 
ஒன்றாகவே இருக்கும்‌. எப்படியெனில்‌: மேல்பாகத்தில்‌ 
சிலிர்ப்பாகிய விஷமும்‌, அதனடியில்‌ ஏகதேசம்‌ சுடுகையுள்ள 

பூதமும்‌, அதனடியில்‌ விசேஷ உஷ்ணமுள்ள அமுதமும்‌ கூடி. 



432 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஒன்றாயிருக்கும்‌. மேற்படி ஐஜலத்தினது குணங்கள்‌ 

ஆவன:பூதஜலம்‌ தத்துவவிருத்தி செய்யும்‌: அமுதஜலம்‌ 

பிராணசக்தி செய்யும்‌; விஷஜலம்‌ தத்துவத்துரிசைப்‌ 

போக்கும்‌. ஆதலால்‌ இடபேதத்தால்‌ மேற்படி நீர்‌ 

தனித்தனியாகவு முள்ளன: ஒவ்வொன்றில்‌ மும்மூன்றாகவும்‌ 

விரியும்‌. ஆதலால்‌, மேற்படி சுத்தாமுதங்கிடையாத பக்ஷத்தில்‌ 

இதர ஜலங்களைப்‌ பச்சையாகக்‌ கொள்ளப்படாது: 

வெந்நீராகக்‌ கொள்ளுதல்‌ வேண்டும்‌. அந்நீரும்‌ ஐந்து 

மூன்றும்‌ அல்லதுஐந்து இரண்டுமாகக்‌ காய்ச்சி, சர்க்கரை 

வெல்லம்‌ கற்கண்டு. இவைகள்‌ சேர்த்துக்கொள்ளவும்‌. நேராத 

பக்ஷத்தில்‌, தென்னை நாயுருவி வாழை முதலிய வஸ்துக்களைச்‌ 

சம்பந்தப்படுத்தியாவது, சூரிய கிரணத்தில்‌ வைத்தாவது, 

சூரியசரத்தால்‌ பார்த்தாவது, சிகரத்தை உன்னியாவது 

கொள்ளல்‌ வேண்டுமே யல்லது பச்சையாய்க்‌ கொள்ளப்படாது. 

சனிநீராடென்று சொல்வது சனிபோன்ற கருமையான கருகிய 

நீராலாடென்று சொன்னது யாதெனில்‌ வெந்நீர்‌, ஒருவாறு 

ஊற்றுநீர்‌. இதன்றி-மற்றப்படி-சொல்வது தெரியாமை. 

சுத்த' சன்மார்க்கத்தில்‌ தேகவிருத்தி செய்தல்‌ 

வெந்நீராதலால்‌, எக்காலத்தும்‌ சுத்தஜலம்‌ சேர்க்கக்கூடாது. 

காலங்கடந்து குளிர்ந்த ஜலத்தில்‌ குளித்து ஈர உடையுடன்‌ 

இருப்பது தேகக்கெடுதி. குளிக்க வேண்டுமாகில்‌ வெந்நீரில்‌ 

குளிக்கவேண்டும்‌. 

117. கரிசலாங்கண்ணியும்‌ தூதுளையும்‌ 

கரிசாலையை தினந்தோறும்‌ பச்சையாகவாவது 

சமையல்‌ செய்தல்‌ முதலிய வகையாலாவது சாப்பிட்டு 

வரவேண்டும்‌. பிரதம உள்ளுடம்பை நீடிக்கப்‌ பண்ணும்‌. 

மேற்குறித்த மூலிகையை அலக்ஷியம்‌ செய்யாது ஆசாரியன்‌ 

திருவடியின்‌ கண்ணே இலக்ஷியம்‌ வைத்து, எவ்வித 

தந்திரித்தினாலாவது தினம்‌ தினம்‌ உட்கொண்டால்‌, தேகக்‌ 

கெடுதியாகிய அசுத்தம்‌ நீங்கி, தேகம்‌ வலுவுள்ளதாய்‌ 

நெடுநாளைக்கு இருக்கும்‌. முத்தியடைவதற்கு சகாய 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 433 

மாயுமிருக்கும்‌. மகான்களிடத்தில்‌ அனந்த காலம்‌ காத்தாலும்‌ 

மேற்குறித்த மூலிகையின்‌ பிரயோஜனத்தையும்‌ உண்மையையும்‌ 

அனுபவத்தையும்‌ வெளியிடார்கள்‌, பரம. கருணாநிதியாகிய 

நம்‌ தலைவனால்‌ கிடைத்தது. அசட்டையின்றி உட்கொள்ளல்‌ 

வேண்டும்‌. மேற்குறித்த மூலிகை ஜலமில்லாத இடத்தில்‌ 

இருக்கின்றது விசேஷ. நன்று. ஜலமுள்ள இடத்திலுள்ளதில்‌ 

காரமிராது. தந்தசுத்தி செய்து அண்ணாக்கில்‌ தர்சனி, விரலால்‌ 

(சுட்டுவிரல்‌) தேய்க்க மேற்குறித்த மூலிகையால்‌ பித்தநீர்‌, கப நீர்‌ 

வெளியாகி , கண்ணொளி விசேஷிக்கும்‌. நேராத பஷத்தில்‌ 

பொற்றலைக்‌ கையாந்தகரை கூடும்‌... மேற்குறித்தமூலிகை 

செந்தூரம்‌ செய்வதற்கு சிறந்தது. உலர்த்திக்‌ குழித்தயிலம்‌ 
வாங்கியும்‌ செந்தூரஞ்‌ செய்யலாம்‌. அது போலவே, அறிவை, 

விளக்குவதற்கும்‌ கவனசக்தி உண்டுபண்ணு வதற்கும்‌, கரணம்‌ 

ஓய்வதற்கும்‌, கபத்தை அரிப்பதற்கும்‌ யோக்கிதையுடைய ஒஷதி 

தூதுளை. அதை மேற்குறித்தபடி அனுஷ்டித்தால்‌ விசேஷ 
நன்மை செய்யும்‌, கரிசாலை தந்த சுத்தியால்‌ வசீகரமும்‌ நேரிடும்‌ 

உண்மை. 

118. பஞ்ச கவ்யம்‌ 

பஞ்சகவ்வியத்தின்‌ உண்மை யாதெனில்‌:கோமயம்‌ 

(சாணம்‌) மேற்படி ஜலம்‌, கிருதம்‌ (நெய்‌), ததி (தயிர்‌க்ஷ்ரம்‌(பால்‌) 

இவை ஐந்து. இவற்றின்‌ குணம்‌: மேற்படி மயத்தால்‌ பிருதிவி 

சுத்தி, ஜலத்தால்‌ ஜலசுத்தி, கிருதத்தால்‌ அக்னிசுத்தி, ததியால்‌ 
வாயுசுத்தி, பயசால்‌(பால்‌) ஆகாசசுத்தி. இதுபோல்‌ பிண்டத்தில்‌ 

பிருதிவியாகிய தேகத்திலுள்ள குருக்களையும்‌ அசுத்த 

மலங்களையும்‌ மேற்படி மயம்‌ போக்கும்‌; நீர்க்கட்டு, 

நீர்க்கோவை முதலியவற்றை மேற்படி ஜலம்‌ போக்கும்‌; உஷ்ண 

ஆபாசம்‌ முதலியவற்றை மேற்படி கிருதம்‌ போக்கும்‌; 

அதுபோல்‌ வாயுவின்‌ கெடுதியாகிய மலபந்தம்‌ முதலியவற்றை 

மேற்படி ததிபோக்கும்‌. ஆன்மாவாகிய பிராணச்சோர்வை 



434 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

119 பஞ்ச சபை 

ஆண்டவர்‌ இருக்கும்‌ பொது ஸ்தானங்கள்‌ 5. இவைகள்‌ 
பஞ்ச சபைகளாகச்‌ சொல்லப்பட்டி ருக்கின்றன. 

1. பிருதிவி - பொற்சபை 2. அப்பு - ரஜிதசபை 
3. தேயு - தெய்வசபை 4. வாயு - நிருத்தசபை 
5. ஆகாயம்‌ - சிற்சபை. 

120. பஞ்ச அமுத ஸ்தானங்கள்‌ 

1-வது அமுதம்‌ நாக்கினடியில்‌ இனிப்புள்ள ஊற்றுஜலம்‌ 
போலிருக்கும்‌. 

2-வது அமுதம்‌ உள்நாக்கின்மேல்‌ இளகின இனிப்புள்ள 
சர்க்கரைப்‌ பாகு போலிருக்கம்‌ 

3-வது மூக்கு முனையில்‌ காய்ச்சினசர்க்கரைப்‌ பாகு 
போலிருக்கும்‌. 

4-வது நெற்றி நடுவில்‌ முதிர்ந்த சர்க்கரைப்‌ பாகு 
போலிருக்கும்‌. 

5-வது மகா இனிப்புள்ள மணிக்‌ கட்டியாக விருக்கும்‌; 
அதிக குளிர்ச்சியாகவு மிருக்கும்‌. 

இந்த 5வது அமுதத்தை யுண்டவர்கள்‌ என்றும்‌ அழியாத 
தேக சித்தியைப்‌ பெற்றவர்கள்‌. 

பஞ்ச அமுத ஸ்தானங்கள்‌ 

யோகானுக்கிரக பஞ்ச அமுத ஸ்தானங்கள்‌ 5. 

1-வது அமுதம்‌ நாக்கு நுனியில்‌. பக்குவ ஞானத்தால்‌. 
சிருஷ்டி, வல்லபப்‌ பிரஞ்ஞையால்‌. 

2-வது புவன அமுதம்‌-நாக்குமத்தியில்‌, பக்குவ 
கிரியையால்‌, ஸ்திதி பிரஞ்ஞை யுணர்ச்சியால்‌. 

3-வது மண்டலாமிருதம்‌- நாக்கினடியில்‌, பக்குவ இச்சை, 
சம்மார உணர்ச்சியால்‌. 

4-வது ரகசியாமிருதம்‌-உள்நாக்கடியில்‌, பக்குவ 
திரோபவம்‌ உணர்ச்சியால்‌. 

5-வது மெளனாமிருதம்‌-உண்ணாக்குக்கு மேல்‌, பக்குவ 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 435 

அனுக்கிரகம்‌. அனுக்கிரகம்‌ உணர்ச்சியால்‌*, சுபாவத்தின து 
அனுபவம்‌ துரியநிலை. 

121. ஆன்மாவும்‌ஏழு திரைகளும்‌ 

இந்தப்‌ பவுதிக உடம்பிலிருக்கின்ற நீ யாரெனில்‌: நான்‌ 

ஆன்மா, சிற்றணு வடிவினன்‌. டெ அணு கோடி சூரியப்‌ 

பிரகாசமுடையது, லலாடஸ்தான மிருப்பிடம்‌, கால்பங்கு 

பொன்மை முக்கால்பங்கு வெண்மை கலந்த வண்ணம்‌. 
இப்படிப்பட்ட ஆன்மப்‌ பிரகாசத்தைமறைக்க மாயா 
சத்திகளாகிய ஏழு திரைகளுண்டு. அவையாவன: 

“  1.கறுப்புத்‌ திரை -மாயாசத்தி அசுத்த மாயாசத்தி 
2. நீலத்திரை - சுத்தாசுத்த மாயாசத்தி 

3. பச்சைத்திரை - கிரியாசத்தி 

4. சிவப்புத்திரை - பராசத்தி 

5. பொன்மைத்திரை - இச்சாசத்தி 

6. வெண்மைத்திரை - ஞானசத்தி 

7. கலப்புத்திரை - ஆதிசத்தி. 

A கரைவின்மா மயைக்‌ கரும்பெருந்‌ திரையால்‌ 

அரைசது மறைக்கும்‌ அருட்பெருஞ்‌ ஜோதி 
பேருறு நீலப்‌ பெருந்திரை அதனால்‌ 

ஆருயிர்‌ மறைக்கும்‌ அருட்பெருஞ்‌ ஜோதி 
பச்சைத்‌ திரையால்‌ பரவெளி அதனை 

அச்சுற மறைக்கும்‌ அருட்பெருஞ்ஜோதி 

செம்மைத்‌ திரையால்‌ சித்துறு வெளியை 

அம்மையின்‌ மறைக்கும்‌ அருட்பெருஞ்ஜோதி 

பொன்மைத்‌ திரையால்‌ பொருளுறு வெளியை 

அண்மையின்‌ மறைக்கும்‌ அருட்பெருஞ்ஜோதி 

வெண்மைத்‌ திரையால்‌ மெய்ப்பதி வெளியை 

அண்மையின்‌ மறைக்கும்‌ அருட்பெருஞ்ஜோதி 

கலப்புத்‌ திரையால்‌ கருதனு பவங்களை 

அலப்புற மறைக்கும்‌ அருட்பெருஞ்‌ ஜோதி 
எதிருஅருட்பா, அருட்பெருஞ்ஜோதி அகவல்‌ 813-826 



436 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

122. ரசவாதம்‌ ஏழு 

1. ஸ்பரிசவாதம்‌ - குருசம்பந்தத்தால்‌ 

2. ரசவாதம்‌ - ஓஷதிசம்பந்தத்தால்‌ 

3. தூமவாதம்‌ - புகைவேதியால்‌ 

4. தாதுர்வாதம்‌ - பஞ்சலோகங்களால்‌ 

5. வாக்குவாதம்‌ - சொல்லால்‌ 
6. அக்ஷிவாதம்‌ - பார்வையால்‌ 

7. சங்கல்பவாதம்‌ - தியானத்தால்‌ - செய்யப்படும்‌ 

உபரசவாதம்‌7 

1. மந்திரவாதம்‌ - எழுத்துகள்‌ சம்பந்தத்தால்‌ 

2. புரீஷவாதம்‌ - மலமூத்திரத்தினால்‌ 

3. தூளனவாதம்‌ - பாததூளிகை சம்பந்தத்தால்‌ 

4. வாயு பிரேோகவாதம்‌ - சுவாச சம்பந்ததத்தால்‌ 

5. தேவாங்கவாதம்‌ - உபாசனையினால்‌ 
6. பிரவேச விசிரிம்பித வாதம்‌ - பூததாதுவால்‌ 
7. தந்திரவாதம்‌ - நிரேதுவாக - செய்யப்படும்‌ 

123. மேல்‌ நவநிலை 

மேல்‌ நவநிலை என்பது அனுபவ மார்க்கம்‌. 

1. விந்து, 2. நாதம்‌, 3. பரவிந்து, 4. பரநாதம்‌, 5. திக்கிராந்தம்‌ 

6. அதிக்கிராந்தம்‌, 7. சம்மெளனம்‌, 8. சுத்தம்‌, 9. அதீதம்‌. 

124. குளிகை மணி ஒன்பது 

1. பரம்பரமணி - அண்டத்தையும்‌ அண்ட வஸ்துக்களையும்‌ காட்டுவது. 
2. பராபரமணி - பிண்டத்தையும்‌ பிண்ட வஸ்துக்களையும்‌ காட்டுவது. 

3. அரும்பெறல்மணி - நினைத்ததை நினைத்தபடி அருளுவது. 
4. ககனமாமணி - விண்ணுலக வஸ்துக்களை ஆட்டி வைப்பது. 

அண்டமும்‌ அதன்மேல்‌ அண்டமும்‌ அவற்றுள 
பண்டமும்‌ காட்டிய பரம்பர மணியே 

பிண்டமும்‌ அதில்‌உறு பிண்டமும்‌ அவற்றுள 

பண்டமும்‌ காட்டிய பராபரமணியே 

நினைத்தவை நினைத்தவை நினைத்தாங்‌ கெய்துற 

அனைத்தையும்‌ தரும்‌ஒர்‌ அரும்பெறல்‌ மணியே 

விண்பதம்‌ அனைத்தும்‌ மேற்பத முழுவதும்‌ 

கண்பெற நடத்தும்‌ ககனமா மணியே - அருட்பெருஞ்ஜோதி அகவல்‌ 1291 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 437 

5. சரஒளி மணி - மண்ணுலகையும்‌ மண்ணுலக வஸ்துக்களையும்‌ 

ஆட்டி வைப்பது. 

6. கலைநிறைமணி - எல்லா வுலகத்தும்‌ உலாவப்‌ புரிவது 

7. வித்தகமணி - சர அசர வஸ்துக்களிடம்‌ மெய்‌அறிவு 

இன்பத்துடன்‌ விளங்குவது. 

8. சித்திசெய்மணி - மகாசித்திகளை நடத்துவது. 

9. வளரொளிமணி - அழியாம்‌ பெருவாழ்வு அளிப்பது 

125. திரையோதச நிலைகள்‌ 

1. பூத நிலை 7. சுத்தமாயாநிலை 

2. கரண நிலை 8. சுத்தமகாமாயாநிலை 

3. பிரகிருதிநிலை 9. சர்வமகாமாயாநிலை 

4. மோகினிநிலை 10. குண்டலிநிலை 

5. அசுத்தமாயாநிலை 11. பிரணவநிலை 

6. அசுத்தமகாமாயாநிலை 12. பரிக்கிரகநிலை 

13. திருவருள்‌ நிலை 

ஆக 13. இதற்கு அதீதத்தில்‌ சுத்த சிவநிலை. இதற்குச்‌ சத்தி, 
ஆகாயம்‌, நிலை, வெளி, பிரகாசம்‌, அனுபவம்‌, பதம்‌, இடம்‌ 
முதவியபெயருள்ளன. 

மேலும்‌, வர்னமாகிய எழுத்தாலும்‌, வண்ணமாகிய 
ரூபத்தாலும்‌, தொழிலாகிய பெயராலும்‌ அனந்தமாக விரியும்‌ 

இவை யாவும்‌ ராகம்‌ என்கிற திரை நீங்கினால்‌ ஒருவாறு 

தோன்றும்‌. மேலும்‌ இவைகள்‌ படிப்பால்‌ அறியக்கூடாது. 

பார்பதம்‌ அனைத்தும்‌ பகர்‌அடி முழுவதும்‌ 

சார்புற நடத்தும்சரஒளி மணியே 

அண்டகோ டிகள்‌எலாம்‌ அரைக்கணத்‌ தேகிக்‌ 

கண்டுகொண்டிட ஒளிர்‌ கலைநிறை மணியே 

சராசர உயிர்தொறும்சாற்றிய பொருள்தொறும்‌ 

விராவியுள்‌ விளங்கும்வித்தக மணியே 

மூவரும்முனிவரும்‌ முத்தரும்‌ சித்தரும்‌ 
தேவரும்மதிக்கும்சித்திசெய்‌ மணியே 

தாழ்வெலாம்‌ தவிர்த்துச்‌ சகமிசை அழியா 

வாழ்வெனக்‌ களித்த வளர்‌ஒளி மணியே 

திருஅருட்பா, அருட்பெருஞ்ஜோதி அகவல்‌ 1299-1308. 



438 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அறிவது எப்படி யெனில்‌; ஒழுக்கம்‌ நிரம்பிக்‌ கருணையே 

வடிவாக நிற்கும்‌ விசார சங்கல்ப முண்டானால்‌. நாம்‌ தாழுங்‌ 

குணம்‌ வரும்‌. அத்தருணத்தில்‌ திருவருட்‌ சத்தி பதிந்து அறிவு 
விளங்கும்‌. ஆதலால்‌,இடைவிடாது கருணை தன்முவற் பயில்‌ 

பழகல்வேண்டும்‌. 

126. ரூரணயேோக அணுபவ நிலைகள்‌ 

1. படி கமேடை. 
2. ஆயிரத்தெட்டுக்‌ கமல இதழ்‌ 

3. ஓங்காரபீடம்‌ 

4. குண்டலிவட்டம்‌ 

5. ஜோதிஸ்தம்பம்‌ 
6. சுத்தநடனம்‌ 

இவற்றை அனுபவத்தினாலறிக. இஃது நிராதார லக்ஷணம்‌. 

127. சுத்த சன்மார்க்க அணுபவ ஸ்தானங்கள்‌ 

சுத்த சன்மார்க்கத்துக்கு அனுபவ ஸ்தானங்கள்‌ 

கண்டத்துக்கு மேல்‌ 

128 சகஜ நிலை 

சமாதிப்‌ பழக்கம்‌ பழக்கமல்ல. சகஜப்‌ பழக்கமே 

பழக்கம்‌. 
ச்‌ 

129. சாகாத்தலை வேகாக்கால்‌ போகாப்புனல்‌ 

சாகாத்தலை வேகாக்கால்‌ போகாப்புனல்‌ 

ருத்திரபாகம்‌ மகேஸ்வரபாகம்‌ சதாசிவ பாகம்‌ 

வித்தியா கலை சாந்திகலை சாந்தி அதீதக்கலை 

இரக்கம்‌ அன்பு அருள்‌ 
ஜீவன்‌ ஆன்மா வஸ்து 

காரணாக்கினி காரண வாயு காரணோதகம்‌ 

இவை மூன்றும்‌ சாகாதகல்வியைத்‌ தெரிவிக்கும்‌. ஆத்ம 
தத்துவாதி சிவகரணம்‌ - 36, நிர்மல குரு தூரியாதீதம்‌ 7; 

ஆகநிலைகள்‌ 43. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 439 

இந்த 43 நிலைகளில்‌ ஒவ்வொரு நிலைகளிலும்‌ மேற்குறித்தவை 

உள. மேலும்‌ இவை மூன்றும்‌ பிண்டத்தில்‌ நாலிடத்திலும்‌ 

அண்டத்தில்‌ நாலிடத்திலும்‌ உள. அவைகள்‌ பிண்டாண்ட 

ருத்திர சதாசிவ பேதம்‌. சாகாக்‌ கல்வியைக்‌ குறித்த 43 

நிலைகளில்‌ முதல்நிலைஅனுபவத்தைப்‌ பெற்றுக்‌ கொண்டவன்‌ 

பிரமன்‌. அவனது காலம்‌ ஒரு கல்பம்‌. இப்படி 43 நிலைகளையு 

மேறி அனுபவத்தைப்‌ பெற்றவன்‌ காலங்கடந்த காலாதீதன்‌. 

மேற்குறித்த மூன்றும்‌ பரமார்க்கமாகிய ஞான யோகக்‌ 

காட்சியில்‌ உண்டாகும்‌ யோகானுபவங்களின்‌ உண்மைப்‌ 

பொருள்‌. அபர மார்க்கத்தில்‌ சிலர்‌ உப்பு வகைளின்‌ 

பேதமென்றும்‌ ஒஷதி பேதமென்றும்‌ பூதபேத மென்றும்‌ 

சொல்லுவது உபாயமார்க்கம்‌ அக அனுபவமே உண்மை. 

உபாய வகைகயாகிய அபரமார்க்கம்‌ தேக பூஷணாதி காமிய 

சித்தியைத்‌ தரும்‌. உண்மை, நீக்கமமற்ற சொரூப ஞானத்தைத்‌ 

தரு மென்றறிக. மேற்படி உபாயங்களை ஒருவாறு 

தெரிவிப்பதும்‌ சைவ சமயங்கள்‌ தவிர வேறு எவ்வித 

சமயங்களிலு மில்லை.. அப்படி யிருப்பதாகச்‌ 

சொல்லியிருப்பதும்‌ ஏகதேச மென்றறியவும்‌. மேற்படி 

ஏகதேசங்கள்‌... மந்திரங்களிலும்‌ மேற்படி மூன்றும்‌ 

வழங்குகின்றபடியால்‌ ஒன்பது மாற்றுக்கு மேற்பட்ட 

தங்கரேக்கில்‌ பஞ்சாக்ஷர த்தையடைத்து விக்கிரத்தின்‌ அடியில்‌ 

வைக்க, மகத்துவங்க ளுண்டாகும்‌. மேலும்‌ உயர்வுடைய 

தங்கத்தில்‌ விக்கிரஞ்‌ செய்துவைத்து ஓஷதியாதி லவணங்களை 

அதற்குச்‌ சேர்த்து வைத்தால்‌, விசேஷ சித்தி விளங்கும்‌. இஃது 

திரிசியக்‌ காட்சி. சுத்தசன்மார்க்கத்திற்கு உபாய வகைகளான 

அபரமார்க்கக்‌ காட்சி கூடாது. பரமார்க்கமாகிய 

அகஅனுபவமே உண்மை. மேற்படி மூன்றையும்‌ 

இலக்ஷியமாகவே கொள்க. சாகாத்தலை வேகாக்கால்‌ 

போகப்புன லென்பவை இரண்டு புறத்திலு முள. உபாய 



440 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

வகையை நம்புதல்‌ கூடாது: உண்மையை நம்புதல்‌ வேவண்டும்‌. 

இஃது ரகசியம்‌. ஆங்கிரச வருடம்‌ புரட்டாசி மாதம்‌ 5. 

வேதாகமச்‌ சிறப்பு 

இந்து வேதாகமங்களில்‌ மாத்திரந்தான்‌ ஏமசித்தி 

தேகசித்தி ஞானசித்தி முதலிய சித்திகளைச்‌ சொல்லி 

யிருக்கின்றது. மற்ற எந்தச்‌ சமயங்களிலும்‌ மேற்படி 

சித்திகளையும்‌ சாகாத கல்வியையும்‌ சொல்லவில்லை. 

ஒருவேளை அப்படியிருக்கிறதாகக்‌ காணப்படுமாகில்‌, அது 

இந்து வேதாகமங்களில்‌ சொல்லியிருப்பதின்‌ ஏகதேசங்கள்‌ 

என்பது உண்மை. 

சாகாத்தலை வேகாக்கால்‌ போகாப்புனல்‌ 

சாகாத்தலை ஆகாசம்‌, வேகாக்கால்‌ வாயு, 

போகாப்புனல்‌ அக்கினி சாகாத்தலை யென்பது ருத்திரபாகம்‌, 

ருத்திர தத்துவம்‌. வேகாக்கால்‌ என்பது மயேசுரபாகம்‌ 

மயேசுரதத்துவம்‌. போகாப்‌ புனல்‌ என்பது சதாசிவபாகம்‌, 

சதாசிவதத்துவம்‌. இம்மூன்றும்‌ சாகாக்கல்வியைத்‌ 

தெரிவிக்கின்றது. ஆத்மதத்துவாதி சிவகரணம்‌ 36-ம்‌ நிர்மல 

குரு துரியாதீதம்‌ 7-ம்‌ சேர்ந்து ஆனநிலை 43-ல்‌ ஒவ்வொரு 

நிலையிலும்‌ இவைகளுண்டு. மேலும்‌ சாகாத்தலை, 

வேகாக்கால்‌, போகாப்புனல்‌ என்கிற தத்துவங்கள்‌ பிண்டத்தில்‌ 

4 இடத்திலும்‌, அண்டத்தில்‌ 4 இடத்திலும்‌ ஆக 8 இடத்திலும்‌ 
உண்டு. இவைகள்‌ பிண்டருத்திரர்கள்‌ அண்டருத்திரர்கள்‌ 

முதலிய ருத்திர மயேசுர சதாசிவ பேதமென்றறிக. 

சாகாக்கல்வியைக்‌ குறித்த இந்த நாற்பத்துமூன்று நிலைகளில்‌ 

முதனிலையின்‌ அனுபவத்தைப்‌ பெற்றுக்கொண்டவன்‌ பிரமன்‌. 

- அவனுக்கு ஆயுசு 1 கற்பம்‌. இப்படி 42 நிலைகளும்‌ ஏறி 

யனுபவத்தைப்‌ பெற்றவன்‌ காலங்கடந்தவன்‌, காலரகிதன்‌. 

சாகாத்தலை வேகாக்கால்‌ போகாப்புனல்‌ என்பவற்றிற்குப்‌ 

பொருள்‌ சிலர்‌ உப்புவகைகளின்‌ பேதமென்று சொல்லுவது 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 441 

பிசகு. அவைகளினுண்மைப்‌ பொருளை மேற்குறித்தபடி 
யோகக்‌ காட்சிகளில்‌ அனுபவிக்கலாம்‌. ஆகையால்‌ 
இவைகள்‌ யோக அனுபவங்களே யென்று அறிய வேண்டும்‌. 

130. மூவகைச்‌ சித்தி 

கர்மசித்தி, யோகசித்தி, ஞானசித்தி எனச்‌ சித்திவகை 

மூன்றாம்‌ கர்மசித்தியாவது:- * 

அணிமா - துரும்பை மேருவாக்குகிற து. 

மகிமா - மேருவைத்‌ துரும்பாக்குகிறது. 

கரிமா - மேருவை ஒன்றும்‌ இல்லாமல்‌ செய்கிறது 

லகிமா - ஒன்றுமில்லாத இடத்தில்‌ அனேகங்களாகச்‌ 

செய்கிறது. 

பிராத்தி - வேண்டுவன அடைதல்‌ 

ஈசத்துவம்‌ - குளிகை வீல்லபத்ததாலெங்கும்‌ 

செல்லுகிற து. 

பிரகாமியம்‌ - பரகாயப்பிரவேசம்‌ (கூடுவிட்டு கூடு 

பாய்தல்‌) 

வசித்துவம்‌: எழுவகைத்‌ தோற்றமாகிய தேவனுமாஷ்ய 
நரக, மிருக, பக்ஷி, ஊர்வன, விரக்ஷம்‌ முதலியவற்றைத்‌ 
தன்வசப்படுத்துகிற து. 

கர்மசித்தி விவரம்‌: தேகத்தைக்‌ கல்பசித்தி செய்து 

கொள்ளுதல்‌; அபரமார்க்கி, சதாசிவாநந்த அனுபவம்‌; 

சதாசிவகால வரை; பிரேதத்தை உயிர்ப்பித்தல்‌; சிததி காலம்‌ 3 

3/4 வருஷத்திற்குள்‌ 
யோகசித்தி விவரம்‌: 64 சித்திகளையும்‌ தன்‌ சுதந்தரத்தில்‌ 

நடத்துகிறது; சங்கல்ப, குளிகை; புராண கல்பதேக; 

பிரமகாலம்‌; பராபரமார்க்கி சித்திகாலம்‌ 12 வருஷ முதல்‌ 108 

வருஷத்திற்குள்‌; புதைத்த தேகத்தை நாசமடையாமுன்‌ 

*ஆடுறு சித்திகள்‌ அறுபத்து நான்கெழு 
கோடியும்‌ விளங்கக்‌ குலவுமெய்ப்‌ பொருளே - அருட்பெருஞ்ஜோதி அகவல்‌ 911-2 



442 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஞானசித்திகளின்‌ விவரம்‌-அறுபத்து நாலாயிரம்‌ 

சித்திகளையும்‌ தன்‌ சுதந்திரத்தில்‌ நடத்துகிறது. 647 கோடி 
பேதமாகிய மகாசித்திகளையும்‌ தன்னிஷ்டம்‌ போல்‌ 

நடத்துகிறது: காலம்‌ கடந்தது: அடிநிலை, முடிநிலை, 

சுத்தகர்ம, சுத்தயோக, சுத்தஞான சித்திவல்லபங்களைத்‌ தன்‌ 

சுதந்தரத்தால்‌ நடத்துகிறது. 

131. சுத்தமாதி தேகங்கள்‌ :- மூன்று 

காரியரூபம்‌ காரியகாரண ரூபம்‌ காரண ரூபம்‌ 
பரதேகம்‌ எங்கம்‌ பூரண 
பர உணர்ச்சி 
பர அறிவு 
பரத்துவம்‌ 
பொன்‌ வண்ணம்‌ 

அபாஞ்சி மாற்று 
12வயது பருவம்‌ 

நரை,திரை பிணி, 
மூப்பு, மலம்‌, ஜலம்‌, 
வியர்வை,ஆகாரம்‌, 
நித்திரை,தாகம்‌, 
சாயை முதலியன 
இல்லாமை 
ரோம வளர்ச்சி 
தாழ்ச்சி இல்லாமை 
கர்மசித்தி 

கல்பதேதி 

அபரமார்க்கி 

பரம்பர தேகம்‌ 
பரம்பர உணர்ச்சி 

பரம்பர அறிவு 
பரம்பர தத்துவம்‌ 
16 முதல்‌ 108 வரை 
யில்‌ மாற்று, உரை 

படாதது 
5முதல்‌ 8 வயது 

தேகம்‌ தோற்றம்‌, 
பிடிபடாது 

சர்வ சித்தி 

பிராண கல்பதேகி 

பர அபர மார்க்கம்‌ 

வியாபகம்‌ 

பராபர அறிவ 
பராபர தத்துவம்‌ 

அளவுகடந்த மாற்று 

சப்த மயதரிசனம்‌ 

உருவம்‌ தோற்றியும்‌ 
தோற்றாமலும்‌ இருக்கும்‌ 

சர்வ மகாசக்தி, சர்வ 

சுதந்தரம்‌ 
காலாதீதன்‌ 

132. சுவர்ணதேகிகள்‌ ஆயுள்‌ 

ஒரு மாற்றுள்ள சுவர்ண தேகிகள்‌ வயசு - நாலு லக்ஷத்து 

முப்பத்திராயிரம்‌. 

இரண்டு மாற்றுள்ள சுவர்ண தேகிகள்‌ வயசு - எட்டு லக்ஷத்து 

அறுபத்து நாலாயிரம்‌. 



உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ 443 

மூன்று மாற்றுள்ள சுவர்ண தேகிகள்‌ வயசு - பன்னிரண்டு 

லக்ஷ்த்து தொண்ணூற்று ஆறாயிரம்‌. 

நான்கு மாற்றுள்ள சுவர்ண தேகிகள்‌ வயசு - பதினேழு 

லக்ஷ்த்து இருபத்‌ தெட்டாயிரம்‌. 

ஐந்து மாற்றுள்ள சுவர்ண தேகிகள்‌ வயசு - நாற்பத்து மூன்று 

லக்ஷ்த்து இருபதாயிரம்‌. 

மேற்படி ஐந்து தேகங்களின்‌ பேதம்‌ பன்னிரண்டு 
லக்ஷத்து இரண்டாயிரத்து எண்ணூற்று ஐம்பது கோடியாய்‌ 

இருக்கின்றது 

133. அணுபக்ஷ சம்புபக்ஷ அனுபவ விவரம்‌ 

ஐந்து மாற்றுள்ள சுவர்ண தேகிகள்‌ பிரமன்‌ வயசு-நாலு 

லக்ஷத்து முப்பத்‌ தீராயிரம்‌. 

ஆறு மாற்றுள்ள சுவர்ணதேகி விஷ்ணு வயசு-எட்டு 

லக்ஷ்த்து அறுபத்து நாலாயிரம்‌. 

ஏழு மாற்றுள்ள சுவர்ண தேகி ருத்திரன்‌ வயசு- 

பன்னிரண்டு லக்ஷத்துத்‌ தொண்ணூற்று ஆறாயிரம்‌. 

எட்டு மாற்றுள்ள சுவர்ணதேகி மகேசுரன்‌ வயசு. 

பதினேழு லக்ஷத்து இருபத்தெட்டாயிரம்‌. 

ஒன்பது மாற்றுள்ள சுவர்ணதேகி சதாசிவன்‌ வயசு- 

நாற்பத்து மூன்று லக்ஷத்து இருபதினாயிரம்‌. 

இவர்‌ ௮ணுபக்ஷத்தார்‌. 

அணுபக்ஷத்தில்‌ நாற்பத்து மூவாயிரத்துஇருநு£று 
லக்ஷ்ங்கோடி விந்து சத்தியின்‌ அளவு அளவிறந்த கோடி 

நாதத்தின்‌ அளவு. 

அணுபக்ஷத்தில்‌ பரவிந்து சுத்தமாயையைக்‌ கடந்தது 

பரநாதம்‌ சுத்தமகாமாயையைக்‌ கடந்தது. 



444 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சம்பு பக்ஷத்தில்‌ பிரமன்‌, விண்டு, ருத்திரன்‌, மயேசுரன்‌, 

சதா சிவன்‌, விந்து, நாதம்‌, பரவிந்து, பரநாதம்‌ என்பவற்றில்‌. 

பிரமன்‌, விண்டு. சுத்த மகா மாயையைக்‌ கடந்த ஞான 

அனுபவ பேதம்‌ 

ருத்திரன்‌ - சித்‌ அனுபவம்‌ 
மயேசுரன்‌ க ஆனந்த அனுபவம்‌ 

சதாசிவன்‌ - சத்‌ அனுபவம்‌ 

விந்து - சிதானந்த அனுபவம்‌ 

நாதம்‌ - சாதனந்த அனுபவம்‌ 
பரவிந்து . சச்சிதானந்த அனுபவம்‌ 

பரநாதம்‌ - சிவானுபவம்‌. 

இவை ஒருவாறு முற்றும்‌. 

உபதேசக்‌ குறிப்புகள்‌ முற்றிற்று. 



445 

3. சுப்பிரமணியம்‌ 

சுப்பிரமணியம்‌ என்பது என்ன? நமது புருவ மத்தியில்‌? 

ஆறு பட்டையாய்‌ உருட்சியுள்ள ஒரு மணி பிரகாசம்‌ 

பொருந்தியிருக்கின்றது. இந்த ஜோதிமணியை ஷண்முக 
மென்று பெரியோர்கள்‌ சொல்லுவார்கள்‌. இதன்றி, நமது 

மூலாதாரத்திற்ககு மேல்‌ மூன்றிடந்தாண்டி விசுத்தியாகிய 

இருதய ஸ்தானத்தில்‌ இடது புறத்தில்‌ ஆறு தலையுடைய ஒரு நாடி 
யிருக்கின்றது. இதைச்‌ சுப்பிரமணியம்‌ என்று 

சொல்லுவார்கள்‌. இந்தத்‌ தேகத்திலுள்ள ஆறறிவும்‌ ஒருங்கே 

சேர்ந்த சுத்த விவேக மென்பதையும்‌ ஷண்முகம்‌ என்பார்கள்‌. 

ஆறு ஆதாரங்களிலுள்ள ஆறு பிரகாசத்தையும்‌ ஷண்முகம்‌ 

என்பார்கள்‌. ஆயினும்‌, சர்வ தத்துவங்களினது அந்தத்தில்‌ 

உன்மனிக்‌ கப்பால்‌ சாந்தநிறைவாயுள்ள ஆறுதலையாகிய சுத்த 

ஆன்ம அறிவான உள்ளமே சுப்பி ரமணியம்‌. 

ஆறு சோதியாயும்‌, ஆறறிவாயும்‌, ஆறு தலையு 
டையதாயும்‌ இருப்பதால்‌ முகம்‌ ஆறு. கால்‌ இரண்டென்பது 

தோன்றும்‌ அறிவு, தோற்றுவிக்கும்‌ அறிவு என்னும்‌ 

இரண்டறிவாகிய விஷயவுணர்ச்சியும்‌, நிர்விஷய 

வுணர்ச்சியுமேயாம்‌. கை பன்னிரண்டென்பது ஆறாதாரங்்‌ 

களிலுள்ள பிரகாச அப்பிரகாசமாகிய பன்னிரண்டுமாம்‌. 

தசாயுதம்‌ அபய வரத மென்பவை யாவெனில்‌: வச்சிரம்‌ என்பது 

தீகஷண்ணிய வுணர்ச்சி: வேல்‌ என்பது சத்தி, அருள்‌, அறிவு: 

மணி என்பது ஆன்ம விளக்கமாகிய நாதம்‌: த்வஜம்‌ என்பது 

கீர்த்தி; ஸரஸிஜம்‌ என்பது தயவு: குக்குடம்‌ என்பது மாச்சரிய 

மில்லாத நிறைவு பராகம்‌ என்பது பாசநீக்கம்‌: தண்டம்‌ 

என்பது வைராக்கிய அறிவு: பாணம்‌ என்பது அன்பு: அபயம்‌ 

என்பது சமாதான உணர்ச்சி: வரதம்‌ என்பது நிராபாரமாகிய 

ஆதரவென்னுஞ்‌ சகிப்பு: கடப்ப மாலை என்பது சர்வ தத்துவ 

கண்டனம்‌: பல வர்ணமுள்ளதும்‌. விசித்திர வடிவமானதும்‌, 

மறதி முதலிய குணங்களுக்குக்‌ காரணமானதும்‌, மாயைக்கு 

இருப்பிடமாயுள்ளதும்‌ ஆன மூலப்பி ரகிருதியே மயிலென்பது. 



446 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

மயிலின்‌ மேல்‌ சுவாமி ஏறிக்கொஎண்டிருத்தல்‌ 

முதலியவற்றிற்க்குக்‌ காரணம்‌ என்ன வென்றால்‌: 

பிண்டாண்ட மாகிய இந்தத்‌ தேகத்திலும்‌ ௮ண்டத்திலும்‌, 

மூலாஞ்ஞான காரணமாயுள்ள கேவலமாகிய பிரகிருதி 

மாயையின்‌ அசுத்தகேவலமாகிய அசுத்தாசுத்த மகாஅகங்கார 

மென்னும்‌ இராக்ஷ்ச அம்சமான சூரதத்துவம்‌ அதின்‌ 

சேதரமான மூவகைத்‌ தத்துவத்தோடு, அஞ்ஞான திசையில்‌, 

ஆன்ம அறிவையும்‌, பிண்ட விளக்கமான தேவர்களையும்‌, 

விஷய விளக்கமான இந்திரியங்களையும்‌, நாடி விளக்கமான 

யந்திரங்களையும்‌, பிராண விளக்கமாகிய உயிரையும்‌ 

விழுங்கித்‌ தன்னரசு செலுத்தும்‌. அந்தச்‌ சூரதத்துவத்தை 
வதைக்கும்‌ போது, ழே தத்துவம்‌ மகாமாயையாகிய 

மாமரமாயும்‌, மாச்சரியமாகிய கோழியாயும்‌, விசித்திரமாயை 

யென்னும்‌ மயிலாயும்‌, மகாமதமாகிய யானைமுகமாயும்‌, 

அதிகுரோதமாகிய சிங்கமுகமாயும்‌ விளங்கும்‌. 

சர்வ தத்துவங்களையுந்‌ தன்வசமாக்கி, அகங்காரக்‌ 

கொடி கட்டி, அஞ்ஞான நாடகம்‌ செய்த தத்துவ அகங்கரிப்பை 

அடக்கி, பதி, பசு, பாசம்‌, அநாதிநித்தியம்‌ என்னும்‌ 

சித்தாந்தத்தை விளக்கிக்‌ காட்டுவதற்காக, மாச்சரிய 

குக்குடத்தைப்‌ போதமாகிய கையால்‌ அடக்கியும்‌, 

விசித்திரமாயையாகிய மயிலைக்‌ &ழ்ப்படுத்தி மேலிருந்‌ 

தடக்கியும்‌, ஆபாசதத்து வங்களைச்‌ சம்மரித்தும்‌, சுத்த விஷய 

புவனமாகிய தேவலோகத்தை நிலைபெறச்‌ செய்தும்‌, 

இந்திரபதியான ரூபேந்திரனுடைய பெண்ணாகிய தாந்தர 

தத்துவ மென்னுந்‌ தெய்வயானையை இடப்பாலமைத்தும்‌, 

இந்திரியங்களாகிய வேடர்களின்‌ கண்ணிற்‌ புலப்பட்டமான 

சமென்னும்‌ மானினது கர்ப்பத்திலுண்டான வள்ளியாகிய சுத்த 

மனதை வலத்தில்‌ வைத்தும்‌, நவதத்துவ காரணமாகிய 

நவவைராக தத்துவமாகிய வீரர்களைச்‌ சமீபத்திலிருத்தியும்‌, 

சகல கேவலங்களுக்கும்‌ நினைப்பு மறப்புக்கும்‌ இடையில்‌ 

விவேகவடிவாயும்‌, பாதம்‌ முதல்‌ நாபி வரையில்‌ 

உஷ்ணவுருவாயும்‌, நாபி முதல்‌ கண்டம்‌ வரையில்‌ 



சுப்பிரமணியம்‌ 447 

ஆதாரநாடி உருவாயும்‌, கண்டம்‌ முதல்‌ புருவமத்தி வரையில்‌ 

மணியுருவாயும்‌, உச்சியில்‌ ஒளியுருவாயும்‌, புத்தியில்‌ சுத்த 

அறிவாயும்‌, அனுபவத்தில்‌ நித்தியமாயும்‌, எங்கும்‌ நிறைவாயும்‌, 

கோணத்தில்‌. ஆறாயும்‌ எக்காலமும்‌ மதங்களில்‌ ஆறாயும்‌, 

சமயத்தில்‌ ஆறாயும்‌, ஜாதியில்‌ ஆறின்‌ கூட்டமாயும்‌ 

விளங்குகின்ற உண்மைக்‌ கடவுளே சுப்பிரமணியம்‌. 

சுப்பிரமணியம்‌ ஒருமுகம்‌, மூன்றுமுகம்‌, நான்குமுகம்‌, 

ஆறுமுகம்‌ ஆனதற்குக்‌ காரணம்‌: ஒன்று மிரண்டுமல்லாத 

ஒப்பற்ற பரப்பிரம சொரூபம்‌ நம்‌ பொருட்டுக்‌ குழூ௨க்குறியாய்‌, 

பாவனைக்கு ஒன்றென்று நிச்சயிக்கும்‌, பரகாரண நிமித்தம்‌ 

ஆகிய அறிவுருவமே ஒருமுகமென்று ஞானிகள்‌ 

சொல்லுவார்கள்‌. சுத்தராஜசம்‌, சுத்ததாமசம்‌, சுத்த 

சாத்விகமாகிய மூன்று குணங்களின்‌ கூட்ட விளக்கமாகிய 

முக்குண விளக்கமே மூன்றுமுகம்‌. பசுமனம்‌, சுத்தமனம்‌, 

உள்மனம்‌, சங்கலித மனம்‌ என்னும்‌ நான்கு தத்துவங்களின்‌ 
கூட்ட விளக்கமே நான்குமுகம்‌. சத்த அறிவின்‌ மூலம்‌, ஒளி 

அறிவின்‌ மூலம்‌, சுவை அறிவின்‌ மூலம்‌, பரிச அறிவின்‌ மூலம்‌, 

வாசனை அறிவின்‌ மூலம்‌, ஆத்ம அறிவின்‌ மூலம்‌ என்னும்‌ 

ஆறு தத்துவங்களின்‌ கூட்டறிவின்‌ மூலகாரணப்‌ பிரகாச 
விளக்கமே ஆறுமுகம்‌. 

மயிலின்‌ காலின்&ழும்‌ வாயிலும்‌ பாம்பு இருப்ப 

தென்ன? விசித்திரமாயையின்‌ காரி உருமான அகங்காரம்‌ 

தோன்றி வெளிப்படுங்கால்‌, மூலாங்காரத்திலும்‌ 

அதிகரிப்பிலும்‌ பிராணவாயு வென்னும்‌ பாம்பானது £ழும்‌ 

மேலும்‌ உண்டாயினும்‌, அகங்காரத்தின்‌ முகப்பாகிய மயில்‌ 

வாய்மூலமாய்ப்‌ பிராணவாயுவினது வேகத்தை விழுங்கிக்‌ 

கொண்டிருப்பது இயற்கைதான்‌. 

படைவீடென்ப தென்ன? அடங்கி இருக்குமிடம்‌. 

அடங்கியிருக்கும்‌ ஸ்தானங்களே இயற்கை விளக்கம்‌ 

தங்குமிடங்களாகும்‌. இவற்றிற்கு ஊர்‌ ஆறாவானேன்‌? 

ஏரகமென்பது அழகு பொருந்திய உள்ளமென்னும்‌ இடம்‌. 

திருவாவினன்குடி. யென்பது திரு-ஆ-இன்ன..குடி.: 



448 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

திரு- இலக்குமியாகிய சந்தோஷமும்‌, ஆ-பசுவாகிய விளக்க 

மென்னுஞ்‌ ச வனும்‌, இனன்‌.சூரியனாகிய புத்தியும்‌, ஒன்று கூடி 

விளங்கும்‌ஆன்ம அறிவின்‌ சுத்தகாரிய இடம்‌. பழமுதிர்சோலை 

யென்பது இந்திரிய கரண சீவ முதலிய அனுபவப்‌ 

பழங்களாகிய பிரயோசன இன்பங்கள்‌ நீங்கிக்‌ குறைவற்ற 

அறிவாய்‌ விளங்கும்‌ இடம்‌. திருச்சீரலைவாய்‌, திருச்செந்தில்‌, 

செயந்திபுரம்‌ என்பன: சுத்தமனத்தின்‌ முகத்தில்‌ விஷயக்‌ 

கடலின்‌ அவாவாகிய அலையடித்துக்‌ கொண்டிருக்கும்‌ 

இடமாகிய கரை, செந்துக்களினது இருதய ஸ்தானமாகிய 

. மனம்‌, அஞ்ஞான சூரனை நிவர்த்தித்துச்‌ சந்தோஷகரத்தைப்‌ 

பெற்ற பதிமனத்தின்‌ விளக்கம்‌. திருப்பரங்குன்ற மென்பது 

அசைவிலாத ஒன்றான விளக்கத்‌ தையுடைய விவேக உல்லாச 

இன்ப நிறைவு. குன்று தோறாடல்‌ என்பது மலைதோறாடல்‌. 

மலை என்பது அலைவில்லாத உணர்ச்சிக்கு முதற்காரணமா 

யுள்ள துரிய நன்னிலை . இத்துரியம்‌, பரதுரியம்‌, சுத்ததுரியம்‌, 

குருதுரியம்‌, சிவதுரியம்‌, சத்திதுரியம்‌ முதலிய துரியமலைகள்‌ 

அனுபவக்‌ காட்சியில்‌ அனந்தம்‌ உண்டு. மேற்குறித்த அனுபவக்‌ 

காட்சிகளுக்த்‌ தேகத்திலிடம்‌? எவை, கோசத்தினடி, தொப்புளின்‌ 

கீழ்‌, தொப்புள்‌ , வயிற்றில்‌ தொப்புளுக்கு மேல்‌, மார்புக்கு சீழ்‌, 

மார்பு நெஞ்சு ஆக 6. 

பிரமாவைச்‌ சிறையில்‌ வைத்த தென்பது யாது ? சுத்த 

மன சங்கல்ப சிருஷ்டித்‌ தொழிலையுடைய பிரமாவாகிய 

மனத்தைக்‌ கிரியையில்‌ பிரவேசிக்க வொட்டாமல்‌, சுத்த 

விளக்க விவேக நிறைவாயுள்ள சுப்பிரமணிய தத்துவத்தால்‌ 

சர்வ பிண்ட விஷயங்களாகிய தோன்றல்‌, வளர்தல்‌, குற்றம்‌ 

நீங்கல்‌, ஒன்றினிடத்தில்‌ மலைவடைதல்‌, தெளிதல்‌ முதலிய 

பஞ்ச கிருத்தியங்களை விவேக முன்னிலையில்‌ நடத்துங்கால்‌ 

சலிப்பறப்‌ பந்தித்து இருப்பதே சிறையிட்டது. 

ஈசுவரனுக்கு உபதேசித்த தென்ன? உருத்திர 
தத்துவமாகிய பிரேரக நிலையான காரண தத்துவ முடிவான 

ஈசுவர தத்துவத்தினியற்கை ஞானம்‌ ஏறிக்‌ கிரியை 

குறைந்திருப்பதால்‌, கிரியாகாரண புதமாயும்‌ ஞானகாரண 



சுப்பிரமணியம்‌ 449 

அமிசமாயும்‌ விளங்கும்‌ பிரணவமாகிய உண்மை நிறைவான 

கிரியையற்ற நிர்விஷய அனுபவம்‌ ஈசுவர தத்துவத்திற்கு - நியதி 

செய்வது?- சுத்த விவேக தத்துவ அதிஷ்டாதாவான 

சுப்பிரமணியம்‌ அன்றித்‌ தோன்றாது. இதுபற்றி உபதேசஞ்‌ 

செய்தாரெனலாயிற்று. 

கங்கையிலுள்ள நாணற்காட்டிற்‌ பிறந்தது என்பது 

என்ன? ஆன்ம இயற்கைக்‌ குணமாகிய தயவே கங்கை. 

ஆன்மாவின்‌ அனுபவ மத்திய நிலையாகிய சகித்தலென்னும்‌- 

சர்வ விஷயங்களிலும்‌ அகங்கார மென்னும்‌ தலையெடாமல்‌.- 

ஒழ்ப்படிந்த குணமே நாணல்‌. இவ்விரண்டின்‌ மத்தியில்‌, 

அனுபவத்திற்கு இயற்கை விளக்கமாய்‌ விளங்கும்‌ 

பகுத்தறிவாகிய விவேகம்‌ தோன்றுவதே உற்பத்தியானது. 

பின்‌ கார்த்திகை அரிவை பால்‌ கொடுத்த தென்ப 

தென்ன? விவேக விளக்கந்‌ தோன்றுங்கால்‌, பெண்பாலின்‌ 

குணமாகிய சமனையென்னும்‌ சத்தியின்‌ விளக்கத்தால்‌ 

இன்பமாகிய அமுத கிரணம்‌ விவேகத்திற்கு ஊட்டுவதே பால்‌ 

கொடுத்தல்‌. 
சுவாமி அம்மையிடத்தில்‌ குழந்தையைக்‌ கொடுக்க, 

அம்மை குழந்தை அறையும்‌ ஒன்றாய்ச்‌ சேர்த்துக்‌ கையால்‌ தடவ. 

முகம்‌ ஆறும்‌ ஒன்றி வேறாயும்‌, உடல்‌ ஒன்றாயும்‌, கால்‌ 

இரண்டாயும்‌ ஆனதென்ன? பரமாத்மாவாகிய சுவாமி 

அருளென்னுஞ்‌ சத்தியுடன்‌, தயவென்னும்‌ நதிக்கரையில்‌, 

சகிப்பென்னும்‌ நாணற்காட்டில்‌, சமாதி முதலியகாலத்தில்‌ 

தோன்றி விளங்கும்போது, சுத்த வாசனா தோற்றமாகிய அறு 

பொறியாகிய குழந்தையை அருள்‌ வசமாக்க, அருட்சத்தி 

விகாரமன்றி அவிகாரமாயம்‌ அறுபொறியையும்‌ அருட்போதக்‌ 

கையால்‌ அடக்க, விஷயங்களை அறிந்து தோயாமலிருக்க 

அறுபொறிகள்‌ ஒன்றாயும்‌, குறி ஆறாயும்‌, அனுபவவிளக்கம்‌ 

சாதனவிளக்கம்‌ இரண்டுந்‌ திருவடியாயுந்‌ தோன்றி, 

சமாதிநிலை விளங்குவதே. 

பிண்டத்தில்‌ இவ்வண்ணமாக இருக்க, அண்டத்தில்‌ 



450 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

இவற்றிற்கு ஊர்‌, ஆலயம்‌, மூர்த்தி, செய்கை முதலியன 

உண்டாவானேன்‌? ஆன்மாக்கள்‌ புண்ணிய பாவ 

கருமங்களால்‌ பேதப்பட்டு, மந்தம்‌, மந்தரம்‌, ராஜசம்‌, தாமசம்‌, 

கருமம்‌ முதலிய வேறுபாடுகளால்‌ அனாதி தொடங்கி 

இன்றளவில்‌-உயிர்த்திரள்‌ ஒன்றானாலும்‌-கரணக்‌ கூட்டுறவால்‌ 

வெவ்வேறு தன்மையாய்‌ விளங்குகின்றன. ஆதலால்‌ 

மாகருணையுடைய கிருபாநிதியாகிய சிவபெருமான்‌ 

திருவருளை அங்கையிற்‌ கனியெனவுணர்ந்த அனாதி நித்திய 

முத்த சித்தராகிய ஈசுவரதத்துவ புவனானுபவ ஈசுவரனால்‌, 

நாம்‌ உய்யும்‌ பொருட்டு உலகத்தின்கண்‌., பாச நூல்‌], பசு 

நூல்‌2, யதிநூல்‌3, அனுபவ நூல்‌&, என்னும்‌ புராண1, வேத2, 

ஆகம38,உபநிஷத்துக்கன்க்‌, உண்டு பண்ணப்பட்டிருக்‌ 

கின்றன. அவற்றின்‌ வாயிலாகக்‌ கர்மகாண்டம்‌, 

பத்திகாண்டம்‌, உபாசனாகாண்டம்‌, தந்திரகலை, 

மந்திரகலை, உபதேசகலை முதலிய பேதங்களும்‌, இவற்றிற்கு 

முக்கியமான ஆசாரம்‌, வருணம்‌, ஆசிரமம்‌ முதலியவைகளும்‌, 

இவற்றிற்கு ஏதுவான சரியாதி நான்கும்‌, இவற்றிற்கு 
அடைவாகிய சாலோகாதி நான்கும்‌, இவற்றிற்கு மார்க்கமாகிய 

தத்துவம்‌, புவனம்‌, பதம்‌, வர்ணம்‌, மந்திரம்‌, கலை 

முதலியனவும்‌ நிர்ணயித்து, பாவநாசத்திற்கு ஏதுவான 

அனசன சாந்திராயண முதலிய பிராயச்சித்தங்களை விதித்து, 

இவைகள்‌ செய்வதற்கு யோக்கியமான நதி முதலியவற்றையும்‌, 

அவற்றிற்கு அங்கமான-தத்துவானுபவங்களாகிய உண்மை 

நாமங்கள்‌ கெடாதிருக்க-திருப்பெயர்‌ முதலியவைகளை மூர்த்தி 

ஸ்தல முதலியவைகளுக்கு ஏற்படுத்தி வழங்க செய்தார்கள்‌. 

உபாசிக்கின்றவர்களுக்குத்‌ தத்துவநாமங்‌ கெடாமல்‌ 

அருட்சத்தி தோன்றக்‌ கிருத்திகையையும்‌, வேதாந்த 

விளக்கத்திற்கு விசாகத்தையும்‌, சதா சுபத்தைக்‌ குறிக்கச்‌ 
செவ்வாயையும்‌, ஆறு குறியைக்‌ குறிக்கச்‌ சஷ்டியையும்‌, ஞான 

நிறைவைக்‌ குறிக்கத்‌ தைப்‌ பூசத்தையும்‌ சுட்டினார்கள்‌. 

தத்துவங்களைக்‌ கையிலெடுத்து ஆடுவதான போத மென்னுங்‌ 

கையால்‌ விஷய பலத்தைத்தத்துவமாகிய .காவடியில்‌ கட்டித்‌ 



சுப்பிரமணியம்‌ 451 

தர்னாகிய தோளிலேற்றித்‌ தான்கெட்டுத்‌ தான்‌ அவனாகிப்‌ 

போதவடிவனாய்‌, சங்கல்ப தீவிரனாய்‌, சுப்பிரமணிய 

தத்துவமாய்‌ விளங்கும்‌ திருவுருவ முன்னுக்கு விஷயாபாவ 

நியாயமே காவடி யெடுத்ததாயும்‌, சுத்த வைராக்கிய நிச்சய 

சிவபோதமே இடும்பனாயும்‌ குறிக்கப்பட்டி ருக்கின்றன. . 

இருதயாகாச ஷட்கோண வடிவமே யந்திரமாய்‌, அதன்‌ அங்க 

வேறுபாடே நாற்பத்து முக்கோணமாய்‌, உபாங்கமே 

நவகண்டமாய்‌, ' உண்மையே சகரமாய்‌, விஷயநீக்கமே 

ரகரமாய்‌, நித்திய திருப்தியே வகரமாய்‌, நிர்விஷயமே 

ணகரமாய்‌, பாவ நீக்க ஏதுவே பகரமாய்‌, ஆன்ம இயற்கைக்‌ 

குணமே வகரமாய்‌ விளங்குவதே ஆறெழுத்து. நமது சரீர 

இருதய ஸ்தானமே கோயிலாய்‌, மாயாவிசித்திரமே மயிலாய்‌, 

நாபியந்தமே பலிபீடமாய்‌, உண்ணாவின்‌ மேலந்தமே கொடி 

மரமாய்‌, பஞ்சகோசங்களே பிராகாரமாய்‌, முக்குணங்களே 

வில்வமரமாய்‌, ஆன்ம தயையே தடாகமாய்‌, வாயே வாசலாய்‌, 

அனுபவ நிலையே கோபுரமாய்‌ விதிக்கப்பட்‌ டி.ருக்கின்றன. 

ஞானிகள்‌ கடவுளை எங்கும்‌ உபாசிப்பார்க ளென்றும்‌, 

யோகிகள்‌ இருதயத்தில்‌ உபாசிப்பார்க ளென்றும்‌, கர்ம 

காண்டிகள்‌ அக்கினியில்‌ உபாசிப்பார்க ளென்றும்‌, பத்தி 
காண்டிகள்‌ விக்கிரகத்தில்‌ உபாசிப்பார்க*” ளென்றும்‌ 

விதித்திருக்கிறது. அதற்கு ஒத்த வண்ணம்‌ தத்துவ 
விசாரத்தையே ஆலய மாக்கினார்கள்‌. ஆலயத்தில்‌ விளங்கும்‌ 

மூர்த்தியின்‌ பால்‌, பாசங்களில்‌ செல்லும்‌ ஆத்மாக்களை சிவ 

பாசத்தில்‌ பாசநாலைக்கொண்டு அழுத்தி, பசு 

நூலைக்கொண்டு மேற்குறித்த தந்திர, மந்திர கலைகளைக்‌ 

குருமூலமாய்‌ உபதேசகலையால்‌ விளக்கி, காண்டத்‌ திரியத்தால்‌ 

நிலைக்கப்பண்ணி, பதிநூலால்‌ அறிவைவிளக்கி, அனுபவ 

நூலால்‌ சமாதியைத்‌ தெரிவி த்திருக்கிறது. இவற்றைச்‌ ச வர்கள்‌ 

* ஊன்கணார்க்குப்‌ படிமையினும்‌, அந்தணர்க்கு வேள்வித்தீயினும்‌, 

யோகிகட்கு உள்ளத்தினும்‌, ஞானிகட்கு எவ்விடத்தும்‌ வெளிப்படுதலால்‌ 

-பரிபாடல்‌2-65, பரிமேலழகர்‌ உரை 



452 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

மறவாதிருக்க மானைக்‌ காட்டி மானைப்‌ பிடிப்பது 

போல்‌; ஆலயத்தில்மூத்தியாகிய சண்முகப்‌ பெருமானைத்‌ 

தத்துவவுரு உமென்று விளக்கிக்‌ காட்ட, அர்ச்சக வுருவமான 

ஆசாரியன்‌, நமது அறிவாகிய கற்புரத்தில்‌, சுப்பிரமணிய 

உண்மையாகிய விளக்க மென்னும்‌ பிரகாசத்தைக்‌ கொண்டு, 

அசுத்த விஷய முதலிய எண்ணங்கள்‌ நம்முடைய பொறிகட்குப்‌ 

புலப்படாமலிருக்க, உண்மை நாதக்குறியாகிய மணியொலி 

யுடனே தரிசிப்பிக்கச்‌ செய்தும்‌; வேறு பராக்கன்றித்‌ 

ததாகாரமாய்‌ நிற்க, நமது தரத்திற்கொத்த உபசாரதியர்களால்‌ 

வழிபடச்‌ செய்தும்‌ - தத்பல மடைய உத்தமர்கட்கு அன்னவினி 

யோகம்‌ செய்வதுமார்க்கமென்று சித்தாந்தம்‌ பண்ணினார்கள்‌. 

இவ்வண்ணமாய்‌, அனாதி தொட்டு இன்றுவரை சென்ற 

நாட்களிலுள்ள அருணகிரியார்‌, குமரகுருபரர்‌, நக்கீரர்‌ 

முதலிய மகான்கள்‌ தொண்டு செய்து, உத்தம ஞானிகளாய்‌ 

நித்திய முத்தர்களாய்‌ விளங்குகின்றார்கள்‌. ஆதலால்‌ நாம்‌ 

யாவரும்‌ அவ்வுண்மைக்‌ கடவுளை வேதாகம விதிப்படி 

உண்மையாய்ப்‌ பத்தி செய்து அவர்‌ அருளைப்‌ பெறவேண்டும்‌. 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

சுப்பிரமணியம்‌ முற்றிற்று 



453 

4. அருள்நெறி 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

கடவுளது திருவருளை எவ்வாறு பெறக்கூடும்‌? 

அருளென்பது கடவுள்‌ தயவு. ஜீவகாருண்ய மென்பது ஜீவர்கள்‌ 
தயவு. ஆதலால்‌ சிறு வெளிச்சத்தைக்கொண்டு பெரு 

வெளிச்சத்தைப்‌ பெறுவதுபோல்‌, சிறிய தயவாகிய ஜீவ 

தயவைக்‌ கொண்டு பெருந்தயவாகிய கடவுளருளைப்‌ 

பெறவேண்டும்‌. 

அக்‌ கடவுள்‌ தயவாகிய அருள்‌ எத்தன்மை யுடையது? 

நமது ஆன்ம அறிவாகிய புத்தி தத்துவத்தினுக்கு நன்மை 
தீமையை விளக்கிக்காட்டுவதாயும்‌, வேதாகம கலைகளைக்‌ 

கொண்டு நன்மையாதிகளை விதிப்பதாயும்‌, அறிபவர்களின்‌ 

தரத்திற்‌ கொத்ததாயும்‌, அறிபவர்கள்‌ எந்த வஸ்துவை 
அறிகின்றார்களோஅந்த வண்ணமாயும்‌ உள்ளது. 

அத்தன்மையான அருள்‌ பிண்ட அண்டத்தில்‌ 

எவ்வண்ணமாய்‌ விளங்குகின்றது? காண்பார்‌ காணுமிடம்‌ 

காணப்படுமிடம்‌, அறிவார்‌ அறியுமிடம்‌ அறியப்படுமிடம்‌, 

தூண்டுவார்‌ தூண்டுமிடம்‌ தாண்டப்படுமிடம்‌, சுவைப்பார்‌ 

சுவைக்குமிடம்‌ சுவைக்கப்படுமிடம்‌, அனுபவிப்பார்‌ 

அனுபவிக்குமிடம்‌ அனுபவிக்கப்படுமிடம்‌, கருதுவார்‌ 

கருதுமிடம்‌ கருதப்படுமிடம்‌, முகருவார்‌ முகருமிடம்‌ 

முகரப்படுமிடம்‌, கேட்பார்‌ கேட்குமிடம்‌ கேட்கப்படுமிடம்‌ 

முதலியவாய்‌ விளங்கும்‌. 

இவ்‌ வண்ணம்‌ விளங்கும்‌ அருளை நாம்‌ பெறுவதற்கு 

உபாயம்‌ என்ன? புத்தி தத்துவத்தால்‌ நன்மை தீமையை 

விசாரித்து, நன்மையே உருவாய்‌ விளங்கும்‌ பெரியாரைத்‌ 

துணைக்கொண்டு, அவரால்‌ கட்டளையிடும்‌ திருப்பணியைக்‌ 

கைக்கொண்டு இடையறாது செய்யில்‌, அவ்வருளைப்‌ 

பெறலாம்‌. 

நன்மை தீமை என்பவை யாவை? நன்மை தீமை 
யென்பவை புண்ணிய பாவம்‌. புண்ணியமென்பது 



454. திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆரம்பத்தில்‌ செய்வதற்கும்‌ அனுபவிப்பதற்கும்‌ முயற்சிப்‌ 

பதற்கும்‌ துக்கமாயும்‌, பின்‌ சுகமாயும்‌ விளங்கும்‌. பாவ 

மென்பது ஆரம்பத்தில்‌ சுகமாயும்‌ பின்‌ துக்கமாயும்‌ இருக்கும்‌. 

புண்ணிய பாவங்கள்‌ நம்மை எவ்வா றடைகின்றன? 

மனம்‌, வாக்கு, காயம்‌ என்னும்‌ மூன்றினாலும்‌ அடையும்‌. 

மேலும்‌, மனத்தினிடத்தில்‌ நால்வகையும்‌, வாக்கினிடத்தில்‌ 

நால்வகையும்‌, சரீரத்தினிடத்தில்‌ நால்வகையும்‌, ஆகப்‌ 

பன்னிரண்டு வகையாய்‌ நம்மையடையும்‌. அவையாவன... 

மனத்தினால்‌ பரதாரகமனம்‌ பண்ண நினைத்தல்‌, 

அன்னியருடைய சொத்தைக்‌ கிரகிக்க நினைத்தல்‌, 

அன்னியருக்குத்‌ தீங்குசெய்ய நினைத்தல்‌, முடியாத 

காரியங்களை நினைத்து அக்காரியம்‌ அன்னியீர்களுக்கு 

முடிந்ததை நினைத்துப்‌ பொறாமையடைதல்‌-இவை நான்கும்‌ 

மனத்தினால்‌ செய்யும்‌ பாவங்கள்‌. வாக்கினால்‌ 

பொய்சொல்லல்‌, கோட்சொல்லல்‌, புறங்கூறல்‌, 

வீணுக்கழுதல்‌- இவை நான்கும்‌ வாக்கினால்‌ உண்டாகும்‌ 
பாவங்கள்‌. தேகத்தினால்‌ பிறர்‌ மனைவியை தழுவுதல்‌, புசிக்கத்‌ 

தகாத வேத விரோத ஆகாரங்களைப்‌ புசித்தல்‌, 

அன்னியர்களை இம்சை செய்தல்‌, தீங்கு செய்கின்றவர்களைத்‌ 

தடுக்காமல்‌ அவர்களுக்கு உபகாரஞ்‌ செய்தல்‌-இந்நான்கும்‌ 

தேகத்தாலுண்டாகும்‌ பாவங்கள்‌. இவை போன்றவைகளைத்‌ 

தவிர்த்து அன்னியர்களுக்கு நன்மை உண்டாக நினைத்தல்‌, 

பொறாமை அடையாதிருத்தல்‌, அன்னியர்‌ சொத்தைத்‌ 

தனதாக்க எண்ணாதிருத்தல்‌, தனது மனைவி தவிர 

அன்னியமான பெண்களைத்‌ தாய்‌ சகோதரி முதலியவர்‌ 

களாகச்‌ சிந்தித்தல்‌- இவை மனத்தால்‌ வரும்‌ புண்ணியங்கள்‌. 

பொய்‌ சொல்லாமை, கோட்சொல்லாமை, இன்சொல்லாடல்‌, 

தோத்திரம்‌ செய்தல்‌. இவை நான்கும்‌ வாக்கினா லுண்டாகும்‌ 

புண்ணியங்கள்‌. அன்னியர்களுக்குத்‌ தீங்குண்டா குங்கால்‌ 

விலக்கல்‌ முதலான நன்மையான கிருத்தியங்களெல்லாம்‌ 

தேகத்தாலுண்டாகும்‌ புண்ணியங்கள்‌. 

அறிந்து செய்த பாவங்களும்‌ அறியாது செய்த 



அருள்நெறி 455 

பாவங்களும்‌ எவ்வாறு நீங்கும்‌? அறிந்த பாவங்கள்‌ செய்தபின்‌, 

தனக்குப்‌ பாவம்‌ செய்ததாக எவ்வகையிலாவது தெரிந்தபின்‌, 

“நாம்‌ பாவச்‌ செய்கையை முன்னமே தெரிந்தும்‌, 
மோகத்தாலும்‌, மறதியாலும்‌, அபிமானத்தாலும்‌, அகங்கார 

த்தாலும்‌, செல்வச்‌ செருக்காலும்‌, தாக்ஷிண்ய உடன்‌ 

பாட்டாலும்‌, உணவு பற்றியும்‌, புகழ்‌ பற்றியும்‌, வழக்கம்‌ 

பற்றியும்‌ செய்து விட்டோமே [> என்று பச்சாத்‌ தாபப்பட்டுப்‌ 

பெரியோர்களையடுத்து, அவர்களால்‌ நியமனம்‌ செய்யப்படும்‌ 

பிராயச்சித்தங்களைக்‌ கைக்கொண்டு, அவ்வண்ணம்‌ 

இச்சரீரத்தைத்‌ தவத்தாலும்‌ விரதத்தாலும்‌ இளைக்கச்‌ 

செய்வதுமன்றி: யாத்திரையாதிய மேற்கொண்டு, புண்ணிய 

ஸ்தலங்களிற்‌ சென்று வசித்து, இயன்ற அளவில்‌ அன்ன 

விரயஞ்‌ செய்தால்‌ நீங்கும்‌. மேலும்‌, சத்தியற்றவர்களாயும்‌ 

வார்த்திகர்களாயு முள்ளவர்கள்‌ மகான்களுக்குத்‌ தொண்டு 

செய்தால்‌ நீங்கும்‌ மகான்கள்‌ நேரிடாத பக்ஷத்தில்‌, 

பச்சாத்தாபத்துடன்‌ பாவ காரியங்களைச்‌ செய்யாமலும்‌, 

பாவிகளுடைய கூட்டத்தில்‌ பழகாமலும்‌, திருவருளைச்‌ 

சிந்தித்து அவர்கள்‌ தரத்திற்‌ கொத்த தெய்வங்களைச்‌ சிந்தித்துக்‌ 
கொண்டிருந்தால்‌ நீங்கும்‌. 

' அறியாத பாவங்கள்‌ யாவெனில்‌, நடக்குங்‌ காலத்திலும்‌, 

நீராடுங்‌ காலத்திலும்‌, சயன காலத்திலும்‌, தனக்குத்‌ 

தோன்றாமல்‌ நேரிடும்‌ பாவாங்களாம்‌. இதன்றி அவை 

மனத்திற்குப்‌ புலப்படாமலும்‌ உண்டாகும்‌. இவைகள்‌ யாவும்‌ 

தினஞ்‌ செய்யுஞ்‌ ஜபத்தாலும்‌, பாராயணத்தாலும்‌, 

ஸ்தோத்திரத்‌ தாலும்‌, விருந்துபசரித்தலாலும்‌, தெய்வம்‌ 

பராவலாலும்‌ நீங்கும்‌. 

பிராயச்சித்தம்‌ முதலியவைகள்‌ செய்யாவிட்டால்‌ 

பாவங்களாலடையுங்‌ கதி யென்ன? மனத்தால்‌ செய்யும்‌ 

பாவங்கட்குச்‌ சண்டாளாதி சரீரமுண்டாகும்‌. வாக்காற்‌ செய்த 

பாவங்கட்கு மிருகம்‌ முதலான சரீரமுண்டாகும்‌. தேகத்தால்‌ 

செய்யும்‌ பாவங்கட்கு மரம்‌ முதலான சரீரமுண்டாகும்‌. 

வேதாந்திகள்‌ “ பாவம்‌ முதலிய கருமங்களும்‌, 



456 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

புண்ணியம்‌ முதலிய ஏதுக்களும்‌ நமக்கில்லை நாம்‌ 

சர்வசாக்ஷி” என்கின்றார்களே- அஃதென்ன? தேகவாசனை, 

இந்திரியவாசனை, கரணவாசனை, பிராண வாயுவின்‌ 

செயற்கையிலுண்டாகும்‌ வேறுபாடு முதலிய நன்மைகளில்‌ 

சலிப்பற்று ஆகாரம்‌, நித்திரை, பயம்‌ முதலியவைகளில்‌ தாம்‌ 

சலித்தும்‌ சோர்ந்தும்‌ திடுக்கிட்டும்‌ இல்லாமல்‌ , நிவாத தீபம்‌ 

போல்‌ விளங்கும்‌ ஜீவன்முத்தர்கள்‌ சமூகத்தில்‌ பாவ 

கிருத்தியங்கள்‌ நடவா: புண்ணியங்களும்‌, பிரயோஜனம்‌ பற்றிச்‌ 

செய்யார்கள்‌ பொன்னும்‌ ஓடும்‌ சரியாகக்‌ காண்பார்கள்‌. அத்‌ 

தன்மையுடைய நித்திய முத்த சுத்த ஞான தேக சித்தர்கட்குப்‌ 

பாவபுண்ணியமில்லையென்று அவர்கள்‌ சொல்ல 

வேண்டியதில்லை: நமக்கே தொயும்‌. 

மேலும்‌, அவர்கள்‌ இந்தப்‌ பவுதிக சரீரத்தில்‌ 
வசித்தாலும்‌, சரீரமாகிய தத்துவ தாத்வி கங்கள்‌ இப்போது 
நமக்கு அசுத்த தேகமாயும்‌ அசுத்தப்‌ பொறியாயும்‌ அசுத்தக்‌ 
கரணமாயும்‌ அசுத்த அனுபவமாயும்‌ அசுத்த அறிவாயும்‌ 

இருப்பது போல்‌ இரா. தத்தபடத்தைப்‌ போல்‌ காரியத்தில்‌ 

இலதாயும்‌ - காரணத்திலுளதாயும்‌,  அறிவேவடிவாய்‌ 

அறிவேபொறியாய்‌ அறிவேமனமாய்‌ அறிவேயழகாய்‌ 

அறிவேயுருவாய்‌ அறிவேயுணர்வாய்‌ அறிவேயனுபவமாய்‌ 

அறிவேயறிவாய்‌ விளங்கும்‌. 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

அருள்நெறி முற்றிற்று. 



457 

5. திருவருண்‌ மெய்ம்மொழி 

ஆடாந்த சமரச சுத்த சன்மார்க்கப்‌ பெருநெறியின்‌ உண்மை 

“ ஒழுக்கங்களைக்‌ குறிக்கும்‌ அருட்பிரகாசத்‌ தந்தையார்‌ திருவருண்‌ 
பெய்ம்மொயி 

.... உலகத்தினிடத்தே பெறுதற்கு மிகவும்‌ அருமையாகிய 

மனித தேகத்தைப்பெற்ற நண்பர்களனைவரும்‌ நாமும்‌ 
அறியவேண்டுவதும்‌ ஒழுகவேண்டுவதும்‌ யாதெனில்‌: 

இயற்கையிற்றானே விளங்குகின்றவராய்‌ உள்ளவ 

ரென்றும்‌, இயற்கையிற்றானே உள்ளவராய்‌ விளங்குகின்றவ 

ரென்றும்‌, இரண்டு படாத பூரண இன்பமானவ ரென்றும்‌, 

எல்லா அண்டங்களையும்‌, எல்லா உலகங்களையும்‌, எல்லா 

பதங்களையும்‌, எல்லாச்‌ சத்திகளையும்‌, எல்லாச்‌ சத்தர்‌ 

களையும்‌, எல்லாக்‌ கலைகளையும்‌, எல்லாப்‌ பொருள்களையும்‌, 

எல்லாத்‌ தத்துவங்களையும்‌, எல்லா தத்துவி களையும்‌, எல்லா 

உயிர்களையும்‌, எல்லா செயல்‌ களையும்‌, எல்லா இச்சை 

களையும்‌, எல்லா ஞானங்களையும்‌, எல்லாப்‌ பயன்களையும்‌, 

எல்லா அனுபங்களையும்‌, மற்றை எல்லாவற்றையும்‌ தமது 

திருவருட்‌ சத்தியால்‌ தோற்றுவித்தல்‌, வாழ்வித்தல்‌, குற்றம்‌ 
நீங்குவித்தல்‌, பக்குவம்‌ வருவித்தல்‌, விளக்கஞ்‌ செய்வி த்தல்‌ 
என்னும்‌ ஐந்தொழில்கள்‌ முதலிய பெருங்கருணைத்‌. 

தொழில்களை இயற்றுவி க்கின்றவ ரென்றும்‌, எல்லாம்‌ 

ஆனவரென்றும்‌, ஒன்றும்‌ அல்லாதவ ரென்றும்‌, சர்வ 

காருண்ய ரென்றும்‌, சர்வவல்லபரென்றும்‌, எல்லாம்‌ 

உடையராய்த்‌ தமக்கு ஒருவாற்றானும்‌ ஒப்பு உயர்வு இல்லாத 

தனிக்பெருந்தலைமை அருட்பெருஞ்ஜோதியர்‌ என்றும்‌ சத்திய 

அறிவால்‌ அறியப்படுகின்ற உண்மைக்‌ கடவுள்‌ ஒருவரே, அகம்‌ 
புறம்‌ முதலிய எவ்விடத்தும்‌ நீக்கமின்றி நிறைந்த 
சுத்தமெய்யறிவு என்னும்‌ பூரணப்‌ பொதுவெளியில்‌, அறிவா 

ரறியும்‌ வண்ணங்களெல்லாமாகி விளங்குகின்றார்‌. 

அவ்வாறு விளங்குகின்ற ஒருவரேயாகிய கடவுளை 

இவ்வுலகினிடத்தே தீவர்களாகிய நாம்‌அறிந்து அன்புசெய்து 



458 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அருளையடைந்து அழிவில்லாத சத்திய சுகபுரணப்‌ 

பெருவாழ்வைப்‌ பெற்று வாழாமல்‌, பலவேறு கற்பனைகளாற்‌ 

பலவேறு சமயங்களிலும்‌ பலவேறு மதங்களிலும்‌ பலவேறு 

மார்க்கங்களிலும்‌ பலவேறு லக்ஷியங்களைக்‌ கொண்டு, நெடுங்‌ 

காலம்‌ பிறந்து பிறந்து, அவத்தை வசத்தர்களாகிச்‌ சிற்றறிவு 

மின்றி விரைந்து விரைந்து பல்வேறு ஆபத்துக்களினால்‌ 

துன்பத்தி லழுந்தி இறந்து இறந்து வீண்‌ போயினோம்‌, வீண்‌ 
போகின்றோம்‌. 

ஆதலால்‌, இனிமேலும்‌ ஜீவர்களாகிய நாம்விரைந்து 

விரைந்து இறந்து இறந்து வீண்போகாமல்‌ உண்மை அறிவு, 
உண்மை அன்பு, உண்மை இரக்கம்‌ முதலிய சுபகுணங்களைப்‌ 
பெற்று, நற்செய்கை உடையவர்களாய்‌, (எல்லாச்‌ 

சமயங்களுக்கும்‌, எல்லா மதங்களுக்கும்‌, எல்லா மார்க்கங்‌ 

களுக்கம்‌, உண்மைப்‌ பொதுநெறியாகி விளங்கும்‌ சுத்த 

சன்மார்க்கத்தைப்‌ பெற்றுப்‌ பேரின்பசித்திப்‌ பெருவாழ்வில்‌ 
பெருஞ்சுகத்தையும்‌ பெருங்களிப்பையும்‌ அடைந்து வாழும்‌ : 

பொருட்டு-மேற்குறித்த உண்மைக்கடவுள்‌ தாமே திருவுள்ளங்‌ 
கொண்டு சுத்தசன்மார்க்கத்தின்‌ முக்கிய லக்ஷியமாகிய 

உண்மை விளக்கஞ்‌ செய்கின்ற ஓர்‌ ஞானசபையைக்‌ 

சித்திவளாகம்‌ என்னும்‌ இச்சந்நிதானத்திற்கடுத்த 

உத்தரஞானசிதம்பரம்‌ அல்லது ஞானசித்திபுரம்‌ என்று 
குறிக்கப்படுகின்ற வடலூர்‌ பார்வதிபுரத்தில்‌ தமது திருவருட்‌ 

சம்மதத்தால்‌ இயற்றுவித்து, “ இக்காலந்‌ தொடங்கி அளவு 

குறிக்கப்படாத நெடுங்காலம்‌ அற்புத சித்திகள்‌ எல்லாம்‌ விளங்க 

யாமே அமர்ந்தருளித்‌ திருவிளையாடல்‌ செய்தருள்கின்றாம்‌” 

என்னும்‌ திருக்குறிப்பை இவ்விடத்தே தாயினுஞ்‌ சிறந்த 

பெருந்தயவுடைய நமது கருணையங்கடலாராகிய 

அருமைத்தந்தையார்‌ அருட்பிரகாச வள்ளலார்‌ முன்னிலை 

யாகப்‌ பலவாற்றானும்‌ பிரசித்தப்பட வெளிப்படுத்தி, 

அருட்பெருஞ்ஜோதி சொரூபராய்‌ அப்பெருங்கருணை 

வள்ளலாரது உடல்‌ யொருள்‌ ஆவிகளைக்‌ கொண்டு 

பொற்சபை சிற்சபைப்‌ பிவேசஞ்‌ செய்வி த்தருளி, அரியஅவரது 



திருவருண்‌ மெய்ம்மொழி 459 

திருமேனியில்‌ தாம்‌ கனிவுறக்‌ கலந்தருளிய எல்லாம்‌ 

வல்லசித்தத்‌ திருக்கோலங்கொண்டு, அருளர சாட்சித்‌ திருமுடி 

பொறுத்து அருள்‌ விளையாடல்‌ செய்தருளும்‌ நிமித்தம்‌, ஈரேழு 

பதினான்கு உலகங்களிலுள்ளவர்கள்‌ யாவரும்‌ ஒருங்கே, இஃது 

என்னை ! இஃது என்னை ! என்று அதிசயிக்கும்படி. வெளிப்பட 

எழுந்தருளும்‌ தருணம்‌ அடுத்த அதிசமீபித்த தருண 
மாயிருத்தலினால்‌-அங்ஙனம்‌ வெளிப்படுந்‌ திருவரவுபற்றி 

எதிர்பார்த்தலாகிய விரதங்‌ காத்தலில்‌ நிற்கும்‌ அல்லது 

நிற்கவேண்டிய நாம்‌ எல்லவரும்‌ மேற்குறித்த அசிந்திய அற்புதத்‌ 
திருவறவு நேரிட்ட கணத்திற்றானே, சுத்தசன்மார்க்க அரும்‌ 

புருஷார்த்தங்களின்‌ பெரும்‌ பயன்களாகிய எக்காலத்தும்‌ 

நாசமடையாத சுத்த அல்லது சுவர்ணதேகம்‌, பிரணவ தேகம்‌, 

ஞானதேகம்‌ என்னும்‌ சாகக்கலானுபவ சொரூப சித்தித்‌ 

தேகங்களும்‌ தன்‌ சுதந்தரத்தால்‌ தத்துவங்கள்‌ எல்லாவ 

ற்றையும்‌ நடத்துகின்ற தனிப்பெரு வல்லபமும்‌, கடவுள்‌ 

ஒருவரே என்றறிகின்ற உண்மை ஞானமும்‌, கருமசித்தி, 

யோகசித்தி, ஞானசித்தி முதலிய எல்லாச்‌ சித்திகளும்‌ 

பெறுகின்ற அருட்பேறும்‌ பெற்று வாழ்கின்ற பேரின்ப சித்திப்‌ 
பெரு வாழ்வை அடைவதற்கான சுத்தசன்மார்க்கத்‌ தனிப்பெரு 

நெறியைப்‌ பற்றுவதற்குரிய உண்மை ஒழுக்கங்களில்‌ 

நாமெல்லவரும்‌ தனித்தனி ஒழுக வேண்டுவது அவசிய 

மாகலில்‌, அவ்வொழுக்கங்கள்‌ இவை என உணரவேண்டுவது.. 

சன்மார்க்கப்‌ பெருநெறியின்‌ ஒழுக்கங்கள்‌ இந்திரிய 

ஒழுக்கம்‌, கரண ஒழுக்கம்‌, ஜீவ ஒழுக்கம்‌, ஆன்ம ஒழுக்கம்‌ என 

நான்கு வகைப்படும்‌. 

அவற்றுள்‌ இந்திரிய ஒழுக்கம்‌ என்பது-நாத முதலிய 

ஸ்தோத்திரங்களை உற்றுக்கேட்டல்‌, மற்றவை கேளாதிருத்தல்‌, 

கொடுஞ்சொல்‌ முதலியவை செவிபுகாமல்‌ நிற்றல்‌, 

அசுத்தங்களைத்‌ தீண்டாதிருத்தல்‌, கொடூரமாகப்‌ 

பாராதிருத்தல்‌, ருசியின்மீது விருப்பமின்றியிருத்தல்‌, சுகந்தம்‌ 
விரும்பாதிருத்தல்‌ என்னும்‌ ஞானேந்திரிய ஒழுக்கமும்‌: இனிய 

வார்த்தையாடுதல்‌, பொய்‌ சொல்லாதிருத்தல்‌, ஜீவஹிம்சை 



460 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

நேரிடுங்கால்‌ எவ்விதத்‌ தந்திரத்திலாவது தடைசெய்தல்‌, 

பெரியோரிடத்திற்‌ செல்லுதல்‌- என்றால்‌-சாதுக்களிடம்‌ 

பரிச்சயம்‌ பண்ணுதல்‌ உயிர்க்கு உபகரிக்கும்‌ நிமித்தம்‌ 

சஞ்சரித்தல்‌, உயிர்க்கு உபகார நிமித்தம்‌ கையால்‌ உபகரித்தல்‌, 

மலஜல உபாதைகள்‌ அளவு மீறாமலும்‌ கிரமங்குறையாலும்‌ 

அளவை போல்‌ தந்திர ஓஷதிகளாலும்‌ ஆகாரப்‌ பக்குவத்தாலும்‌ 

பவுதிகப்‌ பக்குவத்தாலும்‌ செய்வி த்தல்‌ என்னும்‌ கருமேந்திரிய 

ஒழுக்கமும்‌ ஆகும்‌. 

... கரண ஒழுக்கம்‌ என்பது-சிற்சபையின்கண்‌ மனதைச்‌ 

செலுத்துவது தவிர மற்றெந்தவகை ஆபாசத்திலும்‌ 

செலுத்தாமல்‌ இழுத்துமேற்குறித்த இடத்தில்‌ நிறத்துதல்‌, பிறர்‌ 
குற்றம்‌ விசாரியாதிருத்தல்‌, தன்னை மதியாதிருத்தல்‌, 

செயற்கைக்‌ குணங்களாலுண்டாகிய கெடுதிகளை நீக்கி 

இயற்கையாகிய சத்துவ மயமாயிருத்தல்‌, பி றர்மேற்கோபியா 

திருத்தல்‌, தனது சத்ருக்களாகிய தத்துவங்களைக்‌ 

கோபித்தல்‌, அக்கிரம அதிக்கிரமப்‌ புணர்ச்சி செய்யாதிருத்தல்‌ 

முதலியவாம்‌. 

ஜீவ ஒழுக்கம்‌ என்பது-எல்லா மனிதரிடத்தும்‌ ஜாதி, 

சமயம்‌, குலம்‌, கோத்திரம்‌, சூத்திரம்‌, சாத்திரம்‌, தேசம்‌, 

மார்க்கம்‌, உயர்வு, தாழ்வு, முதலிய பேதமற்றுத்‌ தானக நிற்றல்‌ 

முதலியவாம்‌. 

ஆன்ம ஒழுக்கம்‌ என்பது- எண்பத்து நான்கு நூறாயிரம்‌ 

யோனி பேதங்களிடத்துமுள்ள ஆன்மாக்களிடத்து இரங்கி, 

ஆன்மாவே சபையாகவும்‌ அதனுள்ளொளியே பதியாகவும்‌ 

கண்டு கலந்து பூரணமாக நிற்றல்‌ முதலியவாம்‌. 

இங்ஙனம்கூறிய ஒழுக்கங்களுள்ளே இந்திரிய ஒழுக்கம்‌ 

கரண ஒழுக்கம்‌ என்னுமிவற்றை நாம்‌ ஒவ்வொருவரும்‌ 

உண்மை யுணர்ச்சியுடன்‌ மேற்கொண்டு ஓழுகவேண்டும்‌: ஜீவ 

ஒழுக்கம்‌ ஆன்ம ஒழுக்கம்‌ என்னும்‌ இரு வகையான அரிய 

ஒழுக்கங்கள்‌ திருவருட்டுணை பெற்ற பின்னரன்றிக்‌ கைகூடா. 

ஆதலால்‌, அவ்வொழுக்கங்களைப்‌ பெற்று ஒழுக 

வேண்டுவதற்கும்‌ஆன நன்முயற்சிகளில்‌ பழகவேண்டும்‌. 



திருவருண்‌ மெய்ம்மொழி 461 

அன்றியும்‌ :- 

இவ்வண்ணமான ஓஒழுக்கங்களில்‌ இயன்ற மட்டில்‌ 

ஒழுகப்பெற்று, இடந்தனித்திருத்தல்‌, இச்சையின்றி நுகர்தல்‌, 

தெய்வம்‌ பராவல்‌, பிறவுயிர்க்கிரங்கல்‌, பெருங்குணம்‌ பற்றல்‌, 

பாடிப்பணிதல்‌, பத்தி செய்திருத்தல்‌ முதலிய நற்செய்கைகளில்‌ 

பலகால்‌ முயன்று முயன்று பழகிப்‌ பழகி இருத்தல்‌ வேண்டும்‌. 

அன்றியும்‌ :- 

சைவம்‌, வைணவம்‌, சமணம்‌, பெளத்தம்‌ முதலாகப்‌ பல 

யெயர்‌ கொண்டு பலபட விரிந்த அளவிறந்த சமயங்களும்‌ 

அச்சமயங்களிற்‌ குறித்த சாதனங்களும்‌ தெய்வங்களும்‌ கதிகளும்‌ 

தத்துவசித்தி விகற்ப பேதங்களென்றும்‌, அவ்வச்சமயங்களிற்‌ 

பலபட விரிந்த வேதங்கள்‌, ஆகமங்கள்‌, சாத்திரங்கள்‌, 

புராணங்கள்‌ முதலிய கலைகள்‌ எல்லாம்‌ தத்துவசித்திக்‌ 

கற்பனைக்‌ கலைகளென்றும்‌, வேதாந்தம்‌ சித்தாந்தம்‌ முதலாகப்‌ 

பலபெயர்‌ கொண்டு பலபட விரிந்த மதங்களும்‌ மார்க்கங்களும்‌ 

சுத்த சன்மார்க்க அனுபவ லேசசித்தி பேதங்க ளென்றும்‌ 

கேள்விப்பட்டிருக்கின்றனம்‌. ஆகலில்‌, அத்திருவார்த்‌ 

தைகளில்‌ உண்மையான நம்பிக்கை கொண்டு, அவ்வவற்றின்‌ 

உண்மைகளை உள்ளபடியே உணர்த்தப்பெற்று அவைகளின்‌ 

அனுபவங்களை அடைதல்‌ வேண்டுவதுபற்றி, அவ்வச்சமய 

மதாசாரங்களைச்‌ சிறிதும்‌ அனுட்டியாது நிற்றலும்‌, அவற்றின்‌ 

சத்திய உணர்ச்சி கொள்ளாமல்‌ விடுதலும்‌ வேண்டும்‌. 

அன்றியும்‌ :- 

உலகியற்கண்‌ பொன்‌ விஷய இச்சை, பெண்‌ விஷய 

- இச்சை, மண்‌ விஷய இச்சை முதலிய எவ்வி ஷய இச்சைகளிலும்‌ 

நமது அறிவை ஒர்‌ அணுத்துணையும்‌ பற்றுவிக்காமல்‌, 

பொதுப்படநல்லறிவு, கடவுள்‌ பக்தி, உயிரக்கம்‌, 

பொதுநோக்கம்‌, திரிகரண அடக்கம்‌ முதலிய நற்குண 

ஒழுக்கங்களில்‌ நின்று, உண்மையுரைத்தல்‌, இன்சொல்லாடல்‌, 

உயிர்க்குபகரித்தல்‌ முதலியவாகக்‌ குறித்த நற்செய்கை களையும்‌ 

உள்ளபடி பெற்று, சித்திவளாகம்‌ என்னும்‌ இம்மஹா 

சந்நிதானத்திற்றானே தரிக்கப்பெறவும்‌: உலகமுகப்பட்ட 



462 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

பராக்கினால்‌ விலகி ஏமாந்துவி டாமலும்‌: நமது எல்லாம்‌ 

வல்ல ஆண்டவனார்‌ அற்புதத்‌ திருவரவுகுறிக்கும்‌ 

வெளிப்படுகைக்கு எதிர்ப்பார்க்கும்‌ நிலையினராய்‌, எல்லா 

அண்ட சராசங்களையும்‌ தமது தனித்திருவருட்‌ செங்கோல்‌ 

கொண்டு நடாத்துவித்தருளும்‌ பேரருட்‌ பெருங்‌ கருணை 

வாய்ந்த தனிப்பெருந்தலைவரது அரிய திருவருகைச்‌ 

சம்பந்தமான வழிபடுகை அல்லது மங்கலம்புனைதல்‌ முதலிய 

திருப்‌ பணியினிடம்‌ நமது கரணேந்திரியங்களை விடுத்துக்‌ 

குதூகலத்துடன்‌ விந்துவிளக்கம்‌ நாதஒஓலி என்பவற்றால்‌ 

புறக்கடையில்‌ விலகப்படாமலும்‌: ஆண்டவனாரது அருளற்புத 

ஞான சித்தத்திருமேனியின்‌ மங்கலத்‌ திருக்கோலத்தைக்‌ 

கண்காட்சியாக உடல்‌ குழைய உள்ளங்குளிர ஆனந்தக்‌ 

கண்ணீர்கொண்டு பரவசத்துடன்‌ தரிசிக்கப்‌ பெறும்‌, பெரும்‌ 

புண்ணிய முடையவர்களாய்‌ எதிர்பட வாய்க்கப்பெறவும்‌ 

நின்றோமே யானால்‌: 

நாம்‌ எல்லவரும்‌ சுத்த சன்மார்க்கத்தினுக்கு 

உரிமையுடையவர்களாகி, அறிவுவந்தகால முதல்‌ கண்டறியாத 

அற்புதக்‌ காட்சிகளையும்‌ கேட்டறியாத அற்புதக்‌ 

கேள்விகளையும்‌, அறிந்தறியாத அற்புத அறிவுகளையும்‌, 
அடைந்தறியாத அற்புதக்‌ குணங்களையும்‌, செய்தறியாத 

அற்புதச்‌ செயல்களையும்‌, அனுபவி த்தறியாதஅற்புத 
அனுபவங்களையும்‌ வெளிப்படத்‌ தரிசிக்கும்‌ அதே கணத்தின்‌ 

உள்ள- பெற்றுப்‌ பெருங்‌ களிப்புடன்‌ எக்காலத்தும்‌ எவ்விடத்தும்‌ 

எவ்வி தத்தும்‌ தடைபடாத சத்திய சுகபூரணப்‌ பெருவாழ்வு 

என்னும்‌ பேரின்ப சித்திப்‌ பெருவாழ்வில்‌ வாழப்‌ பெறுவோம்‌. 

இது சத்தியம்‌, இது சத்தியம்‌, இது சத்தியம்‌. 
இங்ஙனம்‌ நமது ஆண்டவரால்‌ விரித்து 

விவகரிக்கப்பட்ட மலையிலக்கான பொய்யாப்‌ பெருமொழி 

யென்னும்‌ கருணாரசத்தின்‌ வெள்ளப்‌ பெருகத்தில்‌ ததும்பி 

வழிந்த மந்திரத்‌ திருவருண்‌ மெய்ம்மொழிகளின்‌ சுருக்கம்‌. 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

திருவருண்மெய்ம்மொழி முற்றிற்று. 



463 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

6. பேருபதேசம்‌ 

ஸ்ரீ முக வருஷம்‌, ஐப்பசி மாதம்‌, 7ஆம்‌ நாள்‌, புதவாரம்‌, பகல்‌ 
8 மணிக்கு,மேட்டுக்குப்பம்‌ என்னும்‌ சித்திவளாகத்‌ திருமாளிகையில்‌ 

முதன்‌ முதவில்‌ கொடி கட்டினவுடனே நடந்த நிகழ்ச்சியின்‌ குறிப்பு. 

இங்குள்ள நீங்கள்‌ எல்லவரும்‌ இதுவரைக்கும்‌ இருந்தது 

போல்‌ இனியும்‌ வீண்காலம்‌ கழித்துக்‌ கொண்டிராதீர்கள்‌. இது முதல்‌ 

சாலைக்கு* ஆண்டவர்‌ போகின்ற -பத்துத்‌ தினமாகிய கொஞ்சக்‌ 

காலம்‌- வரையில்‌, நீங்கள்‌ எல்லவரும்‌ நல்ல விசாரணையில்‌ 

இருந்து கொண்டிருங்கள்‌. அந்த விசாரணை எது வென்றால்‌: 

நம்‌ நம்முடைய நிலை எப்படிப்பட்டது? நமக்கு மேல்‌ நம்மை 

அதிஷ்டிகின்ற தெய்வத்தினுடையநிலை எப்படிப்பட்டது? 

என்று விசாரிக்க வேண்டியது. அதற்குத்தக்கபடி, நீங்கள்‌ 
ஒருமித்தாவ்து, அல்லது தனித்தனியாகவாவது, உங்களறி 

விற்கும்‌ ஒழுக்கத்துக்கும்‌ ஒத்தவர்களுடன்‌ கூடியாவது, அல்லது 
வேலாயுத முதலியாரைக்‌ கேட்டால்‌ மனுஷ்யதரத்தில்‌ 

போதுமான வரையில்‌ சொல்லுவார்‌ - அவரிடம்‌ அப்படிக்‌ 

கேட்டாவது நல்ல விசாரணையிலிருங்கள்‌. அல்லது, 

தனியாகவும்‌ விசாரிக்கலாம்‌. இவ்விசாரணை முகத்தி 
லிருந்தால்‌, நமது ஆன்மஅறிவை விளக்கமின்றி மூடிக்‌ 

கொண்டிருக்கின்ற அனந்தத்‌ திரைகளில்‌ அழுத்தமா 

யிருக்கின்ற முதல்‌ திரையாகிய பச்சைத்திரை முதலில்‌ நீங்கி 

விடும்‌. அது நீங்கினால்‌, மற்றத்‌ திரைகள்‌ அதிக விரைவில்‌ 
நீங்கிப்போய்விடும்‌. அந்தப்‌ பசுமை வர்ணம்‌ எப்படிப்பட்ட 
தென்றால்‌, கருமைக்கு முதல்‌ வர்ணமான பசுமை இருக்‌ 

கின்றது. இப்படிப்பட்ட அழுத்தமான திரை நீங்கவேண்டு 
மென ஸ்தோத்திரித்தும்‌, தெய்வத்தை நினைத்தும்‌, நமது 

குறையை ஊன்றியும்‌-இவ்வண்ணமாக, இருக்கின்றபோதும்‌ 

படுக்கின்றபோதும்‌ இடைவிடாது இவ்விசாரத்தோடு 

ஆண்டவர்‌ நமக்குண்மை தெரிவிக்க வேண்டு மென்கின்ற 

முயற்சியுடனிருந்தால்‌ தெரிய வேண்டியதைத்‌ 



464 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

தெரிந்துகொள்ளலாம்‌. 

அவ்விசாரம்‌ பரம்‌, அபரம்‌ என்று இரண்டு வகையா 

யிருக்கின்றது. இவற்றில்‌ பரம்‌ பரலோக விசாரம்‌, அபரம்‌ 

இகலோக விசாரம்‌. இவ்விரண்டில்‌ இகலோக விசாரம்‌ 

விசார மல்ல. சாதாரணமாக ஒருவன்‌ வி -. சாரம்‌ செய்து 

கொண்டிருக்கின்றானே யென்றால்‌, அவ்விசாரம்‌ 

விசாரமாகாது, உண்மை விசாரமுமல்ல. ஏனெனில்‌:. 

விசார மென்கின்றதற்குப்‌ பொருள்‌:. வி. சாரம்‌ என்பதில்‌ வி 

சாதாரண உலக விசாரத்தை மறுக்க வந்தது? அது மேலும்‌ 

பரலோக விசாரத்தையே குறிக்கும்‌ பொருட்டு வந்தது. 

ஜலத்திலிருக்கன்ற பாசியை நீக்குவது போல்‌, நமது 
ஆன்மாவைத்‌ தெரியவொட்டாமல்‌ மூடியிருக்கின்ற பச்சைத்‌ 

திரையாகிய ராகாதிகளை விசார. அதியுஷ்ணத்தாலல்லது, 

மற்ற உஷ்ணங்களால்‌ நீக்கமுடியாது. அந்த உஷ்ணம்‌ 

யோகியினுடைய அனுபவதில்‌ தெரியும்‌. அதை மனுஷ்ய 

தரத்தில்‌ உண்டு பண்ணுவதற்குத்‌ தெரியாது. அந்த 
விசாரத்தைவி ட ஆண்டவரை ஸ்தோத்திரம்‌ செய்கின்றதிலும்‌ 

தெய்வத்தை நினைகின்றதிலும்‌ அதிக உஷ்ணம்‌ உண்டாகும்‌. 
யோகிகள்‌ வனம்‌, மலை; முழை முதலியவற்றிற்குப்‌ போய்‌, 

நூறு; ஆயிரம்‌ முதலிய வருஷகாலம்‌ தவஞ்‌ செய்து, 

இவ்‌உஷ்ணத்தை உண்டு பண்ணிக்‌ கொள்ளுகிறார்கள்‌. 

இப்படித்‌ தவம்‌ செய்து. உஷ்ணத்தை உண்டு பண்ணிக்‌ 

கொள்ளுகிறதைப்‌ பார்க்கிலும்‌, தெய்வத்தை ஸ்தோத்திரம்‌ 

செய்கின்றதிலும்‌ நினைக்‌ கின்றதிலும்‌, இதை விடக்‌ கோடிப்‌ 

பங்கு, பத்துகோடிப்‌ பங்கு அதிகமாக உஷ்ணம்‌ உண்டு 

பண்ணிக்‌ கொள்ளலாம்‌. எவ்வாறெனில்‌: ஒரு ஜாம நேரம்‌, 

மனத்தில்‌ இக விசார மின்றிப்‌ பர விசாரிப்புடன்‌ ஆன்ம 

நெகிழ்ச்சியோடு தெய்வத்தைச்‌ சிந்தித்துக்‌ கொண்டாவது 

அல்லது ஸ்தோத்திரம்‌ செய்து கொண்டாவ திருந்தால்‌, நாம்‌ 

பெற வேண்டியதைப்‌ பெற்றுக்‌ கொள்ளலாம்‌. ஆதலால்‌, 

இவ்வுலகத்தில்‌ வி -- சார மென்கின்ற உண்மை தெரியாது, 

விசாரமென்று வழங்கி, அதைத்துக்க மென்றே சொல்லு 



பேருபதேசம்‌ 465 

வார்கள்‌. நாம்‌ அப்படி அர்த்தம்‌ பண்ணக்‌ கூடாது. அவர்கள்‌ 

பண்ணுகின்றது-துக்கமே விசார மென்கின்றது- அது தப்பு: 

அவ்வர்த்தமுமன்று. சார மென்கின்றது துக்கம்‌. வி -. சார 

மென்கின்றது துக்க நிவர்த்தி. வி -- உபசர்க்கம்‌. 

சாரமென்கின்ற துக்கத்தை நிவர்த்தித்து ஆதலால்‌, விசார 

மென்கின்றது முன்‌ சொன்னபடி பரலோக விசாரத்தையே 

குறிக்கின்றது. ஆதலால்‌ இடைவிடாது நாம்‌ விசார வசத்தரா 

யிருக்க வேண்டியது. மேலும்‌ வி.. சார மென்பது :. 

வி -. விபத்து: சாரம்‌ -. நீக்குதல்‌, நடத்தல்‌. ஆதலால்‌ 
இடைவிடாது நன்முயற்சியின்கண்‌ பயிலுதல்‌ வேண்டும்‌. 

மேலும்‌, சிலர்‌ “ இது ஆண்டவர்‌ வருகின்ற தருணமாக 

இருக்கின்றதே! இத்தருணத்தில்‌ முயற்சி செய்வானேன்‌? 
ஆண்டவர்‌ வந்தவுடனே பெற வேண்டியதை நாம்‌ 

பெற்றுக்கொள்ளபடாதோ?”” என்றுவினவலாம்‌. ஆம்‌, இஃது- 
தாம்‌ வினவியது நலந்தான்‌. ஆண்டவர்‌ வரப்போகின்றதும்‌ 

சத்தியந்தான்‌. நம்மவர்களின்‌ திரை நீங்கப்‌ போகின்றதும்‌ 
சத்தியந்தான்‌. நீங்களெல்லவரும்‌ பெற வேண்டியதைப்‌ 
பெற்றுக்கொள்ளுகின்றதும்‌ சத்தியந்தான்‌. ஆனால்‌, முன்‌ 

சொன்ன ரகசம்பந்தமான பச்சைத்திரை இரண்டு கூறாக 

இருக்கின்றது. யாவெனில்‌:. ௮சுத்தமாயாதிரை, சுத்தமா 

யாதிரை யென்னும்‌ இரண்டுமாம்‌. இவை &ீழ்ப்பாகத்திலொரு 

கூறும்‌ மேற்பாகத்திலொரு கூறுமாக இருக்கும்‌. கீழ்ப்பாகத்தி 

லுள்ளது அசுத்தமாயதிரை. மேற்‌ பாகத்தில்‌ சுத்தமாயாதிரை 

இருக்கும்‌. இவற்றில்‌ அசுத்தமாயாதிரை இகலோக போக லக்ஷிய 

முடையது. சுத்தமாயாதிரை பரலோக சாத்தியத்தையுடையது. 

இவற்றில்‌-ஆண்டவர்‌ வந்து அனுக்கிரகஞ்‌ செய்கின்ற போது, 

முயற்சியில்லாத சாதாரண மனுஷ்யர்களுடைய க&ீழ்ப்பாகத்‌ 

திலிருக்கின்ற அசுத்தமாயை யென்னும்‌ பச்சைத்திரையை 

மாத்திரம்‌ நீக்குவார்‌. அதலால்‌, அக்காலத்தில்‌ நாம்‌ அத்திரை 
நீங்கியவுடன்‌ கூடிய வரையில்‌ சுத்தமாய்ப்‌ புனிதர்களாக 

இருக்கலாமேயல்லது, பெற வேண்டியதைப்‌ பெற்றுக்‌ கொள்ளு 

கிறதற்குக்‌ கூடாது. மேலும்‌, பஞ்சகிருத்திய வி பவங்களும்‌ இதர 



466 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சித்தி முதலியவையும்‌ ஆன்மானுபவத்தையும்‌ செய்யவும்‌ 

பெறவும்‌ கூடாது. பின்னும்‌ நன்முயற்சி செய்தே மேலேற 

வேண்டும்‌. 

மேலும்‌, இத்தருணம்‌ இங்கு உண்டாகும்‌ கூச்சல்‌ 

முதலியவையும்‌ அடுத்தவர்களுக்குப்‌ பக்குவம்‌ வருவிக்கவும்‌ 

பாவிகளை விலக்கவும்‌ உண்டாயின. ஆதலால்‌ நாம்‌ 

எல்லவரும்‌ இத்தருணம்‌ இப்போதே விசேஷ 

நன்முயற்சியுடனே இருந்தால்‌, ஆண்டவர்‌ வருகின்றபோது, நம்‌ 

கீழ்ப்‌ பாகத்திலுள்ள அசுத்தமாயாதிரையோடு கூடி 

மேற்பாகத்திலிருக்கின்ற சுத்தமாயையினுடைய பச்சைத்‌ 

திரையும்‌ நீங்கிப்போய்விடும்‌. கருமையிற்‌ பச்சை வண்ண 

முடையது அசுத்தமாயாதிறை. பொன்மையிற்‌ பச்சை வண்ண. 

முடைய சுத்தமாயாதிரை. நீங்கினபிறகு, மற்ற எட்டுத்‌ 
திரைகளும்‌ அதிக விரைவில்‌ நீங்கிப்‌ போய்விடும்‌. 

இத்திரைகளின்‌ வி வரத்தைத்‌ திருவருட்பெருஞ்ஜோதி அகவலில்‌ 

கண்டுணர்க. மேலும்‌, இது நீங்கனவுடனே ஒருவன்‌ 

பஞ்சகிருத்திய முதலானவையுஞ்‌ செய்வான்‌. ஆதலால்‌, 

ஓவ்வொருவரும்‌ முயற்சியுடனே இருந்தால்‌, அதற்குத்‌ தக்க 

லாபத்தைப்‌ பெற்றுக்கொள்ளலாம்‌. 

இதற்கு மேற்பட, நாம்‌ நாமும்‌ முன்‌ பார்த்தும்‌ கேட்டும்‌ 

லக்ஷியம்‌ வைத்துக்கொண்டிருந்த வேதம்‌, ஆகமம்‌, புராணம்‌, 

இதிகாசம்‌ முதலிய கலைகள்‌ எதனிலும்‌ லக்ஷியம்‌ 

வைக்கவேண்டாம்‌. ஏனென்றால்‌, அவைகளில்‌ ஒன்றிலாவது 

குழூ௨க்குறி யன்றித்‌ தெய்வத்தை இன்னபடி என்றும்‌, 

தெய்வத்தினுடைய உண்மை இன்னதென்றும்‌, கொஞ்சமேனும்‌ 

புறங்கவியச்‌ சொல்லாமல்‌, மண்ணைப்‌ போட்டு மறைத்து 

விட்டார்கள்‌. அணுமாத்திரமேனுந்‌ தெரிவிக்காமல்‌, பிண்ட 

லக்ஷணத்தை அண்டத்தில்‌ காட்டினார்கள்‌. யாதெனில்‌. 

கைலாசபதி என்றும்‌ வைகுண்டபதி என்றும்‌ 

சத்தியலோகாதிபதி யென்றும்‌ பெயரிட்டு, இடம்‌, வாகனம்‌, 

ஆயுதம்‌, வடிவம்‌, ரூபம்‌ முதலியவையும்‌ ஒரு மனுஷ்யனுக்கு 

அமைப்பதுபோல்‌ அமைத்து, உண்மையாக இருப்பதாகச்‌ 



பேருபதேசம்‌ 467 

சொல்லி யிருக்கின்றார்கள்‌. “ தெய்வத்துக்குக்‌ கை, கால்‌ 

முதலியன இருக்குமா?” என்று கேட்பவர்க்குப்‌ பதில்‌ சொல்லத்‌ 
தெரியாது விழிக்கின்றார்கள்‌. இஃது உண்மையாக 

இருப்பதாகவே முன்னும்‌ பின்னும்‌ உள்ள பெரியவர்களென்று 

பெயரிட்டுக்‌ கொண்டிருந்தவர்களும்‌ உண்மையை அறியாது, 

அப்படியே கண்ணை மூடிக்கொண்டு உளறியிருக்கிறார்கள்‌. 

ஆனால்‌, ஆதியிலே இதை மறைத்தவன்‌ ஓர்‌ வல்லவன்‌. அவன்‌ 

மறைத்ததை இதுவரைக்கும்‌ ஒருவரும்‌ கண்டபாடில்லை. 

அவன்‌ பூட்டிய அந்தப்‌ பூட்டை ஒருவரும்‌ திறக்க வில்லை. 

இதுவரைக்கும்‌ அப்படிப்பட்டவன்‌ பூட்டிய பூட்டை உடைக்க 

ஒருவரும்‌ வரவில்லை. அவைகளில்‌ ஏகதேச கர்மசித்திகளைக்‌ 

கற்பனைகளாகச்‌ சொல்லியிருக்கின்றார்கள்‌. அதற்காக 

ஒவ்வொரு சித்திக்கும்‌ பத்து வருஷம்‌ எட்டு வருஷம்‌ பிரயாசை 
எடுத்துக்கொண்டால்‌, அற்ப சித்திகளை அடையலாம்‌. 

அதற்காக அவற்றில்‌ லக்ஷியம்‌ வைத்தால்‌, ஆண்டவரிடத்தில்‌ 

வைத்துக்‌ கொண்டிருக்கின்ற லக்ஷியம்‌ போய்விடும்‌. ஆண்டவ 

ரிடத்தில்‌ வைத்த லக்ஷியம்‌ போய்‌ விட்டால்‌ நீங்கள்‌ 

அடையப்போகின்ற பெரிய பிரயோஜனம்‌ போய்விடும்‌. 

அல்லது, அதில்‌ முயற்சிசெய்து, அவ்வளவு காலம்‌ உழைத்து, 

அந்த அற்பப்பிரயோஜனத்தைத்‌ தெரிந்து கொண்டு, அதனால்‌ 
ஒரு லாபத்தை ஏகதேசம்‌ அடைந்தால்‌, முக்கிய லாபம்‌ 

போய்விடும்‌. ஆகையால்‌, அவைகளில்‌ லக்ஷியம்‌ வைக்காமல்‌, 

ஆண்டவரிடத்திலேயே லக்ஷியம்‌ வைக்க வேண்டியது. முன்‌ 

சொன்ன ஏகதேச சித்தி கற்பனை யென்கின்றது வாசகப்‌ 

பெருவிண்ணப்பத்தாலும்‌ இயல்‌ வேதாகமங்கள்‌ புராணங்கள்‌ 

என்ற அருள்விளக்கமாலைப்‌ பாசுரத்‌ தாலு முணர்க. * மேலும்‌ 

அதிற்கண்ட குறிப்பையுந்‌ தெரிந்து கொள்ளுங்கள்‌. 

* இயல்வே தாகமங்கள்‌ புராணங்கள்‌ இதி காசம்‌ 
இவைமுதலா இந்திரசா லங்கடையா உரைப்பார்‌ 

மயல்‌ஒருநூல்‌ மாத்திரந்தான்‌ சாலம்‌ என அறிந்தார்‌ 

மகனே நீ நூலனைத்தும்‌ சாலம்‌ என அறிக 

செயல்‌அனைத்தும்‌அருளொளியால்‌ காண்கஎன எனக்கே 

திருவுளம்பற்‌ றியஞான தேசிகமா மணியே -திரு அருட்பா 4176 



468 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

இது போல்‌ வியாகரணம்‌, தொல்காப்பியம்‌, 

பாணிநீயம்‌ முதலியவைகளில்‌ சொல்லிருக்கின்ற 

இலக்கணங்கள்‌ குற்றமே. எவ்வாறெனில்‌ தொண்ணூறு 

தொள்ளாயிரம்‌ என்கின்ற கணிதத்தின்‌ உண்மையை நூன்‌ 

சொன்ன பிறகு தெரிந்து கொண்டீர்களல்லவா? இப்படியே 

ஒன்று , இரண்டு, முதல்‌ நூறு முதலான இலக்கங்களுக்கும்‌ உகர 

இறுதி வருவானேன்‌? ஒருவாறு சித்தர்கள்‌ காரணப்‌ பெயராக 

இட்டிருக்கிறார்கள்‌. தொல்‌:- நூறு தொண்ணூ றென்றும்‌, 

தொல்‌: ஆயிரம்‌ தொள்ளாயிரமென்றும்‌ வழங்குகின்றன. 

தொல்‌ என்பது ஒன்று குறையத்‌ தொக்கது. தொன்மை தொல்‌ 

லெனப்‌ பிரிந்தது. வழக்கத்தில்‌ தொள்ளாயிரம்‌ தொண்ணூறு 

என மருவியது. இதற்குப்‌ பத்திடத்திற்கு ஓரிடம்‌ குறைந்த முன்‌ 
ஆயிரமென்றும்‌, ஒன்று குறைந்த பத்தென்றும்‌ ஒருவாறு 
கொள்க. இப்படி நான்‌ சொன்னது போல்‌ சொன்னால்‌ சிறு 

குழந்தைகள்‌ கூட அறிந்து கொள்ளும்‌. 

இதுபோல்‌, சைவம்‌, வைணவம்‌ முதலிய 

சமயங்களிலும்‌, வேதாந்தம்‌ , சித்தாந்தம்‌ முதலிய மதங்களிலும்‌ 

லக்ஷியம்‌ வைக்க வேண்டாம்‌. அவற்றில்‌ தெய்வத்தைப்‌ பற்றிக்‌ 

குழு௨க்‌ குறியாகக்‌ குறித்திருக்கின்றதே அன்றிப்‌ புறங்கவி யச்‌ 

சொல்லவில்லை. அவ்வாறு பயிலுவோமேயானால்‌ நமக்கு 

காலமில்லை. ஆதலால்‌ அவற்றில்‌ லக்ஷியம்‌ வைக்கவேண்டாம்‌. 

ஏனெனில்‌, அவைகளிலும்‌-அவ்‌ வச்சமய மதங்களிலும்‌- அற்பப்‌ 

பிரயோஜனம்‌ பெற்றுக்‌ கொள்ளக்கூடுமே யல்லது, ஒப்பற்ற 

பெரிய வாழ்வாகிய இயற்கையுண்மை என்னும்‌ ஆன்மானு 

பவத்தைப்‌ பெற்றுக்‌ கொள்கின்றதற்கு முடியாது. ஏனெனில்‌ 

நமக்குக்‌ காலமில்லை. மேலும்‌, இவைகளுக்‌ கெல்லாம்‌ சாக்ஷி 

நானேயிருக்கின்றேன்‌. நான்‌ முதலில்‌ சைவ சமயத்தில்‌ லக்ஷியம்‌ 

வைத்துக்‌ கொண்டிருந்தது இவ்வளவு வென்று அளவு 

சொல்லமுடியாது. அது பட்டணத்துச்‌ சுவாமிகளுக்கும்‌ 

வேலாயுத முதலியாருக்கும்‌ இன்னும்‌ சிலருக்கும்‌ தெரியும்‌. 

அந்த லக்ஷியம்‌ இப்போது எப்படிப்‌ போய்விட்டது. 

பார்த்தீர்களா ! அப்படி லக்ஷியம்‌ வைத்ததற்குச்‌ சாக்ஷிவேறே 



பேருபதேசம்‌ 469 

வேண்டியதில்லை. நான்‌ சொல்லி யிருக்கிற-திருவருட்பாவில்‌ 

அடங்கி யிருக்கிற-ஸ்தோத்திரங்களே போதும்‌. அந்த 

ஸ்தோத்திரங்களையும்‌ மற்றவர்களுடைய ஸ்தோத்தி 

ரங்களையும்‌ சபைக்குக்‌ கொண்டு வந்தால்‌, அவைகளே சாக்ஷி 

சொல்லிவிடும்‌. ஏன்‌ அவ்வளவு மிகுந்த அழுத்தம்‌ எனக்கு 

அப்போது திருந்த தென்றால்‌, அப்போது எனக்கு அவ்வளவு 

கொஞ்சம்‌ அற்ப அறிவாக இருந்தது. 

இப்போது ஆண்டவர்‌ என்னை ஏறாதநிலைமேல்‌ 

ஏற்றியிருக்கின்றார்‌. எல்லாவற்றையும்‌ விட்டு விட்டதினால்‌ வந்த 

லாபம்‌ இது. ஆதலால்‌ நீங்களும்‌ விட்டு விட்டீர்களா ஆனால்‌, 
என்னைப்‌ போல்‌ பெரிய லாபத்தைப்‌ பெறுவீர்கள்‌. 

இதுவரைக்கும்‌ விடாமல்‌ வைத்துக்‌ கொண்டிருந்தவர்கள்‌ 

ஏதாவது லாபத்தைப்‌ பெற்றுக்‌ கொண்டார்களா? பெற்றுக்‌ 

கொள்ளவில்லை. நான்‌ அப்படி அந்தச்‌ சமயத்தில்‌ 

வைத்திருந்த லக்ஷியமே என்னை இந்த நிலையில்‌ தூக்கி 

விட்டதென்றாலோ, "அந்த லக்ஷியம்‌ தூக்கி விடவில்லை. 

என்னை இந்த இடத்துக்குத்‌ தூக்கிவிட்டது யாதெனில்‌: 

அக்காலத்திலேயே எனக்குத்‌ தெரிவிக்க வேண்டியதைத்‌ 

தெரிவித்தாரென்று வாசகப்‌ பெரு விண்ணப்பத்திலும்‌, 

“எத்தேவரையும்‌ நின்‌ சாயையாய்ப்‌ பார்த்ததேயன்றித்‌ 

தலைவவே றெண்ணியதுண்டோ”'” என, “தேடியதுண்டு 

நினதுருவுண்மை” என்னும்‌ தொடக்கமுடைய பதிகத்திலும்‌ 

விண்ணப்பித்திருக்கின்றேன்‌. மேலும்‌ அவர்‌ தெரிவித்த 

உண்மைப்‌ பெருநெறி ஒழுக்கம்யாதெனில்‌. “ கருணையும்‌ 

* மாயையாற்‌ கலங்கி வருந்திய போதும்‌ 

வள்ளல்‌ உன்‌ தன்னையே மதித்துன்‌ 

சாயையாப்‌ பிறரைப்‌ பார்த்ததே அல்லால்‌ 

தலைவ வேறெண்ணிய துண்டோ 

தாயபொற்‌ பாதம்‌அறியநான்‌ அறியேன்‌ 

துயர்‌ இனிச்‌ சிறிதும்‌இங்‌ காற்றேன்‌ 

நாயகா எனது மயக்கெலாம்தவிர்த்தே 

நன்றருள்‌ புரிவதுன்‌ கடனே.  - திருஅருட்பா 3635 



470 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சிவமே பொருளெனக்‌ கானும்‌ காட்சியும்‌ பெறுக” * *என்றது 

தான்‌. என்னை யேறாநிலைமிசை யேற்றி விட்டது யாதெனில்‌ 

தயவு. தயவு என்னுங்‌ கருணைதான்‌ என்னைத்‌ தூக்கி வி ட்டது. 

அந்தத்‌ தயவுக்கு ஒருமை வரவேண்டும்‌. அந்த ஒருமை 
இருந்தால்‌ தான்‌ தயவு வரும்‌. தயவு வந்தால்தான்‌ பெரிய 

நிலைமேல்‌ ஏறலாம்‌. இப்போது என்னுடையஅறிவு 

அண்டாண்டங்களுக்கு அப்பாலும்‌ கடந்திருக்கிறது. அது அந்த 

ஒருமையினாலேதான்‌ வந்தது. நீங்களும்‌ என்னைப்போல்‌ 

ஒருமையுட னிருங்கள்‌. என்னிடத்தில்‌ ஒருவன்‌ வசப்படாத 

முரட்டுத்தனமாய்‌ எப்படி யிருந்தாலும்‌, அவனுக்கு நல்ல 

வார்த்தை சொல்லுவேன்‌: மிரட்டிச்‌ சொல்லுவேன்‌; 

தெண்டன்‌ விழுந்து சொல்லுவேன்‌: பொருளைக்‌ கொடுத்து 

வசப்படுத்துவேன்‌: அல்லது ஆண்டவரை நினைத்துப்‌ 

பிரார்த்தனை செய்வேன்‌. இப்படி எந்த விதத்திலேயாவது 

நல்வழிக்கு வரச்‌ செய்து விடுவேன்‌. 

நீங்கள்‌ எல்லவரும்‌ இப்படியே செய்தல்‌ வேண்டும்‌ 

இராத்திரிகூட “நான்‌ இல்லாமல்‌ இந்த ஜனங்கள்‌ க்ஷணநேரம்‌ 

இருக்க மாட்டர்களே என்று, என்று...” ஆண்டவரிடத்தில்‌ 
விண்ணப்பித்துக்‌ கொண்டேன்‌. அது இங்கே இருக்கின்ற 

ஜனங்கள்‌ மட்டில்‌ மாத்திரம்‌ மல்ல. உலகத்திலிருக்கின்ற 

எல்லா ஜனங்களையும்‌ குறித்தே விண்ணப்பித்துக்‌ 

கொண்டேன்‌. ஏன்‌ அப்படி ஆண்டவரிடத்தில்‌ விண்ண 

பித்துக்‌ கொண்டேன்‌. என்றால்‌. எல்லவரும்‌ சகோதரர்களா 

தலாலும்‌, இயற்கை யுண்மை யேகதேசங்க ளாதலாலும்‌, நான்‌ 

** கருணையும்‌ சிவமே பொருள்‌எனக்‌ காணும்‌ 

காட்சியும்‌ பெறுகமற்‌ றெல்லாம்‌ 

மருள்நெறி எனநீ எனக்கறி வித்த 

வண்ணமே பெற்றிருக்‌ கின்றேன்‌ 

இருள்நெறி மாயை வினைகளால்‌ கலக்கம்‌ 

எய்திய தென்செய்வேன்‌ எந்தாய்‌ 

தெருள்நிலை இன்றிக்‌ கலங்கினேன்‌ எனினும்‌ 

சிறுநெறி பிடித்த தொன்றிலையே. - திருஅருட்பா 3503 



பேருபதேசம்‌ 471 

அங்ஙனம்‌ ஆன்ம நேய ஒருமைப்பாட்டுரிமை வைத்துக்‌ 
கொண்டிருக்கின்றேன்‌. 

இப்போது நீங்கள்‌ -இதுவரைக்கும்‌ ஒழுக்கத்துக்கு 

வராமல்‌ எவ்வளவு தாழ்ந்த மனுஷ்யர்களா யிருந்தாலும்‌- 

சாலைக்குப்‌ போகக்‌ கொஞ்ச தின மிருக்கின்றது-அதற்‌ குள்ளாக 

நீங்கள்‌ நீங்களும்‌ நல்லொழுக்கத்திற்கு வருவதோடுகூட, 

மற்றவர்களையும்‌ நமது ஒழுக்கத்திற்கு வரும்படி எவ்வி 

தத்தந்திரமாவது செய்து நம்மவர்களாக்கிக்‌ கொள்ள 

வேண்டியது. நீங்கள்‌ கொஞ்ச தினத்துக்கு அப்படிச்‌ செய்து 

கொண்டிருங்கள்‌. நானும்‌ ஆண்டவரிடத்தில்‌ இவ்வுலகத்தில்‌ 

உள்ள எல்லா ஜீவர்களும்‌ நன்மையடையப்‌ பிரார்தித்தும்‌, 
ஆண்டவரிடத்தில்‌ கேட்டுக்கொண்டும்‌ வருகின்றேன்‌. 

அதலால்‌, நீங்கள்‌ அப்படிச்‌ செய்துகொண்ட டிருங்கள்‌. 

சமயத்‌ தவிர மதங்களில்‌ உள்ள வேதாந்தி, சித்தாந்தி, 

யென்று பெயரிட்டுக்கொண்ட பெரியவர்களும்‌ உண்மை 

அறியாது, சமயவாதிகளைப்‌ போலவே ஒன்று கிடக்க ஒன்றை 

உளறுகிறார்கள்‌. ஆதலால்‌ நீங்கள்‌ ௮ஃது ஒன்றையும்‌ 
நம்பவேண்டாம்‌ எவைகளிலும்‌ தெய்வத்தைப்‌ புறமுகமாகப்‌ 

புலப்படச்‌ சொல்லவில்லை. “ தெய்வத்தைத்‌ தெரிந்து 

கொள்ளாது இவ்வுலகத்தார்‌ என்னைத்‌ தெய்வமெனச்‌ 

சுற்றுகின்றார்கள்‌. ஐயோ! நம்‌ சகோதரர்கள்‌ தெய்வத்தைத்‌ 

தெரிந்து கொள்ளாததினாலே யல்லவா நம்மைச்‌ 

சுற்றுகிறார்கள்‌! “ என்று நான்‌ உள்ளும்‌ புறமும்‌ பரிதாபப்‌ 

பட்டுக்‌ கொண்டே இருந்தேன்‌,” இருக்கின்றேன்‌, இருப்பேன்‌. 

தெய்வத்தை ஏன்‌ தெரிந்துகொள்ள வில்லை யென்றால்‌: ஒரு 

பதார்த்தத்தை அனுபவி த்தாலல்லது அந்தப்‌ பதார்த்ததினுடைய 
ருசி தெரியாது. ருசி தெரியாத பதார்த்தத்தின்‌ மேல்‌ இச்சை 

போகாது. அதுபோல்‌, தெய்வத்தை உள்ளபடி அனுபவித்தா 

லல்லது, தெய்வத்தினிடத்தில்‌ பிரியம்‌ வராது. ஆதலால்‌, 

தெய்வத்தைத்‌ தெரிந்து கொள்ளவேண்டு மென்கிற முக்கிய 

லக்ஷியத்திவிருந்து கொண்டு விசாரஞ்‌ செய்துகொண் 

டிருங்கள்‌. 



472 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அந்த விசாரம்‌ செய்வது எப்படியென்றால்‌: 

அண்டத்தில்‌ சூரியன்‌. சந்திரன்‌ நக்ஷத்திரங்கள்‌. இவைகள்‌ 

எப்படி. ப்பட்டன? இவைகளினுடைய சொரூப சுபாவம்‌ என்ன? 

இவை முதலான அண்ட விசாரமும்‌, பிண்டத்தில்‌ நாம்‌ யார்‌? 

இத்தேகத்தின்கண்‌ புருவம்‌ கைம்மூலம்‌-இவைகளிலும்‌ இவை 

போன்ற மற்ற இடங்களிலும்‌ உரோமம்‌ உண்டாவானேன்‌? 

நெற்றி முதலான இடங்களில்‌ அது தோன்றாதிருப்ப தென்ன? 

கால்‌ கைகளிலுள்ள விரல்களில்‌ நகம்‌ முளைத்தலும்‌ அந்நகம்‌ 

வளர்தலும்‌- இவை போன்ற மற்றத்‌ தத்துவங்களினது சொரூப, 

ரூப சுபாவங்களும்‌ என்ன வென்றும்‌ பிண்ட விசாரமுஞ்‌ 

செய்துகொண்டிருங்கள்‌. இப்படி இடைவிடாது விசாரஞ்‌ 

செய்துகொண்‌ டிருந்தால்‌, இவ்வுலகத்தின்கணுள்ள ஜனங்கள்‌ 

அதைக்‌ குறித்துக்‌ ஏளனமாகச்‌ சொல்லுவார்கள்‌. அப்படிச்‌ 

சொல்வது அவர்களுக்குச்‌ சுபாவம்‌. ஏனெனில்‌, அவர்களுக்கு 

உண்மைதெரியாது. ஆதலால்‌ நீங்கள்‌ அதை லக்ஷியம்‌ 
செய்யக்கூடாது. 

இப்படியே “ காதில்‌ இரண்டு பெரிய பொத்தல்‌ செய்து 

வர விடுத்தவர்‌- ஆணுக்குக்‌ கடுக்கனிடுதலும்‌ பெண்ணுக்கு 

மூக்குத்தி முதலியவை போடுதலும்‌ தமக்கு சம்மதமானால்‌- 

காதிலும்‌ மூக்கிலும்‌ அதற்கு வேண்டிய பொத்தல்களிட்டு 

வரவிட்டிருக்க மாட்டாரா” என்று விசாரித்துத்‌ தெரிந்து 
கொள்ளுகின்ற பக்ஷத்தில்‌, காதில்‌ கடுக்கனிடவும்‌ மூக்கு 

முதலியவற்றில்‌ நகையிடவும்‌ சம்மதம்‌ வருமா? இப்படி 

விசாரித்துப்‌ பிரபஞ்ச போகத்தின்கண்‌ அ௮லக்ஷியம்‌ 

தோன்றினால்‌, நிராசை உண்டாம்‌, ஆதலால்‌, சரியை, 

முதலிய சாதகம்‌ நான்கில்‌, நான்காவது இனத்தில்‌ சரியை, 

கிரியை யோகம்‌, ஞானம்‌ என்கின்ற நான்கில்‌ மூன்றாவது 

படியாகி ஞானத்தில்‌ யோகம்‌ செய்கின்ற பலனாகிய நிராசை 

யென்னும்‌ படி உண்டாகின்றது. . ஆகையினாலே, இந்த 
விசாரத்திலிருந்து கொண்டிருங்கள்‌. 

இவ்வி சாரஞ்‌ செய்துகொண்டிருந்தால்‌, ஆண்டவர்‌ 
வந்தவுடனே கண்டமாக உங்களுக்குத்‌ தெரிவிக்க 



பேருபதேசம்‌ 473 

வேண்டியதைத்‌ தெரிவிப்பார்‌. மறுபடியும்‌ உங்களுக்கு உரிமை 

வந்தவுடனே அகண்டமாகத்‌ தெரிவிப்பார்‌. ஆதலால்‌ நீங்கள்‌ 
இந்த முயற்சியிலிருங்கள்‌. இரண்டரை வருஷமாக நான்‌ 

சொல்லிக்கொண்டு வந்தேன்‌. இனிச்‌ சொல்பவர்கள்‌ சில நாள்‌ 

தடைப்பட்டிருப்பார்கள்‌. நீங்கள்‌ இது வரைக்கும்‌ இருந்தது 
போல்‌ இராதீர்கள்‌. இது கடைசி வார்த்தை. இது முதல்‌.கொஞ்ச 

காலம்‌-சாலைக்குப்போகின்ற வரைக்கும்‌, ஜாக்கிரதையாக 

மேற்சொன்ன பிரகாரம்‌ விசாரஞ்‌ செய்துகொண்‌ டிருங்கள்‌. 

மேலும்‌, சமய மதங்களில்‌ தெய்வத்தினது உண்மையைக்‌ 

குழு உக்குறியால்‌ குறித்து, அக்குறிப்பையும்‌ வெளிப்படையாகக்‌ 

காட்டாது சிவாயநம என்றும்‌, நமசிவாய என்றும்‌, இது 

போன்ற அனந்த வர்ணங்களைச்‌ சேர்த்து ஒன்று, இரண்டு, 

மூன்று, ஐந்து, ஆறு, எட்டு, பத்து, பதின்மூன்று, பதினைந்து, 
பதினாறு இருபத்து நான்கு முதலிய சங்கையில்‌ 

மந்திரங்களாய்‌ அமைத்து வழங்கி வருவிக்கவிட்டு நடந்து 

வருகின்றது. அவ்வவ்‌ மந்திரங்களின்‌ அர்த்தம்‌ பலவாக விரியும்‌ 

ஆதலால்‌... நாம்‌ அடைய வேண்டுவது முடிவான ஆன்மலாப 
மாகிய சிவானுபவமே யன்றி வேறில்லை. இங்குள்ள 

எல்லவர்க்கும்‌ சுவர்க்க நரக விசாரமில்லை. சுவர்க்க நரக 

விசாரமுள்ளவர்கள்‌ தங்கள்‌ கருத்தின்படி பலவகைச்‌ 
சாதனங்களைச்‌ செய்து அற்ப பிரயோஜனத்தைப்‌ பெற்று, 

முடிவில்‌ தடைப்பட்டுத்‌ திருவருட்டுணையால்‌ கருணை நன்‌ 

முயற்சி யெடுத்துக்‌ கொண்டு, பின்‌ முடிவான சித்தி 

இன்பத்தைப்‌ பெறுவார்கள்‌. அஃது அருமை. 

இத்தருணம்‌ ஆண்டவர்‌ எல்லாவற்றையும்‌ நீக்க, 
எல்லோரும்‌ மேலான இன்பத்தை அடையும்‌ பொருட்டு , 

முடிவான இன்பானுபவத்திற்குச்‌ சாதக சகாயமான திருவருள்‌ 

மகாவாக்கியத்‌ திருமந்திரத்தை. தமது உண்மையை வெளிப்படக்‌ 

காட்டும்‌ மகாமந்திர வாக்கியத்தை--எனக்கு வெளியிட்ட 

அவ்வண்ணம்‌, எனது மெய்யறிவின்கண்‌ அனுபவி த்தெழுந்த... 

உண்மையறிவனுபவானந்த இன்பத்தை நீங்கள்‌ எல்லவரும்‌ 
என்போல்‌ ஐயம்‌, திரிபு, மயக்கம்‌இன்றி அடைய என்னுள்ளே 

எழுந்து பொங்கிய ஆன்மநேய ஒருமைப்பாட்டுரிமையைப்‌ 

பற்றிக்‌ குறிப்பித்தேன்‌ குறிப்பி க்கின்றேன்‌: குறிப்பிப்பேன்‌. 



474 - திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

நமது ஆண்டவர்‌ கட்டளை யிட்டது யாதெனில்‌ நமக்கு முன்‌ 

சாதனம்‌ கருணை யானதினாலே, ஆண்டவர்‌ முற்சாதனமாக 

அருட்பெருஞ்ஜோதி அருட்பெருஞ்ஜோதி 
தனிப்பெருங்கருணை அருட்பெருஞ்ஜோதி 

என்னும்‌ திருமந்திரத்தை வெளிப்படையாக எடுத்துக்‌ 

கொண்டார்‌. தயவு, கருணை, அருள்‌ என்பவை ஒரு 

பொருளையே குறிக்கும்‌. ஆதலால்‌ பெரிய தயவுடைய அறிவே 

பூரண இன்பமாம்‌. அது ஒப்பற்ற பெருந்‌ தயவுடைய 

பேரறிவேயாம்‌. இஃது வாச்சியார்த்தம்‌. இவ்வண்ணம்‌ 

சாதனம்‌ முதிர்ந்தால்‌, முடிவான இன்பானுபவம்‌ 

பெறுவதற்குத்‌ தடையில்லை. “ சந்தமும்‌ வேதமொழி 
யாதொன்று பற்றின்‌ அதுதான்‌ வந்து முற்றும்‌” ' என்னும்‌ 
பிரமாணத்தால்‌ உணர்க. 

மேலும்‌, இதுகாறும்‌ தெய்வத்தின்‌ உண்மையைத்‌ 

தெரியவொட்டாது, அசுத்த மாயாகாரிகளாகிய சித்தர்கள்‌ 

மறைத்து விட்டார்கள்‌. சுத்தமாயாகாரியாகிய தெரிந்த 

பெரியோரும்‌ இல்லை. சன்மார்க்கமும்‌ இல்லை. சன்மார்க்கம்‌ 

இருந்தால்‌, - அனுபவி த்தறியாத அனுபவமும்‌ கேட்டறியாத 

கேள்வியும்‌ நாம்கேட்டிருப்போம்‌. மேலும்‌ இறந்தவர்கள்‌ 

மீளவும்‌ எழுந்து வந்திருப்பார்கள்‌. ஆதலால்‌, கேட்டறியாத 
கேள்விகளைக்‌ கேட்கும்படி ஆண்டவர்‌ செய்தது இத்‌ தருணமே. 

ஆதலால்‌ இத்தருணம்‌ இக்காலமே சன்மார்க்கக்‌ காலம்‌. ணி 

இதற்குச்‌ சாட்சியாக இப்போதுதான்‌ சன்மார்க்கக்‌ 

கொடி கட்டிக்கொண்டது. அக்கொடி இப்போதுதான்‌ 

கட்டிக்கொண்டது. ௮க்கொடி உண்மையில்‌ யாதெனில்‌: நமது 

நாபி முதல்‌ புருவமத்தி ஈறாக ஒரு நாடி யிருக்கின்றது: அந்த 
நாடி நுனியில்‌ புருவமத்தியின்‌ உட்புறத்தில்‌ ஓர்‌ சவ்வு 

தொங்குகின்றது அதன்‌ அடிப்புறம்‌ வெள்ளை வர்ணம்‌; 

மேற்புறம்‌ மஞ்சள்‌ வர்ணம்‌: அச்‌ சவ்வின்‌ ழ்‌ ஒர்நரம்பு ஏறவும்‌ 

இறங்கவும்‌ இருக்கின்றது: இக்கொடி நம்‌அனுபவத்தின்கண்‌ 

விளங்கும்‌. இவ்‌அடையாளக்‌ குறிப்பாகவே இன்றைய தினம்‌ 

* தாயுமான சுவாமிகள்‌-கருணாகரக்கடவுங்ள-7. 



பேருபதேசம்‌ 475 

வெளி முகத்தில்‌ அடையாள வர்ணமான கொடி கட்டியது. 

இனி எல்லவர்க்கும்‌ நல்லஅனுபவம்‌ அறிவின்கண்‌ தோன்றும்‌. 

உண்மை சொல்ல வந்தனனே என்று உண்மை 
சொல்லப்‌ புகுந்தாலும்‌ தெரிந்துகொள்வாரில்லை. கொடி 

கட்டிக்‌ கொண்டபடியால்‌, இனி எல்லோரும்‌ உண்மையை 
அறிந்துகொள்வார்கள்‌. முன்‌ உள்ளவர்கள்‌ உண்மையைத்‌ 

தெரியவொட்டாது மண்ணைப்‌ போட்டு மறைத்து விட்டார்கள்‌. 

இத்தருணம்‌ ஆண்டவரும்‌ தெரிவித்தார்‌. தெரிவிகின்றார்‌, 

தெரிவிப்பார்‌. நீங்கள்‌ எல்லவரும்‌ உண்மையைத்‌ தெரிந்து 
கொள்ளுங்கள்‌. இப்போது நான்‌ சொல்லிவந்த பிரகாரம்‌ 

ஜாக்கிரதையுடன்‌ உண்மையறிவாய்‌ விசாரம்‌ 

செய்துகொண்டிருங்கள்‌. அவசியம்‌ இதற்குக்‌ காரணமான 

தயவிருக்க வேண்டியது. அந்தத்‌ தயவு வருவதற்கு ஏதுவான 

உரிமையும்‌ கூட இருக்க வேண்டும்‌. இப்படி இருந்து 

கொண்டிருந்தால்‌ ஆண்டவர்‌ வந்தவுடனே எல்லா 

நன்மையையும்‌ பெற்றுக்‌ கொள்வீர்கள்‌. இது சத்தியம்‌, 
சத்தியம்‌, சத்தியம்‌. இஃது ஆண்டவர்‌ கட்டளை. 

எல்லோர்க்கும்‌ தாய்‌, தந்தை, அண்ணன்‌, தம்பி, 

முதலான ஆப்தர்கள்‌ செய்யபட்ட உதவி எவ்வளவோ, அதற்குக்‌ 

கோடி கோடிப்‌ பங்கு அதிகமாக உதவி கொடுக்கும்படியான 

இடம்‌ இந்த இடம்‌. (சித்திவளாகம்‌ என்கின்ற மேட்டுக்குப்பம்‌) 
இஃது ஆண்டவர்‌ கட்டளை. 

அருட்பெருஞ்ஜோதி அருட்பெருஞ்ஜோதி 
தனிப்பெருங்கருணை அருட்பெருஞ்ஜோதி 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

பேருபதேசம்‌ முற்றிற்று. 



476 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

1. இறுக்கம்‌ இரத்தின முதலியார்க்கு வரைந்த 

திருமுகங்கள்‌ 

2. புதுவை வேலு முதலியார்க்கு வரைந்த 

திருமுகங்கள்‌ 

3. மற்றைய அன்பர்களுக்கு வரைந்த 

திருமுகங்கள்‌ 

4. திருமுகக்‌ குறிப்புகள்‌. 



477 

1. இறுக்கம்‌ இரத்தின முதலியார்க்கு 

வரைந்த திருமுகங்கள்‌ 

திருமுகம்‌ 1 நட்பின்‌ ஆர்வம்‌ 
௨ சிவமயம்‌ 

அருளறி வொழுக்கம்‌ முதலிய சுபகுணங்களிற்‌ சிறந்த 

சிரஞ்சீவி இரத்தின முதலியார்க்கு சிவ கடாக்ஷத்தால்‌ 

தீர்க்காயுளுஞ்‌ சகல சம்பத்தும்‌ உண்டாவனவாக. தமது சுப 

சரித்திர விபவங்களை அடிக்கடி கேட்க விரும்புகின்றேன்‌. 

மகா-ஸ்ரீ நாயக்கரவர்களுக்கு தற்காலமிருக்கின்ற தேக 

பக்குவத்தைத்‌ தெரிந்து கொள்ளவேண்டு மென்கிற 

விசாரம்மிகவும்‌ உடைய வனாகவிருக்கின்றேன்‌. நான்‌ 

அவசியம்‌ இரண்டு அல்லது நான்கு மாதத்திற்குள்‌ அவ்விடம்‌ 
வருவேன்‌. அதை நாயக்கரவர்களுக்கு தெரியப்படுத்த 

வேண்டும்‌. அவசியம்‌ வருவேன்‌. தாங்களும்‌ சாக்கிரதை 

யோடிருக்க வேண்டும்‌. 

சிரஞ்சீவி நமசிவாயப்‌ பிள்ளை அவ்விடம்‌ படிக்க 
வேண்டு மென்று வருகின்றான்‌. அவனை படிப்பின்‌ 

விஷயத்தில்‌ மாத்திரம்‌ அடிக்கடி விசாரிக்கவேண்டும்‌. 

தங்களுடையவும்‌ நாயக்கருடையவும்‌ க்ஷே சரித்திரங்களை 

விரைவில்‌ தெரிந்துக்‌ கொள்ள வேண்டும்‌. மனம்‌ அவலங்‌ 

கொள்ளுகின்றது. ஆகலில்‌ தெரிவிக்க வேண்டும்‌. 

சிரஞ்சீவி சிரஞ்சீவி 

இங்ஙனம்‌ 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

இஃது சிரஞ்சீவி இரத்தின முதலியா ரவர்களுக்கு கொடுப்பது. 

திருமுகம்‌ 2 இல்வாழ்வான்‌ இயல்பு 31-5-1858 

உ சிவமயம்‌ 

சிரஞ்சீவி இரத்தின முதலியாருக்கு தீர்க்காயுளும்‌ சகல 

சம்பத்தும்‌ மேன்மேலுண்டாவதாக. இந்தக்‌ கடிதம்‌ 

கொண்டுவருகின்ற சி. குமாரசாமி பிள்ளை படிக்க 



478 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

வேண்டுமென்று விரும்பியிருக்கின்றபடியால்‌, அவனுக்கு எந்த 

விதத்தில்‌ படிப்பித்தால்‌ படிப்பு வருமோ அந்த விதத்தில்‌ 

படிப்‌.பிக்கவேண்டும்‌. சிரஞ்சீவி நமசிவாயத்துக்கும்‌ இதுவே. 

இது விசயத்தில்‌ விரித்து எழுதுவது உனக்கு மனம்‌ சலிக்கும்‌ 

என்‌ இந்த மட்டில்‌ நிறுத்தினேன்‌ . உன்னுடையவும்‌ திருவேங்கட 

முதலியார்‌ முதலானர்வகளுடையவுமான விபவ க்ஷ்மங்களை 

தெரிவி க்கவேண்டும்‌. மேலும்‌ தெற்கு வீட்டுக்கார 

அம்மாளுக்கு என்‌ வந்தனத்தைக்‌ குறிப்பி க்கவேண்டும்‌. மற்ற 

சங்கதிகளைப்‌ பின்பு தெரிவிக்கின்றேன்‌. நானும்‌ இன்னும்‌ 

இரண்டு மாதத்தில்‌ வருகின்றேன்‌. வேணும்‌ சிரஞ்சீவி . 

சிரஞ்சீவி முருகப்பிள்ளை மாப்பிள்ளைக்கு 

சகலபாக்கியமும்‌ புத்திர சம்பத்தும்‌ தீர்க்காயுளும்‌ 

மேன்மேலுண்டாவதாக. சிரஞ்சீவி குமாரசாமி அவ்விடம்‌ 

வருகின்ற படியால்‌ அவனுக்கு படிப்பும்‌ முயற்சியும்‌ ஊதியமும்‌ 

உண்டாகின்ற வகை எவ்வகை-அவ்வகை ஆராய்ந்து கூட்ட 

வேண்டும்‌. இதுவன்றி உனக்கு முக்கியம்‌ தெரிவிக்க 

வேண்டுவது ஒன்று என்னென்றால்‌-பழமை பாராட்டலும்‌ 

கண்ணோட்டம்‌ செய்தலும்‌ சுற்றந்‌ தழுவலும்‌ அவசியம்‌ 

சமுசாரிக்கு வேண்டும்‌ என்பது நீ. மாத்திரம்‌ அடிக்கடி 

கவனிக்க வேண்டும்‌. நீ இப்போது முன்‌ மாப்பிள்ளையல்ல, 

புது மாப்பிள்ளை, எம்போல்வார்‌ மேல்‌ ஞாபகமிராது, 

ஆதலால்‌ ஞாபகப்‌ படுத்தினேன்‌. நானும்சில மாதத்தில்‌ 

வருகிறேன்‌. வேணும்‌ சிரஞ்சீவி . 

காளயுத்தி இங்ஙனம்‌ 

வைகாசி 16 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

இது சென்னை சிரஞ்சிவி. இரத்தின முதலியாருக்கு 

விடுக்கப்பட்டது. 



திருமுகங்கள்‌ 479 

திருமுகம்‌ 3 பஞ்சாக்கர உபதேசம்‌ 

௨ சிவமயம்‌ 

இது ரகசியம்‌ 

அன்பு, அறிவு, இரக்கம்‌, ஒழுக்கம்‌ முதலிய 

நற்குணங்களாற்‌ சிறந்து நமது கண்மணிபோல்‌ விளங்குகின்ற 

அன்புள்ள தங்களுக்கு சிவ பெருமான்‌ திருவருளால்‌ 

சிவஞானமும்‌ தீர்க்காயுளும்‌ சிந்தத மனோரத சித்தியும்‌ 

மேன்மேல்‌ உண்டாவதாக. நாளது வரையில்‌ இவ்வி டத்தில்‌ ஸ்ரீ 

நாயக்கரவர்களும்‌ யானும்‌ க்ஷேமம்‌. தங்களுடைய க்ஷம 

விவபங்களை அடிக்கடி தெரிவி க்கவேண்டும்‌. எனக்கு எழுதிய 

கடிதம்‌ இரண்டும்‌ வரக்கண்டு அறிந்தேன்‌. அந்தக்‌ 
கடிதங்களில்‌ குறித்தப்படி இதன்‌ அடியில்‌ சில சிவசந்நிதான 

சாட்சியாகத்‌ தெரிவி க்கிறேன்‌. 

பிர்ம, விஷ்ணு, ருத்திராதிகளுடைய பதங்களும்‌ அந்தக்‌ 

கர்த்தாக்களும்‌ அவர்களால்‌ சிருட்டி, திதி, சங்காரம்‌. 

செய்யப்பட்டு வருகின்ற தேகாதி பி ரபஞ்சங்களும்‌ அனித்தியம்‌- 

ஆகலில்‌-நித்தியமாகியும்‌ என்றும்‌ ஒரு தன்மை யுள்ளதாகியும்‌ 

சச்சிதானந்த வடிவமாகியும்‌ அகண்ட பரிபூரண வஸ்துவாகியும்‌ 

விளங்கிய சிவமே நமக்குப்‌ பொருள்‌. அன்றியும்‌, தாய்‌, தந்தை, 

குரு, தெய்வம்‌, சிநேகர்‌, உறவினர்‌ முதலியவர்களும்‌ 

மேற்குறித்த சிவத்தின்‌ திருவருளேயல்லது வேறில்லை. நாம்‌ 

பல சனனங்களையுந்‌ தப்பி மேலான இந்தமனிதப்‌ பிறவி 

யெடுத்தது சிவத்தின்‌ திருவருளைப்‌ பெறுவதற்கே. எவ்வகைப்‌ 

பிரயாசத்தினாலாவது அந்தத அருளை அடையவேண்டும்‌. 

அந்த அருள்‌ எவ்வகையால்‌ வருமென்றால்‌-எல்லா 

உயிர்களிடத்திலும்‌ தயவும்‌ பிரபஞ்சத்தில்‌ வெறுப்பும்‌ 
சிவத்தினிடத்தில்‌ அன்பும்‌ மாறாது நம்மிடத்திருந்தால்‌ 

அவ்வருள்‌ நம்மை யடையும்‌. நாமும்‌ அதனை யடைந்து எதிரற்ற 

சுகத்திலிருப்போம்‌. இது சத்தியம்‌ இனி மேற்குறித்த சாதனத்தை 

நாம்‌ பெறுவதற்கு சிவபஞ்சாக்ஷரத்தியானமே முக்கிய 

காரணமாக இருக்கிறது. ஆகலில்‌, இடைவிடாது நல்ல 

மனத்தோடு அதனை தியானிக்கவேண்டும்‌. அதனை 



480 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

யிதனடியில்‌ குறிக்கின்றேன்‌. “ஓம்‌ சிவாயநம”? 

“நானேயோ தவஞ்‌ செய்தேன்‌ சிவாயநம வெனப்‌ பெற்றேன்‌”. 1 

“சிவாய நமவென்று சிந்தித்திருப்பார்க்கு அபாய மொருநாளு 

மில்லை” 2 

“நான்‌ செய்த புண்ணியம்‌ யாதோ சிவாயநம வெனவே ஊன்‌ 

செய்த நாவைக்‌ கொண்டோதப்‌ பெற்றேன்‌ '.3 

இதனைக்‌ கண்டு தியானித்து வந்தால்‌ பின்பு எல்லாம்‌ 

விளங்கும்‌ 

தை7 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

இதை மற்றவர்களுக்கு வாசித்துக்‌ காட்டப்படாத 

இது சிரஞ்சீவி மகா ஸ்ரீ இரத்தின முதலியார்‌ 
அவர்களுக்கு கொடுப்பது. சிவானுக்கிரகம்‌ விளங்க. 

திருமுகம்‌ 4 அருள்‌ அறம்‌ 275-1860 

உ சிவமயம்‌ 

சிரஞ்சீவி நமது இரத்தின முதலியாருக்கு சிவ 
கடாக்ஷத்தினால்‌ தீர்க்காயுளும்‌ சகல சம்பத்தும்‌ மேன்மேல்‌ 

உண்டாவதாக. தாம்‌ எழுதிய கடிதம்‌ வரக்கண்டு 

அதிலுள்ளவைகளை அறிந்து கொண்டேன்‌. பரம 

சிவத்தினிடத்தே மாறாது மனத்தை வைத்துக்கொண்டு புறத்தே 

1. நானேயோ தவம்செய்தேன்‌ சிவாயநம எனப்பெற்றேன்‌ 

தேனாய்‌ இன்ன முதமுமாய்த்‌ தித்திக்கும்‌ சிவபெருமான்‌ 

தானேவந்து எனதுள்ளம்‌ புகுந்து அடியேற்கு அருள்செய்தான்‌ 

ஊனாரும்‌ உயிர்வாழ்க்கை ஒறுத்தன்றே வெறுத்திடவே. திருவாசகம்‌ 553 

கீ. சிவாய நமவென்று சிந்தித்‌ திருப்பார்க்கு 

அபாயம்‌ஒருநாளும்‌ இல்லை-உபாயம்‌ 

இதுவே மதியாகும்‌ அல்லாத வெல்லாம்‌ ்‌ 

விதியே மதியாய்‌ விடும்‌. -தல்வழி 15 (ஒளவையார்‌) 

3. நான்செய்த புண்ணியம்‌ யாதோ சிவாய நமவெனவே 

ஊன்செய்த நாவைக்‌ கொண்டோதப்பெற்‌ றேன்‌ எனை ஒப்பவரார்‌ 

வான்செய்த நான்முகத்‌ தோனும்‌ திருநெடு மாலுமற்றைத்‌ 
தேன்செய்த கற்பகத்‌ தேவனும்‌ தேவருஞ்‌ செய்யரிதே... - திருஅருட்பா 2260 



திருமுகங்கள்‌ 481 

ஆயிரம்‌ பெண்களை விவாகஞ்‌ செய்துக்‌ கொள்ளலாம்‌. 

அன்றியும்‌, விவாகஞ்‌ செய்துக்‌ கொண்டாலும்‌ அதனால்‌ 

வருத்தப்பட நம்மை சிவ பெருமான்‌ செய்விக்க மாட்டார்‌. 

ஆதலால்‌ சந்தோஷமாக விவாகத்துக்குச்‌ சம்மதிக்கலாம்‌. தாம்‌ 

தடை செய்ய வேண்டாம்‌. எந்தக்‌ காலத்தில்‌-எந்த இடத்ததில்‌- 

எந்த விதமாக. எந்த மட்டில்‌ - எதை அனுபவிக்க வேண்டுமோ 

அதை அந்தக்‌ காலம்‌. அந்த இடம்‌-அந்தவி தம்‌-அந்த மட்டு- 

பொருந்தப்‌ பொசிப்பிக்கின்றது திருவருட்‌ சத்தியிருந்தால்‌, 

நமக்கென சுதந்தர மிருக்கின்றது. எல்லாம்திருவருட்சத்தி 

காரியமென்று அதைத்‌ தியானித்திருக்கவேண்டும்‌. உண்மை 

இது. இதைக்கொண்டு தெளிந்திருக்க வேண்டும்‌. 

சிரஞ்சிவி சுந்தரப்பிள்ளை தமக்குக்‌ 

கொடுக்கவேண்டிய ரூ.10 இன்னும்‌ இரண்டு மூன்று மாதத்தில்‌ 

கொடுப்பார்‌. அவ்வளவு காலமும்‌ சகித்திருந்து 

வாங்கிக்கொள்ளவேண்டும்‌. தாம்‌ சிவத்தியானத்தை விடாது, 

செய்யவேண்டியகாரியங்களைச்‌ செய்து வரவேண்டும்‌. வாழ்க 

வாழ்க. 

ரவுதிரி வைகாசி 16 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

இஃது மகா ஸ்ரீ இரத்தின முதலியார்‌ அவர்களுக்கு. 

திருமுகம்‌ 5 இறை எண்ணம்‌ எஞ்சாத உலகியல்‌ 

௨ சிவமயம்‌ 

சிரஞ்சீவி இரத்தின முதலியாரவர்களுக்கு 

நடராஜாஅனுக்‌ கிரகத்தால்‌ சிவக்கியானமும்‌ தீர்க்காயுளும்‌ 

சகல சம்பத்தும்‌ மேன்மேல்‌ உண்டாவதாக. தங்கள்‌ 

மணக்கோலத்தை காணக்கொடுத்து வையாதவனாக 

விருந்தாலும்‌ கேட்டு மகிழும்படி பெற்றேன்‌. தங்கள்‌ 

சுபசரித்திர வி பவங்களை அடிக்கடி தெரிவி க்க வேண்டும்‌. 

தாங்கள்‌ சிவசிந்தனையை விடாமல்‌ சர்வ சாக்கிரதையோடு 

லெளகீகத்தை நடத்தி வரவேண்டும்‌ அயலார்‌ யாராவது 

இவ்வி டம்‌ வருகின்றவர்களிடத்தில்‌ ஒன்று அல்லது இரண்டு 

லாங்‌ கிளாத்து பீசு வாங்கி அனுப்பினால்‌ அதன்‌ கிரயத்தை 



482 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

பின்பு செலுத்திவிடலாம்‌. இதற்கு பிரயாசம்‌ வேண்டாம்‌. 

. இதற்குள்‌ வைத்த கடிதங்களில்‌ ஒன்று ம-ள-ள-ஸ்ரீ சூரி 

செட்டியார்‌, சோமு செட்டியார்‌ வசம்‌ கொடுக்கவேண்டும்‌. 

தாங்களே போய்க்‌ கொடுக்கவேண்டும்‌. கேட்டால்‌ மனிதர்‌ 

மூலியமாக வந்ததாகச்‌ சொல்லவேண்டும்‌. மற்றொன்று 

நாயக்கர்வாள்‌ தாயார்‌ இருக்கிற ராணிப்பேட்டைக்கு தபால்‌ 

மூலமாக அனுப்பவேண்டும்‌. நான்‌ இன்னும்‌ சில நாள்‌ 

பொறுத்து வருகின்றேன்‌. வேணும்‌. இது ரகசியம்‌ 

இங்ஙனம்‌ 

ஆடி 16 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

ஆறுமுகப்‌ பிள்ளை அத்தான்‌ கடிதம்‌.கருஷ்ணப்ப 

நாயக்கன்‌ அக்கிராரம்‌, ராமாஞ்சு கட்டடத்‌ தெரு, 

கிழண்டைவாடை செல்லப்ப முதலியார்க்கு 

கடிதம்சேர்க்கவேண்டும்‌. 

இஃது நல்லண்ண முதலியார்‌ தெரு சுப்பராய பிள்ளை 

வீட்டுக்‌ கெதிர்வீடு மஹாராஜஸ்ரீ இரத்தின 
முதலியாரவர்களுக்கு 

திருமுகம்‌ 6 
ஆயிரம்‌ பணக்காரர்களை அரைநிீமிடத்தில்‌ அதிட்டிக்கலாம்‌ 

வ சிவமயம்‌ 

சிரஞ்சீவி இரத்தின முதலியாருக்கு அம்பலவாணர்‌ 

அனுக்கிரகத்தினால்‌ தீர்க்காயுளுஞ்‌ சிவக்யானமும்‌ சகல 

சம்பத்தும்‌ மேன்‌ மேலுண்டாவதாக. தமது சுப விபவங்களும்‌, 

திருவேங்கடமுதலியார்‌ சுப சரித்திரங்களும்‌ அடிக்கடி கேட்க 

விரும்புகிறேன்‌. இங்ஙனம்‌ யானும்‌ நாயக்கரவர்களும்‌ க்ஷேமம்‌. 

தாம்‌ முன்னர்‌ எழுதிய கடிதமும்‌ பின்னர்‌ எழுதிய கடிதமும்‌ 

அதன்‌ பின்னர்‌ பங்கியில்‌ வரவிடுத்த வத்திரமும்‌ அது அது 
வரத்தக்க காலங்களில்‌ வரக்கண்டு கொண்டேன்‌. வருத்தம்‌ 

பாராது வரவிடுத்த ஒரு பீசும்‌ ஒன்பது லக்ஷம்‌ பீசுகளாகக்‌ 



திருமுகங்கள்‌ 483 

கொண்டேன்‌. இதுவே அமையும்‌. இனி வருத்தம்‌ 

எடுத்துக்கொள்ள வேண்டாம்‌. பின்பு பார்த்துக்‌ 

கொள்ளலாம்‌. இது வன்றி என்‌ பொருட்டு வேறு 

வகைகளாலும்‌ பிரயாச மெடுத்துக்‌ கொள்ளவேண்டாம்‌. 

தாமாத்திரம்‌ க்ஷமமாக சிவானுக்கிரகத்தால்‌ சலிப்பற 

நெடுங்காலம்‌ வாழ்வுற நான்‌ கண்டு களிப்பதே எனக்குப்‌ 

போதுமான திருப்தி. இது உண்மை உண்மை. நான்‌ 

சிலகாலஞ்‌” சென்று அவ்விடம்‌ வருவதற்கு எண்ணங்‌ 
கொண்டிருக்கிறேன்‌. ஆனால்‌ எமது ஆண்டவன்‌ திருவுள்ளம்‌ 
எவ்வண்ணமோ தெரிந்ததில்லை. ஆயினும்‌, நான்‌ அங்ஙனம்‌ 

வருவதற்குள்‌ தாம்‌ இங்ஙனம்‌ வருவதற்குக்‌ கூடுமானகால 

நேரிடின்தாம்‌ வரவும்‌ நான்‌ காணவும்‌ ஆவலுள்ளவனாக்வே 
இருக்கின்றேன்‌. கூடுமான கால நேராவிடில்‌ வரவேண்டுவ 
தில்லை. நான்‌ வந்து காண்கிறேன்‌. அன்றி தாம்‌ சாக்கிர 

தையாக தமது தேகத்தை உபசரித்து வரவேண்டும்‌. வரவுக்குத்‌ 
தக்க செலவு செய்ய வேண்டும்‌. இனி விசேடமான அலுவல்‌ 

நேரிடுகிற பரியந்தம்‌ இப்பொழுது நேரிட்டிருக்கின்ற 
அலுவலைப்‌ பார்த்து வரவேண்டும்‌. : என்‌ எண்ணத்தின்படி . 

ஆண்டவர்‌ விரைவில்‌ தமக்கு விசேஷ சவுக்கியத்தை 

யுண்டுபண்ணுவார்‌ என்கிற நம்பிக்கையை யுடையவனாக 

இருக்கிறேன்‌. தாம்‌ இடைவிடாது பரமசிவமே பொருளெனக்‌ 

கொண்டுப்‌ பஞ்சாக்கரத்தையே சிந்தித்து வரவேண்டும்‌. நான்‌ 
ள.ள- சோமு செட்டியார்க்குக்‌ கடிதம்‌ எழுதவே மாட்டேன்‌. 

அவர்‌ கல்யாணத்துக்கு எனக்கொரு கடிதம்‌ எழுதினார்‌. 

அதற்குப்‌ பதிலாகவும்‌, அவர்‌ அன்பை சோதிக்கும்‌ 

பொருட்டாகவுமே எழுதி தம்மாற்‌ கண்டு கொண்டது. 

இவரைப்போல்‌ ஆயிரம்‌ பணக்காரர்களை அரை நிமிடத்தில்‌ 

- அதிட்டிக்கலாம்‌. நமக்கு இவர்களெல்லாம்‌ ஒருதிரணமாகத்‌ 

தோற்றுகின்றார்கள்‌. இவர்கள்‌ லக்ஷியம்‌ வேண்டுவதில்லை. 

நாம்‌ சிவ பெருமான்‌ திருவடிகளுக்கு அடிமையானோம்‌. நமக்கு 

ஒரு விதத்தாலுங்‌ குறைவில்லை. இது உண்மை. சிரஞ்சீவி 

சிரஞ்சீவி. 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 



484 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

இஃது சென்னப்‌ பட்டணம்‌ பெத்து நாயக்கன்பேட்டைஏழுகிணற்றண்டை 

வீராசாமிப்‌ பிள்ளை தெருவில்‌ 38-வது கதவு நெம்பர்‌ வீ ட்டில்ஸ்ரீ இரத்தின 
முதலியாரவர்களுக்குச்‌ சேர்ப்பிக்கவேண்டும்‌... 

திருமுகம்‌ 7 சாதுக்கள்‌ சார்பு 3-9-1860 

வ சிவமயம்‌ 

நற்குணங்களிற்‌ சிறந்து சிவானுபவ விருப்பத்திற்‌ 

சித்தத்தை வைத்து நமது கண்மணிபோல்‌ விளங்கிய சிரஞ்சீவி 

இரத்தின முதலியாருக்கு தீர்க்காயுளும்‌ சிவக்கியானமும்‌ சகல 

சம்பத்தும்‌ மேன்மேல்‌ உண்டாவனவாக. 

தமது சுப சரித்திர வி பவங்களையும்‌ ள-ள- திருவேங்கட 

முதலியார்‌ முதலாகியவர்களது விபவங்களையும்‌ கேட்ச 

விருப்ப முள்ளவனாக இருக்கிறேன்‌. 

செய்யுள்‌ 

உய்வ தாமிது நங்குரு வாணையொன்‌ றுரைப்பேன்‌ 

சைவ மாதிசித்‌ தாந்தத்து மறைமுடித்‌ தலத்தும்‌ 
நைவ தின்றியாங்‌ கதுவது வாயது .நமது 

தெய்வ மாகிய சிவபரம்‌ பொருளெனத்‌ தெளிவீர்‌. 

இங்ஙனம்‌ சிவ பரம்பொருளை அனுபவி த்தற்கு முக்கியம்‌ 

ஜீவகாருண்யம்‌, பாசவைராகம்‌, சிவபத்தி. இவை கிடைத்தற்கு 

முதற்‌ கருவி சாதுக்கள்‌ சார்வு. ஆகலின்‌ அவசியம்‌ சாதுக்கள்‌ 

சார்புவேண்டும்‌. நல்லது, சாதுக்கள்‌ சார்பு, தற்காலத்திற்‌ 

கிடைப்பினுங்‌ கிடையாவிடினும்‌ நம்மை எழுபிறப்பென்னும்‌ 

பெருங்கடலைக்‌ கடப்பித்துப்‌ பேரின்ப மென்னும்‌ 

கரையிலேற்றும்‌ சைவப்‌ பதியிற்றெய்வப்‌ புணையாக வாய்த்த 

திருமந்திரமாகிய பஞ்சாக்கரத்தை இடைவிடாது சிந்தித்துக்‌ 

கொண்டும்சிவபிரான்‌ திரு வடிகளைப்‌ பாவித்துக்‌ கொண்டும்‌ 

வருவது முக்கியத்தினும்‌ முக்கியம்‌. ஆகலில்‌ நமக்கு 

இதுஅவசியம்‌ பற்ற வேண்டிய காரியம்‌. மற்றவைகளைக்‌ 

குறித்து அறிவிக்கத்தமது நன்மனத்திற்கு நான்‌ விரிக்க 
வேண்டுவதில்லை. 

இனி.திரவிய விஷயத்தில்‌ என்னைக்‌ குறித்து விசேஷ 

முயற்சியெடுத்துக்‌ கொள்ள வேண்டாம்‌...... 



திருமுகங்கள்‌ 485 

அனுப்பும்படி நேரிட்டால்‌ ரிஜிஸ்டர்‌ செய்து அனுப்ப 

வேண்டும்‌. நான்‌ அவசியம்‌ பங்குனி மாதத்திற்குள்‌ வந்து 

சேருவேன்‌. தாம்தேக முதலியவற்றை, பக்குவமாகத்‌ திருவருள்‌ 

சகாயத்தால்‌ காத்தல்‌ வேண்டும்‌. இங்ஙன-ள-ள- நாயக்கர்வாள்‌ 

க்ஷேமம்‌. அவர்கள்‌ தாயாரிடத்திலிருந்து ஏதாவது கடிதம்‌ 

வரில்‌இங்கே அனுப்ப வேண்டும்‌. வேணும்‌ சிரஞ்சீவி 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

இஃது சென்னப்பட்டணம்‌ பெத்து நாயக்கன்‌ பேட்டை ஏழுகிணற்றண்டை 

வீராசாமிப்‌ பிள்ளை தெருவில்ள- ன சுப்பராயபிள்ளையவர்கள்‌ வீட்டுக்கு 
எதிர்வீடு ஸ்ரீ இரத்தின முதலியார்‌ அவர்களுக்குச்‌ சேர்வது. 

திருமுகம்‌ ச அபேதநேயம்‌ 16-9-1860 

௨ சிவமயம்‌ 

அன்பு; அறிவு முதலிய நற்குணங்களிற்‌ சிறந்து சிவ 

்‌ நேசத்தான்‌ மேம்பட்‌ டெமது கண்மணி போன்று விளங்கிய 

சிரஞ்சிவி இரத்தின முதலியாருக்கு சிவக்கியானமும்‌ 
தீர்க்காயுளும்‌ சகல சம்பத்தும்‌ மேன்மேல்‌ உண்டாவதாக. 

அவ்வி டத்திய சுபசரித்திர விபவங்களை அடிக்கடி 

- கேட்க விரும்புகிறேன்‌. தாம்‌ ரிஜிஸ்டர்‌ செய்வித்து அனுப்பிய 

கடிதமும்‌ அதற்குள்‌ அடங்கிய இருபத்தைந்து ரூபாய்‌ நோட்டும்‌ 

. தாமசப்‌ படாமல்‌ வந்துசேரப்‌ பெற்றுக்‌ கொண்டேன்‌. இது 

விஷயத்தில்‌ தமக்கு விசேஷம்‌ பிரயாசம்‌ நேரிடச்‌ செய்கிறேன்‌. 

. ஆயினும்‌ அந்தப்‌ பிரயாசம்‌ சிவகடக்ஷத்தால்‌ நேரிட்டதூகலின்‌ 

பின்பு தமக்கும்‌ எனக்கும்‌ தடைபடாத நிம்மதியையும்‌ சத்துவ 

சந்தோடத்தையும்‌ உண்டுபன்ணு மென்கிற நிச்சயத்தினால்‌ 

நாணாவது தெரிவிக்க நேரிட்டது. ஆனால்‌ இது குறித்து 

விசேஷ முயற்சியும்‌ பிரயாசமும்‌ தமக்கு நேரிடுமே என்ன 

செய்வது என்கிற விசாரமும்‌ ஒரு பக்கம்‌ உடையவனாகவே 
யிருக்கிறேன்‌. இனி வேறு வகையாற்‌ பலவாக விரிப்பதென்ன? 

நானே தாமாகவும்‌ தாமே நானாகவும்‌ பழமை தொட்டு வந்த 

அபேத நேயத்தை எண்ணி, மற்ற இடங்களில்‌ கனவிலும்‌ 

% இது கூடலூரில்‌ தபாலில்‌ சேர்க்கப்பெற்ற தேதி 3. 9. 1860. 



486 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

லக்ஷியஞ்‌ செய்து குறிக்கப்படாத குறிப்பை தம்மிடத்தே 

குறித்தேன்‌. இது எம்பெருமானுக்கும்‌ சம்மதமாக இருக்கும்‌. 

ஆகலில்‌ தமக்கும்‌ சம்மதமாக இருக்கவேண்டும்‌ என்று 

பிரார்த்திக்கின்றேன்‌. இவை தாம்‌ வாங்குகிற இடமும்‌ 

வாங்குகிற வகையும்‌ அதற்கு எல்லையிட்டுக்கொண்ட 

வண்ணமும்‌ மற்றவைகளையும்‌ தெரிவிக்கவேண்டும்‌. 

இவ்விடத்தில்‌ ம -ள -ன ஸ்ரீ நாயக்கர்‌ அவர்களும்‌ யானும்‌ 

மற்றவர்களும்‌ க்ஷேமம்‌. 
இங்ஙனம்‌ . 

புரட்டாசி 2 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

இஃது சென்னப்பட்டணம்‌ பெத்துநாயக்கன்‌ பேட்டை ஏழு 

கிணற்றுக்கு அடுத்த £ழண்டை வீராசாமிப்‌ பிள்ளைத்‌ தெருவில்‌! 
சுப்பராயப்‌ பிள்ளையவர்‌ வீட்டுக்கு எதிர்வீ ட்டில்‌இருக்கும்‌. ஸ்ரீ இரத்தின 
முதலியார வர்களுக்குக்‌ கொடுப்பது சரூர்‌ சரூர்‌ 

திருமுகம்‌ 9 அமைதி இன்மை 
. ௨ சிவமயம்‌ 

அன்பு, அறிவு, தயவு, முதலிய நற்குணங்களிற்‌ சிறந்து 
எனது கண்மணி போன்று எனது இதயத்திருக்கும்‌ சிரஞ்சீவி 

இரத்தின முதலியார்க்கு சிவக்கியானமுந்‌ தீர்க்காயுளுஞ்‌ சகல 

சம்பத்தும்‌ மேன்மேல்‌ உண்டாவதாக. 

தாம்‌ அனுப்பிய கடிதமும்‌ பங்கியில்‌ அனுப்பிய 

புத்தகங்களும்‌ வந்து சேர்ந்தது, சேர்ந்ததென்று தெரிவி ப்பதற்கு 
அமைதியின்மையில்‌ கால நீட்டித்தது. ஆதலின்‌ அது குறித்து 
வேறு நினைக்க வேண்டா. 

இவ்விடம்‌ வருவதற்கு எவ்விதத்தாலும்‌ தடையில்லலா 

திருந்தால்‌ வரவேண்டும்‌. அன்றி அலுவலால்‌. காலத்தால்‌ - 

இடத்தால்‌-வேறு வகையால்‌ சிறிது சிறிதுதடை நேரினும்‌ தாம்‌ 

இங்கு வரல்‌ வேண்டா. யான்‌ அவசியம்‌ தை, மாசி அல்லது 

பங்குனி இவைக்குள்‌ அங்கு ஓர்‌ காரியம்‌ பற்றி வருவதாக 

நிச்சயித்திருக்கின்றேன்‌. ஆகலில்‌ தடையுண்டாயின்‌ வருதல்‌ 

தவிர்க. இன்றாயின்‌ வருக. இங்ஙனம்‌ யானும்‌ 



திருமுகங்கள்‌ 487 

நாயக்கரவர்களும்‌ மற்றவர்களும்‌ க்ஷேமம்‌. தமது சுப 

சரித்திரங்களும்‌ திருவேங்கட முதலியார்‌ சுப சரித்திரங்களும்‌ 

அடிக்கடி வெளிப்படுத்துக.வேணும்‌ சிரஞ்சீவி . 

கார்த்திகை 26 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

இஃது சிரஞ்சீவி இரத்தின முதலியார்‌ அவர்கட்கு. 

திருமுகம்‌ 1 0 நிர்ப்பந்த ஏற்பாடு 30-12-1860 
உ சிவமயம்‌ 

நற்குணங்க ளெல்லாவற்றிற்கும்‌ இடனாகிய நன்மனக்‌ 

கருவியொடு எனதுஇதயதிடைவிடாது இருக்கின்ற சிரஞ்சீவி 

இரத்தின முதலியாரவர்கட்கு சிவானுக்கிரகத்தால்‌ 

தீர்க்காயுளும்‌ சிவஞானமும்‌ சகல சம்பத்தும்‌ மேன்மேல்‌ 

உண்டாவதாக. 

நாளது வரையில்‌ இவ்வி டத்தில்‌ யானும்‌ 

நாயக்கரவர்களும்‌ க்ஷேமம்‌. தமது சுபசரித்திரங்களைக்‌ கேட்க 

ஆசையுள்ளவனாக இருக்கிறேன்‌. எனக்கும்‌ நாயக்கரவர்‌ 

களுக்கும்‌ தபால்‌ மார்க்கமாகத்‌ தாம்‌ அனுப்பிய கடிதங்கள்‌ 

வந்துசேர்ந்து சங்கதிகளை தெரிந்து கொண்டேன்‌. 

நான்‌ சென்னப்பட்டணம்‌ விட்டு இவ்விடம்‌ வந்த நாள்‌ 

தொடங்கி நாளது வரையில்‌ பாடிய பாடல்கள்‌ பல. 

அவைகளை முழுவதும்‌ எழுதி வைக்க வேண்டு மென்கிற 

இலக்ஷியம்‌ எனக்கு இல்லாமையால்‌ அப்படி அப்படி சிதறிக்‌ 

கிடக்கின்றன... ஆயினும்‌ அவைகளைச்‌ சேர்ப்பிக்க சுமார்‌ 

இரண்டு மாதம்‌ பிடிக்கும்‌. ஆதலால்‌ நான்‌ பங்குனி மாதம்‌ 

அவசியம்‌ வருகிறேன்‌. வரும்போது கொண்டு வருகிறேன்‌. இது 

உண்மை. எவ்விதமாவது 2 மாதத்திற்குள்‌ தமது இடத்தில்‌ 

இருக்கச்‌ செய்கிறேன்‌. குமாரசாமி பிள்ளை, சண்முகப்‌ 
பிள்ளை, ரெட்டியார்‌ இவாள்‌ இடங்களில்‌ தற்காலம்‌ இருகின்ற 

பாடல்கள்‌ சுமார்‌ இருபது உட்பட்டதாகவே இருக்கும்‌. 

வெளிப்பட்ட பாடல்கள்‌ பலபல. ஆகலால்‌ மன்னிக்கவேண்டும்‌ 

அன்புள்ள என்‌ கண்மணிபோன்றதாம்‌ இனி 

இதனடியில்‌ எழுதுகின்ற வண்ணம்‌ செய்ய-பி ரார்த்திக்கிறேன்‌.. 



488 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அதாவது இந்தப்‌ பாடல்கள்‌ பங்கியில்‌ அனுப்பி என்னிடஞ்‌ 

சேர்கின்ற பரியந்தம்‌ நான்‌ ஒருவேளை போசனந்தான்‌ 

செய்வேன்‌ என்று எழுதியதைப்‌ பார்த்தபின்பு நான்‌ 
சாப்பிடுகிற சாதம்‌ உடம்பில்‌ பொருந்தவில்லை. பட்டினி 

கிடந்தவனைப்‌ போல இருக்கிறேன்‌. ஆதலால்‌ என்னை 

நிம்மதியுள்ள வனாக்க எண்ணங்‌ கொண்டு ஒருவேளை 

போசனங்‌ கொள்ளுகிற நிபந்தனை நீக்கி உடனே தபாவில்‌ 

எனக்குத்‌ தெரிவித்தால்‌ அல்லது, நான்‌ சலிப்பைத்‌ தவிரேன்‌. 

ஒருவேளை போசனம்‌ உள்ளவனாகவே இருப்பேன்‌. இது 

சத்தியம்‌. என்மேல்‌ ஆனை. தாம்‌ மேற்குறித்த நிற்பந்த 

ஏற்பாட்டைத்‌ தவிர்த்து உடனே எனக்குத்‌ தொரியப்படுத்த 

வேண்டும்‌. 2 மாதத்திற்கு பின்பு பாடல்கள்‌ அவசியம்சேரும்‌. 

மார்கழி 18 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

இஃது சென்னப்பட்டணம்‌ பெத்து நாய்க்கன்பேட்டைஏழு 

கிணத்துக்கு அடுத்த வீராசாமிப்‌ பிள்ளைத்‌ தெருவில்‌ கலக்டர்‌ கச்சேரி 
சுப்பராயப்‌ பிள்ளைவர்கள்‌ வீட்டிற்கு எதிர்‌ வீட்டில்‌ ரத்தின முதலியார்க்கு. 

திருமுகம்‌ 11 தற்காலத்தில்‌ சிதம்பரம்‌ 203-1861 

௨ சிவமயம்‌ 

அன்பறி வொழுக்கத்தாற்‌ சிறந்து நமது கண்கள்‌ 

போன்று விளங்கிய சிரஞ்சீவி இரத்தின முதலியார்க்கு 

சிவானுக்கிரகத்தால்‌ தீர்க்காயுளும்‌ சகல சம்பத்தும்‌ 

சிவக்கியானமும்‌ மேன்மேல்‌ உண்டாவனவாக இங்கு. 

நாயக்கரவர்களும்‌ யானும்‌ க்ஷேமம்‌. அங்கு தமது 

சுபசரித்திரவி பவங்களை அடிக்கடி கேட்க விரும்புகின்றேன்‌. 

தாம்‌ மாசி மாதம்‌ 24 வரைந்து விடுத்த கடிதம்‌ பங்குனி 

மாதம்‌ 2 ஆம்‌ தேதி காணப்பட்டது. அக்‌ கடிதத்திற்‌ குறித்த 

வண்ணம்‌ சிதம்பரத்தில்‌ வசிப்பது சம்மதமானாலும்‌ 

இதுவிஷயத்தில்‌ வசிப்பது சம்மதமின்று. ஏனெனில்‌ 

சிதம்பரத்தில்‌ பச்சையப்ப முதலியார்‌ இஸ்கூல்‌ கிரம 

. மல்லாததாகத்‌ தற்காலத்தில்‌ காணப்படுகிறது. அன்றியும்‌ . 

அவ்வலுவல்‌ இராஜாங்க சம்பந்த அலுவலாக விருந்தால்‌ 



திருமுகங்கள்‌ 489 

நன்றாக விருக்கும்‌... அவ்வாறின்றி ஒருமையில்லாத சில 

இந்துக்கள்‌ சம்பந்தமானதாக இருக்கின்றது. சிதம்பரம்‌ 

தற்காலத்தில்‌ நமது உயிர்த்‌ துணைவராகிய நடராஜப்‌ 

பெருமானைப்‌ பற்றி நாம்‌ போவதற்கும்‌ இரண்டொரு தினம்‌ 

இருப்பதற்கும்‌ தக்கதே யன்றி வேறொரு வகையாலுந்‌ 

தக்கதாகத்தோன்றவில்லை. ஆயின்‌ அது கலிகால வண்ணம்‌. 

ஆகலின்‌ இதனடியில்‌ எழுதுஞ்‌ சிலவரிகளிற்‌ குறித்த 

வண்ணத்தை முழுதும்‌ நம்ப வேண்டும்‌. அதாவது நான்‌ இந்த 

மாசக்‌ கடையிலாவது சித்திரை மாத முதலிடை கடையிலாவது 

அவ்விடம்‌ வருவேன்‌. வந்த பின்பு என்கருத்தை வெளிப்‌ 

படுத்துகிறேன்‌. எந்த விதத்தாலும்‌ தாம்‌ என்‌ சமீபத்தி 

லிருக்கவேண்டு மென்றே இரவும்‌ பகலும்‌ எம்பெருமானைப்‌ 

பிரார்த்திக்கின்றேன்‌. என்‌ பிரார்த்தனைப்‌ பிரகாரம்‌ 

இன்னுஞ்‌ சில காலத்துள்‌ கூட்டுவிப்பார்‌. இதற்குச்‌ சந்தேக 

மிராது. ஆதலின்‌ அங்கு நான்‌ வருமளவும்‌ சகித்திருக்க 

வேண்டும்‌. சிவ பஞ்சாக்கரத்தை சதா கருத்தில்‌ வைத்துக்‌ 

கொண்டே காரியங்களை நடத்த வேண்டும்‌. எவ்வகையிலும்‌ . 

என்‌ தேகம்‌ இருந்தால்‌ சமீபத்திலிருக்கும்படி சிவானுக்‌ 

கிரகத்தால்‌ செய்துக்கொள்ளுவேன்‌. தாம்‌ இது குறித்து 

சலனப்பட வேண்டாம்‌. தேக முதலான கருவிகளைப்‌ 

பக்குவமாகப்‌ பாராட்டிக்‌ கொண்டு வரவேண்டும்‌. மேற்‌ 

குறித்தபடி வருகிறேன்‌. விண்ணப்பக்‌ கலிவெண்பா, 

நெஞ்சறிவுறுத்தல்‌ இவைகளை அங்கிருந்து இங்கு வந்திருந்து 
பிரயாணப்பட்டங்கு வருகின்ற பெரிய தமக்கையார்‌ வசத்தில்‌ 

சுமார்‌ ஒரு மாதமாயிற்று, கொடுத்தனுப்பினேன்‌. அவாள்‌ 

மத்தியில்‌ கருங்களவால்‌ கையில்‌ மெய்யில்‌ உள்ளவைக 
ளெல்லாம்‌ இழந்து விட்டதாகக்‌ கேள்விப்பட்டேன்‌. அவாள்‌ 

இன்னு மத்தியில்‌ பந்துக்களிடமாக இருக்கின்றார்கள்‌ போலக்‌ 

காணுகின்றது. ஆகலின்‌ அவர்கள்‌ அவ்விடம்‌ வந்தவுடன்‌ 

மேற்படி புத்தகங்களைச்‌ சேர்ப்பிப்பதும்‌ அல்லாததும்‌ உடனே 

அவசியம்‌ எனக்குத்‌ தெரியப்படுத்தவேண்டும்‌. மற்ற 

சங்கதிகளெல்லாம்‌ நான்‌ அவ்விடம்‌ வந்த பின்பு 

பேசிக்கொள்ளலாம்‌. சிரஞ்சீவி சிரஞ்சீவி . 



490 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

பங்குனி 6 இங்ஙனம்‌ 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

இஃது சென்னப்பட்டணம்‌ பெத்து நாயக்கன்பேட்டை 

ஏழுகணெற்றுக்குக்‌ £ழண்டை வீராசாமிப்பிள்ளை வீ தியில்‌ சுப்பராயப்‌ 

பிள்ளையவர்கள்‌ வீட்டுக்கு எதிர்‌ வீட்டில்‌ ஸ்ரீ இரத்தின முதலியார்‌ 

அவர்களுக்கு. ஜரூர்‌ ஜரூர்‌ 

திருமுகம்‌12 

பாலும்‌ நீரும்‌ போலும்‌ பார்ப்பன சினேகம்‌ 7-5-1861 

என்‌ மனத்தில்‌ இடைவிடாது விளங்குகின்ற 

குணமணியாகிய சீரஞ்சீவி இரத்தின முதலியாருக்கு 

சிவானுக்கிரகத்தால்‌ தீர்க்காயுளுஞ்‌ சிவக்கியானமுஞ்‌ சகல 

சம்பத்தும்மேன்மேல்‌ உண்டாவதாக. தமது சுப சரித்திர 

விபவங்களை அடிக்கடி கேட்க விருப்ப முள்ளவனாக 

இருக்கின்றேன்‌. நான்‌ வைகாசி மாதம்‌ 20ஆம்‌ தேதிக்குள்ளே 

அவ்விடம்‌ வருவேன்‌. அவசியம்‌ தியாகராஜப்‌ பெருமானையும்‌ 

உன்னையும்‌ காண வேண்டும்‌ என்கிற விருப்பம்‌ விசேஷ 
முள்ளவனாகவிருக்கிறேன்‌ ஆதலால்‌ வருவது நிச்சயம்‌ 
நிச்சயம்‌. இது அன்றி பகவத்‌ பத்தியிற்‌ சிறந்தவராகிய 

வரதாசாரிய சுவாமிகள்‌ திருவையிந்திரபுரத்துக்கு வந்ததாகக்‌ 

கேள்விப்பட்டேன்‌. அந்த சுவாமிகளைச்‌ சென்னப்‌ 

பட்டணத்தில்‌ தாம்‌ கண்டால்‌ ஒன்று சொல்லவேண்டுவது. 

அதென்ன வெனில்‌ 

பாலும்‌ நீரும்‌ * போலும்‌ பார்ப்பன சிநேகம்‌ என்று நான்‌ 

தெரிவித்தாகத்‌ தெரிவி க்கவேண்டும்‌. வேணும்‌ சிரஞ்சிவி 

சித்திரை 27 இங்ஙனம்‌ 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

இஃது சென்னப்பட்டணம்‌ பெத்த தாய்கள்‌ பேட்டை ஏழுகணெற்றண்டை 

வீராசாமிப்‌ பிள்ளை தெருவு, கலக்டர்‌ எதிர்வீடு ஸ்ரீ முதலியார்‌ 

இரத்தினமுதலியார்‌ அவர்கட்கு 

* நீயம்‌ நானும்‌ ஓர்‌ பாலும்‌ நீருமாய்‌ 

நிற்க வேண்டினேன்‌ நீதி ஆகுமோ 
சாயும்‌ வன்பவம்‌ தன்னை நீக்கிடும்‌ 

சாமி யேதிருத்‌ தணிகை நாதனே. - திருஅருட்பா 138 



திருமுகங்கள்‌ 491 

திருமுகம்‌ 13 அருந்தல்‌ பொருந்தல்‌ அளவு 10-6-1861 

௨ சிவமயம்‌ 

அன்ப,அறிவ,தயவு,சிவநேய முதலிய நற்குணங்களிற்‌ 
சிறந்து என்னிரு கண்மணி போன்றென்னிதயத்திருக்கும்‌ 

சிரஞ்சீவி இரத்தின முதலியாரவர்கட்கு சிவானுக்கிரகத்தால்‌ 
தீர்க்காயுனும்‌ சிவக்கியானமும்‌ செளக்கிய தேகமும்‌ சகல 
சம்பத்து மேன்மேலுண்டாவனவாக. தமது சுப சரித்திர 

விபவங்களை அடிக்கடி கேட்க விரும்புகிறேன்‌. 

தாம்வைகாசி மாதம்‌ 19 ஆந்‌ தேதியில்‌ வரைந்துவிடுத்த 

கடிதம்‌ ழே மாதம்‌ 30ஆந்தேதியில்‌ என்னிடம்வரப்பெற்றேன்‌. . 
அவ்வளவுகாலம்‌ கடிதம்‌ தாமசப்‌ பட்டதற்குக்‌ காரணம்‌ கடிதம்‌ 

மேல்விலாசத்தில்‌ கூடலூர்‌ ஜில்லா தபால்‌ ரயிட்டர்‌ என்று 

குறித்திருந்தது பற்றி. ஆகலில்‌ இனிவரைந்தனுப்பும்போது 
பரங்கிப்பேட்டை - தயால்‌ ரயிட்டர்‌ பார்வையிட்டு 

புவனகிரியைச்‌ சார்ந்த கருங்குழி என்று வரையவும்‌. அன்றி, 
கூடலூர்‌ ஜில்லா தபால்‌ ரயிட்டர்‌ மேல்‌ விலாசம்‌ பார்வையிட்டு 

மேற்படி துக்குடியைச்‌ சார்ந்த கருங்குழியிலிருக்கும்‌ என்றாவது 
வரையவும்‌. இவ்வி ருவகையுமில்லாமல்‌ கூடலூர்‌ ஜில்லா 

தபால்‌ ரயிட்டர்‌ மேல்‌ விலாசம்‌ பார்வையிட்டு புவனகிரியைச்‌ 

சார்ந்த கருங்குழி என்று வரைந்தால்‌ நாட்‌ செல்வதுமன்றி 
தபால்‌ கூலியும்‌ இரட்டிக்கும்‌. இது அறிக. இனி, 

தாம்‌ தம்முடைய தேகத்தை சாக்கிரதையாக உபசரித்து 
வரவேண்டும்‌. சாக்கிரதை என்பது அருந்தல்‌ பொருந்தல்களில்‌ 
மிதபோசனம்‌ மிதபோகம்‌. மிதபோஜனமாவது-கோபம்‌.. 

விராகம்‌- அலக்ஷியம்‌ - முயற்சி - விரைவு இவை முதலிய 

்‌ ஏதுக்களால்‌ குறைத்தல்‌-விருந்து சுவைவிருப்ப, முதலிய 
ஏதுக்களால்‌ ஏற்றல்‌ இல்லாமல்‌ சமமாகப்‌ பொசித்தலாம்‌. 
மிதபோகமாவது அதிபரிச்சயம்‌ அதிஞாபக முதலிய 

ஏதுக்களால்‌ இரவு பகல்‌ தோற்றாது பொருந்தல்‌. விவகாரம்‌ 

அலக்ஷிய முதவிய ஏதுக்களால்‌ பொருந்தா திருத்தல்‌. இவை 
இரண்டு மின்றி மாதத்‌ திரண்டுவிசை மாதரைப்புணருவது 
என்றபடி பொருத்தலாம்‌. ஆகவின்‌ இவ்வாறு நடத்தவேண்டும்‌. 

“இது கூடலூரில்‌ தபாலில்‌ சேர்க்கப்பெற்ற தேதி 3-9-1860 



492 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

இனி மருந்து கொள்ளும்போது நெய்‌ நல்லதாகக்‌ கொண்டு 

சாப்பிடவேண்டும்‌ பாலும்‌ அவ்வாறே. நான்‌. தம்முடைய 

தேகத்திற்கு விசேஷம்‌ திடம்‌ உண்டாகத்தக்க அவுஷ்தங்‌ 

கொண்டு வருவேன்‌. அது பரியந்தம்‌ முன்‌ குறித்தபடி 

சாக்கரதையாக இருக்கவேணடும்‌. நமக்கு எவ்விதத்தாலும்‌. 

சிவ பெருமான்‌ திருவடியும்‌ சிவபஞ்சாட்சரியும்‌௮ன்றிவேறு 

சகாயில்லை. ஆகலில்‌ அவைகளை இடைவிடாது சிந்திக்க 

வேண்டும்‌. நாயக்கரவர்களுடைய சம்மதமும்‌ இது. 

வேணும்‌.சிரஞ்சவி . 

வைகாசி 30 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

இஃது சென்னப்பட்டணம்‌ பெத்துநாயக்கன்‌ பேட்டைஏழு கிணற்றுக்கு 

அடுத்த வீ ராசாமிப்‌ பிள்ளைத்‌ தெரு கலெக்டர்‌ கச்சேரி சுப்பராயப்‌ 

பிள்ளைஅவர்கள்‌ வீட்டிற்கு எதிர்வீடு ஸ்ரீ இரத்தின 

முதவியார்‌அவர்கட்கு சரூர்‌ சரூர்‌ சரூர்‌ 

திருமுகம்‌ 14 சிவபஞ்சாக்ஷரத்‌ தியானம்‌ 5-9-1861 

த ௨ சிவமயம்‌ 

அன்பு, அறிவு, தயவு முதலிய சுபகுணங்களைப்‌ புண்டு 

எமது கருத்தினுங்‌ கண்ணினும்‌ உவந்து உலாவுகின்ற ௪. 

இரத்தின முதலியார்‌ அவர்கட்கு சிவானுக்கிரகத்தால்‌ 

தர்க்காயுளும்‌ சிவக்கியானமும்‌ சகல சம்பத்தும்‌ மேன்மேல்‌ 

உண்டாவதாக. 

தமது சுப சரித்திரவிபவங்களை அடிக்கடி கேட்க 

விரும்புகின்றேன்‌. தாம்‌இவ்விடம்விட்டுப்‌ பிரயாணப்‌ 

பட்டநாள்‌ தொடங்கி நாளது வரையில்தமது சுப சரித்திர 

வண்ணம்‌ இவ்வண்ண மென்று விசேஷம்‌ தெரிந்து 

கொள்ளாதவனாக விருக்கிறேன்‌. ஆதலால்‌ அதை 

தெரிவிக்கவேண்டும்‌. நான்‌ புரட்டாசி மாதம்‌ அவ்விடம்‌ 

பிரயாணயப்பட்டு வருவதாக ஓர்‌ காரியம்‌ பற்றி 

நிச்சயித்திருந்தேன்‌. அந்த நிச்சயத்துக்கு ஒர்‌ தடை நேரிட்டது. 

என்னெனில்‌ நான்‌. புசித்து வருகின்ற கிரகத்தில்‌ 



திருமுகங்கள்‌ 493 

யோக்கியராகவும்‌ தலைவராகவும்‌ இருந்த ரெட்டியார்‌ நாளது 

மாதம்‌ உய௨ பதவி யடைந்தார்‌. ஆதலால்‌ உடனே வருவது ஓர்‌ 

வகைநிந்தைக்‌ கிடமாகஇருக்கின்றது. அதனால்‌ மார்கழி மாதம்‌ 

பிரயாணயப்‌ படுவதாக எண்ணுகின்றேன்‌. எம்பெருமான்‌ 

எண்ணம்‌ எப்படியோ தெரிந்ததில்லை. இவ்விடத்தில்‌ 

மழையில்லாமல்‌ அதிக வெப்பமாக இருக்கின்றது. 

அவ்வி டத்திலெப்படி. யிருக்கன்றதோ தெரிந்ததில்லை. தாம்‌ 

சிவபஞ்சாக்ஷர தியான பரராகி சதா சந்தோஷ சகிதராக 

இருக்க வேண்டுவதே என்வேண்டுகோளாக விருக்கின்றது. 

தேக முதலிய கருவிகளைத்‌ தக்க வண்ணம்‌ நடத்தி வர 

வேண்டுகிறேன்‌. திருவேங்கட முதலியார்‌ 

முதலானவர்களுக்கும்‌ வந்தனம்‌ குறிப்பிக்க வேண்டும்‌. 

சிரஞ்சிவி சரஞ்சீவி . இங்கு நாயக்கரவர்கள்‌ க்ஷேமம்‌. 

துன்மதி வருடம்‌ ஆவணி 22 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

இஃது சென்னப்பட்டணம்‌ பெத்துநாயக்கன்பேட்டை ஏழு கிணற்றுக்கு 

அடுத்த வீராசாமிப்‌ பிள்ளை தெரு கலக்டர்‌ கச்சேரி சுப்பராயப்பிள்ளை 

வீட்டுக்கு எதிர்வீடு ஸ்ரீ இரத்தின முதலியாரவர்களுக்கு. 

திருமுகம்‌ 15 வரையாது வரைதல்‌ 

௨ சிவமயம்‌ 

அற்புத குணாகரமாகி யெம்முள்ளத்த மர்ந்த சிரஞ்சீவி 

இரத்தின முதலியார்க்கு தீர்க்காயுளும்‌ சிவஞானமும்‌ சகல 

சம்பத்துமேன்‌ மேல்‌ உண்டாவனவாக. அவ்விடத்திய 

சுபசரித்திரங்களை அடிக்கடி கேட்க விருப்பமுள்ளவனாக 

விருக்கிறேன்‌. இதனடியில்‌ வரைகின்ற சில வரிகளின்‌ கருத்து 

மனத்தைச்‌ சலிப்பிக்கு மென்‌ றுணர்ச்சி தோற்றினும்‌ 

வரையாது வரைகின்றேன்‌.. 

ஸ்ரீ நாயக்கரவர்கள்‌ தங்கள்தாயார்‌ பரமபத மடைந்து 

விட்டதாகத்‌ தபாலில்‌ கடிதம்‌ வரக்கண்டு அதனிமித்தம்‌ 

ஆண்டு அடைகின்றனர்‌. முன்போல்‌ பிரயாசம்‌ 

எடுத்துக்கொண்டு இருபது ரூபாய்‌ கடன்‌ வாங்கத்தக்க இடத்தில்‌ 

வாங்கிக்‌ கொடுத்தால்‌ நான்‌ அவ்விடம்‌ வந்தபின்‌ அவ்விடத்தில்‌ 



494 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

தமக்கு இப்படிப்பட்ட விஷயங்களில்‌ நேரிட்டிருக்கிற நிர்ப்‌ 

பந்தங்களை யெல்லாம்‌ திருவருட்டுணையால்‌ 

நிவர்த்திசெய்யக்கூடும்‌. சிரஞ்சிவி சிரஞ்சிவி. 

தான்‌ இன்னும்‌ சிலநாளில்‌ அவசியம்‌ அவ்விடம்‌ 

வருவேன்‌. ஸ்ரீ திருவேங்கட முதவியார்‌ முதலானவர்களுக்கு 

வந்தனம்‌. இங்ஙனம்‌ 

தை 28 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

இஃது இரத்தின முதலியார்‌ அவர்கட்கு. 

திருமுகம்‌ 16 தனித்துறைதல்‌ 
௨ சிவமயம்‌ 

அன்பு , அறிவு ஒழுக்கம்‌, முதலிய சுப குணங்களிற்‌ 
சிறந்த தங்கட்கு சிவகடாக்ஷத்தால்‌ தீர்க்காயுளுஞ்‌ சகல 

சம்பத்தும்‌ மேன்‌ மேலுண்டா வனவாக. புண்ணியப்‌ பயனாற்‌ 

பெற்ற தேகத்தை கூடிய வரையில்‌ சாக்கிரதையோடு பக்குவ 

மார்க்கத்தில்‌ நடத்த வேண்டும்‌. நான்‌ பங்குனிமாதக்‌ கடையில்‌ 

அவ்விடம்‌ வருகிறேன்‌. இதன்றியும்‌ இந்தக்‌ கடிதம்‌ கொண்டு 
வருகிற அம்மாளுக்குத்தாங்கள்‌ கடன்‌ வாங்குகிற இடத்தில்‌ 

இரண்டு வராகன்‌ கடன்‌ வாங்கிக்‌ கொடுக்கவேண்டும்‌. 

தங்களுக்கு இப்படிப்பட்டவி டயத்தில்‌ நேரிடுகிற சல்லியங்களை 

கடவுள்‌ விரைவில்‌ நிவர்த்தி செய்விப்பார்‌. இது நிச்சயம்‌. 

தற்காலம்‌ நான்‌ வேறோர்‌ நிமித்தம்‌ தனித்து கூடலூரைச்‌ 

சார்ந்த நெல்லிக்குப்பம்‌ கரும்பாலையாடுந்‌ தோட்டத்தி 

விருக்கிறேன்‌. இந்தக்‌ கடிதம்‌ கொண்டு வருகின்றவர்கள்‌ 

இவ்விடத்தில்‌ வந்து தேக மெலிவைக்‌ காட்டியபடியால்‌ - இதே 

சமயத்தில்‌ இவ்விடத்தில்‌ எனக்கு வழக்கமாகக்‌ கடன்‌ 

கொடுக்கிறவர்கள்‌ சமீபத்திலில்லை. இவர்கள்‌ தேக பக்குவம்‌ 

நிமித்தம்‌ அவ்விடம்‌ போவதாகக்‌ குறித்தபடி தங்களுக்கு இந்தப்‌ 
பிரயாசம்‌ வைத்தேன்‌. மற்ற சங்கதிகளை நான்‌ அவ்விடம்‌ 

வந்தபோது தெரிந்து கொள்ளலாம்‌. 

மாசி 75 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

இஃது சென்னையில்‌ மஹாராஜஐஸ்ரீ இரத்தின முதலியாரவர்கள்‌ 

சமுகத்திற்கு 



திருமுகங்கள்‌ 495 

திருமுகம்‌ 17 பல இடங்களில்‌ உறைதல்‌ 15-7-1862 

உ சிவமயம்‌ 

அன்பு, அறிவு முதலிய நல்லொழுக்கத்திற்‌ சிறந்து 
என்னுயிரை யொத்து உள்ளத்திலிருந்த சிரஞ்சீவி ரத்ந 
முதலியார்க்கு சிவ கடாக்ஷத்தினால்‌ தீர்க்காயுளுஞ்‌ சகல 

சம்பத்தும்மேன்மேல்‌ உண்டாவதாக. 

- அவ்விடத்திய சுப சரித்திர வி பவங்களை அடிக்கடி 

கேட்க விரும்புகிறேன்‌. 

தமது கருத்தின்‌ வண்ண முடிதல்‌ வேண்டுமென்று 

யானுந்‌ திருவருளைப்‌ பிரார்த்திக்கின்றேன்‌. அன்றி வேறென்‌ 

செயக்‌ கடவேன்‌. அன்றி, தமதிதயம்‌ சிவபெருமான்‌ 

திருவடிக்கண்ணே அன்றிப்‌ பிற வொன்றினும்‌ பொருந்தா 

திருத்தல்‌ வேண்டுமென்றும்‌ பிரார்த்திக்கின்றேன்‌. தாம்‌ 

உலகியற்கண்‌ ஒழுகுங்கால்‌ கழி நடையொருவன்‌ கட்பார்வை 

போன்றொழுகல்‌ வேண்டு மென்றும்‌ பிரார்த்திக்கின்றேன்‌. 

அன்றி உணவுறக்க முதலியவற்றா லுடம்பை மெல்லென 

நடத்தல்‌ வேண்டும்‌. இஃதென்‌ வேண்டுகோள்‌. 

இனி மகா ஸ்ரீ நாயக்கரவர்கள்‌ ஸ்ரீ வேலு முதலியாரிடம்‌, 

இருப்பதாக அவரது கடிதத்தா லறிதேன்‌. தமந்திடத்தி 
விருப்பதாகச்‌ சிலர்‌ சொல்லால்‌ அறிந்தேன்‌. 

அவரெங்கு இருப்பினும்‌ அவர்க்குத்தாம்‌ அறிவி ப்பது- 

தான்‌ சென்னபட்டணம்‌௮வசியம்‌ வரவேண்டும்‌. ஆதலின்‌ 

நான்‌ அவ்வி டம்‌ வருவதற்கு எவ்வளவு காலம்‌ பிடித்தாலும்‌ 

அதுபரியந்தமும்‌ பட்டணத்தில்‌ தானே இருக்க வேண்டும்‌. நான்‌ 

வந்த பின்பு உடன்‌ கூடிக்கொண்டு ஆண்டவன்‌ திருவுள்ளபடி 

சஞ்சரிக்கலாம்‌. இதனைத்‌ தெரிவி க்கவேண்டும்‌. தற்காலத்தில்‌ 

யான்‌ வசிக்குமிடம்‌ இதுவென்று குறிப்பதற்குக்‌ கூடாத 

பலவிடங்களாக இருத்தலில்‌ இருக்குமிடம்‌ இதுவென்று 

குறிக்கவில்லை. மன்னிக்கவேண்டும்‌. சீரஞ்சீவி, சிரஞ்சீவி, 

சிரஞ்சீவி. 

ஆடி 70 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 



496 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

இஃது சென்னப்பட்டணம்‌ பெத்து நாயக்கன்பேட்டை ஏழுகிணற்றுத்‌ 

தெருவுக்கு அடுத்த கழண்டை வீ ராசாமிப்‌ பிள்ளை தெரு கலக்டர்‌ கச்சேரி 

சுப்பராயப்‌ பிளை வீட்டுக்கு எதிர்வீடு ஸ்ரீ இரத்தின முதலியாரவர்கட்கு. 

திருமுகம்‌ 18 கூடலூரில்‌ உறைதல்‌ 

௨ சிவமயம்‌ 

அன்பு, அறிவு, செறிவு, கல்வி, கேள்வி முதலியவற்றி 

னிறைந்து சிவபெருமான்றிருவடி நேயத்திற்‌ சிறந்து 
என்னன்பிற்கியைந்து விளங்கிய சிரஞ்சீவி இரத்தின 

முதலியாருக்கு சிவகடாக்ஷத்தால்‌ சிவக்கியானமும்‌ 

தீர்க்காயுளும்‌ சகல சம்பத்தும்‌ மேன்மேலுண்டாவதாக. 

தமது சுப சரித்திர விபவங்களை அடிக்கடி கேட்க 

விரும்புகிறேன்‌. நான்‌ ஆடி மாதம்‌ 5ஆம்நாள்‌ புறப்பட்டு 

கூடலூர்க்குப்‌ போய்‌ ஐப்பசி மாதம்‌ 14ஆம்‌ நாள்‌ கருங்குழிக்கு 

மீண்டும்‌ வந்தேன்‌. வரினும்‌ இன்னும்‌இருபது தினத்தில்‌ 

வடமேற்கே ஓர்‌ ஊர்க்குப்‌ போய்‌ அங்கிருந்து திருவொற்றியூர்க்கு 

வருவதாக நிச்சயித்திருக்கிறேன்‌. நான்‌ வடமேற்கே போகக்‌ 

கருதிய ஊருக்குப்போய்‌ அவ்விடத்தே முடிக்க வேண்டிய 

காரியத்தை முடித்துக்கொண்டு அங்கிருந்து புறப்படுவதற்கு 
சுமார்‌ 3 மாதம்‌ பிடிக்கும்‌ போல்‌ தோன்றுகிறது. ஆதலால்‌, 

தாம்‌ தேக முதலிய கருவிகளை செவ்வனிறுத்தி 

நடத்தவேண்டுமென்று எழுதுவது தவிர வேறொன்றும்‌ 

எழுதுவது அவசியமாகத்‌ தோன்றவில்லை, நமது 

சிவபெருமான்‌ திருவடிகளையும்‌ சிவ பஞ்சாக்ஷரியையும்‌ 

இடைவிடாமல்‌ தியானஞ்‌ செய்து வரவேண்டு மென்பது ஒன்றே 

முக்கியம்‌ என்று தமது குறிப்பிற்‌ காணப்பட்டது ஆகலிற்‌ 

குறித்தேனில்லை. சாக்கிரதையோடு இருக்க வேண்டும்‌. 

திருவேங்கிட முதலியார்‌ முதலானவர்களுக்கும்‌ என்வந்தனம்‌ 

குறிப்பிக்க வேண்டும்‌. சிரஞ்சீவி , சிரஞ்சீவி. 

ஐப்பசி 23 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

இஃது சென்னபட்டணம்‌ ஏழுகிணற்றுக்கடுத்த வீராசாமி வீதி 

மஹாராஜராஜ ஸ்ரீ இரத்தின முதலியார்‌ அவர்கள்‌ திவ்ய சமுகத்திற்கு. 



திருமுகங்கள்‌ 497 

திருமுகம்‌ 19 நீர்ப்ந்தநிவர்த்தி 
௨ சிவமயம்‌ 

சுப குணங்களிற்றலைமை பெற்றுயர்ந்து எமது 

கண்மணி போன்று விளங்கிய தங்கட்கு சிவானுக்கிரகத்தால்‌ 

தீர்க்காயுளும்சிந்தித மனோரத சித்தியும்‌ மேன்மேலும்‌ 

உண்டாவனவாக. இவ்விடத்தில்‌ நாளது பங்குனி மாதம்‌ 

27ஆம்நாள்‌ புதவாரம்‌ இரவில்‌ நான்‌ பொசிக்கின்ற கிரகத்தில்‌ 

தற்காலம்‌ எசமானனாக விருந்த இராமகிருஷ்ண ரெட்டியா 

ரென்பவர்‌ வானுலகு அடைந்தார்‌. அவர்‌ சம்மதப்படி அவர்‌ 

தேகம்‌ சமாதியில்‌ வைக்கப்பட்டது. இந்த சங்கதி தாங்கள்‌ அறிய 

வேண்டுவது. அன்றியும்‌, நமது நாயக்கரவர்களுக்கும்‌ 

சுந்தரம்மாளுக்கும்‌ தெரியப்படுத்தவேண்டும்‌. அன்றியும்‌, 

நமது வேலுமுதலியார்‌ அவர்களுக்கும்‌ நேரிட்டபோது தெரியப்‌ 

படுத்த வேண்டும்‌. இதுவன்றியும்‌ சுந்தரம்மாளுக்கும்‌ 
அத்தானுக்கும்‌ நமது நாயக்கருக்கும்‌ நமது வேலு 

முதலியாருக்கும்‌ தாங்கள்‌ அவசியம்‌ அறிவி க்கவேண்டுவது 

ஒன்று. அதாவது சித்திரை, வைகாசி இவ்வி ரண்டுமாதமும்‌ 

போக ஆனி மாதம்‌ இருபது தேதிக்குமேல்‌ என்‌ தேகம்‌ இருந்தால்‌ 

அவசியம்‌ சென்னபட்டணம்‌ வருவேன்‌. இது தவறாது. ஆகலில்‌ 

அதுபரியந்தம்‌ மனம்‌ பொறுத்திருக்க வேண்டுமென்றும்‌ 

இவர்களுள்‌ சுந்தரம்மாள்‌ அத்தான்‌ இவர்களுக்கு முக்கியம்‌ 

தெரிவி க்க வேண்டுவது ஒன்று, என்னெனில்‌ மேற்குறித்த ஆனி 

இருபது தேதிபரியந்தம்‌ பட்டபாட்டை பட்டுக்கொண்டு 

இருந்தால்‌ அதன்பின்‌ அவர்களுக்கு எந்த எந்த விஷயத்தில்‌ 

நிர்ப்பந்தங்களேோ அவைகளையெல்லாம்‌ நிவர்த்தி செய்து 

பிரயாசம்‌ தோன்றாதபடி செய்விக்கலாம்‌ என்று உறுதியாகச்‌ 

சொல்லவேண்டும்‌. நமதுநாயக்கரவர்களுக்கு 

சொல்லவேண்டுவது தேகத்தைப்‌ பக்குவமாக அதிக 

முயற்சியால்‌ வருந்தாமல்‌ நடத்த வேண்டு மென்றும்‌, ஆனி 

இருபது தேதிக்குமேல்‌ தாங்கள்‌ சமீபத்தில்‌ இருக்கப்‌ பெறலாம்‌ 
என்றும்சொல்லவேண்டும்‌. நமதுவேலு முதலியார்‌ 

அவர்களுக்கு தற்காலம்‌ தேகம்‌ எந்த பக்குவத்திலிருக்கன்றதோ 



498 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

வென்கிற ஐயுற வோடிருக்கன்றே னென்று சொல்லவேண்டும்‌. 

தாங்கள்‌ தேக . முதலிய கருவிகளை சாக்கிரதையாக 

வைத்திருக்க வேண்டும்‌. அவசியம்‌ தமக்கைக்கும்‌ மேற்படி 

யார்க்கும்‌ கடிதத்தின்‌ வண்ணம்‌ தெரிவிப்பதும்‌ அன்றி பதில்‌ 

எழுதவேண்டும்‌. சிரஞ்சீவி சிரஞ்சீவி . 

இங்ஙனம்‌ 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

இஃதுசென்னபட்டிணம்‌ பெத்துநாயக்கன்பேட்டை ஏழுகிணற்றுத்‌ 

தெருவுக்குக்‌ ழ்‌ பக்கம்‌ வீராசாமிப்பிள்ளை வீதியில்‌ கலக்டர்‌ கச்சேரி 

சுப்பராய பிள்ளை வீட்டுக்கு எதிர்வீட்டில்‌ ஸ்ரீ இரத்தின முதலியார்‌ 
அவர்களுக்கு. 

திருமுகம்‌ 20 உளத்தின்‌ புடைபெயர்ச்சி 

உ சிவமயம்‌ 

சற்குணசிரோமணியாகி நமது கண்மணி போன்று 

விளங்கிய சிரஞ்சீவி இரத்தின முதலியார்‌ அவர்கட்கு 

சிவானுக்கிரகத்தால்‌ தீர்க்காயுளுஞ்‌ சகல சம்பத்துஞ்‌ 

சிவஞானமும்‌ மேன்மே லுண்டாவனவாக. 

சி. தருமலிங்கப்‌ பிள்ளையின்‌ வசத்திலனுப்புவி த்த 

கழல்கள்‌ இரண்டும்‌ புணப்பெற்றனம்‌. 

சுமார்‌ பதினைந்து தினத்திற்குமுன்‌ யாம்விடுத்த கடிதம்‌ 
அங்ஙனம்‌ வரப்பெற்றதும்‌ பெறாததும்‌ புலப்பட்டேமின்று. 

புலப்படுதற்கு அவாவுகின்றோம்‌. 

இனி ஈராண்டு பலவகைக்‌ கருவிகளால்‌ பதப்படுத்தி 

ஏழைகள்‌ பலர்க்கும்‌ உபயோகிக்கும்‌ பொருட்டு நம்மாட்டிருந்த 

ஓர்‌ பேருழப்பு-ஓர்‌ அசாக்ரெதையால்‌ தன்மை கெடப்பெற்றது. 

இங்ஙனம்‌ பெறினும்‌ நம்பெருமான்றிருவுளக்‌ குறிப்பு அங்ஙன 

மிருந்த தென்று கருதி அமைதி பெற்றாமாயினும்‌, பிணிகளாற்‌ 

பிணிப்புண்ட ஏழைகளைக்‌ கருதும்போதெல்லாம்‌ ஒருசிறிது 

உளம்‌ புடைபெயர்கின்றாம்‌. ஆகலின்‌ அப்‌ புடைபெயர்ச்சியை 

இன்னும்‌ இரண்டு மூன்று திங்களில்‌ நீக்கப்‌ பெற்று ஆண்டு 



திருமுகங்கள்‌ 499 

அவசியம்‌ வருவோம்‌. யாம்‌ வருமளவும்தேக முதலிய 

கருவிகளைக்‌ கடைக்கணித்து வருக. சிவபிரான்‌ 

இருவடி.த்துணை அன்றி வேறு துணை நமக்கு இன்மையின்‌, அவற்றை 
இடைவிடாது நினைக வாழ்க வாழ்க. சிரஞ்சவி.சிவபெருமான்‌ 
திருவருட்டுணை மேன்‌ மேலுண்டாக.* 

திருமுகம்‌ 21 ஆரவாரப்‌ பிரயாணம்‌ 19-5-1864 

௨. சிவமயம்‌ 

கல்வியில்‌ கேள்வியிற்‌ கடலினுக்‌ சிறந்து 
அன்பறி லொழுக்க;ம்‌ அமைந்தென்‌ விரண்டு 
கண்போன்‌ ஜென்பாற்‌ களிவுகொண் ட மர்ந்த 

குணரத்‌ தின நீ குடும்பத்‌ துடனே 
தர்க்க ஆயளும்‌ செல்வப்‌ பெருக்கம்‌. 
நோயற்ற வாழ்வும்‌ நுவலரும்‌ கீர்த்தியும்‌ 
சிவந்திகழ்‌ ஞானமும்‌ சித்தியும்‌ பெற்று 
வாழ்க வாழ்க மகிழ்ந்தருட்டு ணையால்‌ 
வாழ்க வாழ்க வளம்பெற வாழ்க. 
தங்கள்‌ சுப சரித்திர விபவங்களை அடிக்கடி தெரிந்து 

கொள்ள விரும்புகிறேன்‌. தாங்கள்‌ வரவிடுத்த கடிதத்தை 

கண்ணுற்றுக்‌ களித்தேன்‌ அந்தக்‌ கடிதத்தில்‌ தாங்கள்‌ குறித்தபடி 
இன்னுஞ்‌ சிலகாலத்துக்குள்‌ திருவருள்‌ கூட்டுவி க்கும்‌. இது 

உண்மை. சந்தேகிக்க வேண்டாம்‌. 

தங்களுக்குப்‌ புத்திரப்‌ பேறு க்ன்டாளித்தென்னு! 

கேள்விப்பட்டுஅளவு கடந்த சந்தோஷத்தை யடைந்தேன்‌. 

குழந்தையை நன்றாகப்‌ பாராட்டி.... சகல விஷயத்திலுஞ்‌ 

சாக்கிரதையா இருக்க வேண்டும்‌., நான்‌ சுமார்‌ அறுபது 

தினத்துக்குள்‌ அவ்விடம்‌ வருகிறேன்‌. அல்லது பத்து 

தினம்‌அதிகப்பட்டாலும்‌ அவசியம்‌ வருவேன்‌. நமது 

அன்பராகிய ஸ்ரீ வேலு முதலியார்‌. அதற்கு ஆனிமாதம்‌ 
பிரயாணப்படுவதாக எழுதியிருக்கிறார்கள்‌. அவர்கள்‌ 

வந்தால்‌ என்‌ பிரயாணம்‌ எல்லவர்க்கும்‌ வெளிப்படும்‌. 

வெளிப்பட்டால்‌ அநேகர்‌ என்னுடன்‌ கூடிவர 

பிரயாணப்படுவார்கள்‌. ஆரவாரப்‌ பிரயாணமாக முடியும்‌. 

% கையொப்பம்‌, தேதி, முகவரி, எழுதப்பெற்ற இடங்கள்‌ கிழிந்து விட்டன. 



500 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆகலில்‌ தாங்களும்‌ அவர்களுக்கு இதுவி ஷயத்தில்‌ தெரிவி க்க 

வேண்டும்‌. நான்‌ மாத்திரம்‌ இரகசியமாக வரும்படி 

நிச்சயித்திருக்கன்றேன்‌. அவசியம்‌ வருவேன்‌. தங்கள்‌ 

மாமனார்‌ மகாஸ்ரீ திருவேங்கட முதலியாரவர்களுக்கு..... 

அவர்கள்‌ எழுதின கடிதங்களுககுப்‌ பதில்‌ நான்‌ அவ்விடம்‌ வந்த 

பின்பு தெரிவிப்பதாக சொல்ல வேண்டும்‌. நமது 

நாயக்கரவர்களுக்கும்‌ என்‌ வந்தனம்‌ குறிப்பிக்க வேண்டும்‌. 

வாழ்க. இங்ஙனம்‌ 

வைகாசி 8 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

இஃது சென்ன பட்டணம்‌ ராயல்‌ஒட்டல்‌ மகா ஸ்ரீ வேலு முதலியாரவர்கள்‌ 

மேல்‌ விலாசம்‌ பார்வையிட்டு ஏழுகிணற்றுக்கடுத்த வீ ராசாமிப்‌ பிள்ளை 

வீ தியில்‌ தங்கள்‌ இஷ்டராகிய இத்தின முதலியார்‌ அவர்களிடம்‌ சேர்ப்பி க்கப்‌ 

பிரார்த்திக்கின்றேன்‌. 

திருமுகம்‌ 22 அரிபிரமாதிகளுக்கும்‌ உள்ள காரியம்‌ 

௨ சிவமயம்‌ 

மருவாணைப்‌ பெண்ணாக்கி யொருகணத்திற்‌ 

கண்விழித்து வயங்குமப்பெண்‌ 

உருவாணை யுருவாக்கி யிறந்தவரை 

எழுப்புகின்ற வுறுவ னேனும்‌ 

கருவாணை யுறவி ரங்கா துயிருடம்பைக்‌ 

கடிந்துண்ணும்‌ கருத்த னேலெங்‌ 

குருவாணை யெமதுசிவக்‌ கொழுந்தாணை 

ஞானியெனக்‌ கூறொணாதே வாழ்க. 

சிரஞ்சிவி 

அன்பு, அறிவு முதலிய சுபகுணங்களிற்‌ சிறந்த தங்கட்கு 

சிவானுக்கிரகத்தால்‌ தீர்க்காயுளும்‌ சகலசம்பத்தும்‌ மேன்மேல்‌ 

உண்டாவனவாக. அவ்விடம்‌ இன்னுஞ்‌ சில தினத்தில்‌ 

அவசியம்‌ நான்‌ வருவேன்‌. வந்த பின்பு தங்கள்‌ வருத்த 

மெல்லாம்‌ சிவபெருமான்‌ திருவருளால்‌ நிவர்த்தியாய்‌ விசேஷ 

செளக்கியம்‌ நேரிடும்‌ என்று துணிந்திருங்கள்‌. திருவேங்கட 

முதலியார்‌ காலஞ்‌ சென்றதைக்‌ குறித்து விசாரப்‌ படுகின்றேன்‌. 



திருமுகங்கள்‌ 501 

ஆயினும்‌ அது அரிபி ரமாதிகளுக்கும்‌ உள்ள காரியம்‌. ஆதலால்‌ 

புதிதல்ல வென்று துணிந்தேன்‌. சிவபஞ்சாக்ஷர தியானத்தோடு 

சாக்கிரதையாக இருங்கள்‌. அஞ்சவேண்டாம்‌. சிரஞ்சீவி 

இங்ஙனம்‌ 

சிதம்பரம்‌. ராமலிங்கம்‌. 

மனைவி, புத்திரர்‌ முதலானவர்களது க்ஷேமங்களைத்‌ தெரிவிக்க 

வேண்டும்‌. தேகத்தைப்‌ பக்குவமாகப்‌ பாராட்டி வரவேண்டும்‌. 

இஃது சிரஞ்சீவி இரத்தின முதலியாரவர்கள்‌ சமுகத்திற்குவாழ்க வாழ்க. 

திருமுகம்‌ 23 சிவாயநம என்பார்க்கு அபாயம்‌ இல்லை 

௨ 20-99-1864 

அன்பு அறிவு, ஒழுக்கமுதலிய நற்குணங்கள்‌ வாய்ந்து 

நம்மிடத்து உள்ளன்பு வைத்த சிரஞ்சிவி. இரத்தின 

முதலியார்க்கு சிவகடாக்ஷத்தினால்‌ தீர்க்காயுளும்‌ திடதேகமும்‌ 
சகல சம்பத்தும்மேன்‌ மேலுண்டாவனாக. 

தங்கள்‌ சுபசரித்திரங்களை அடிக்கடி கேட்க 

விரும்புகிறேன்‌. தங்களுக்கு இருமலால்‌ தேகம்‌அபக்குவமாக 

இருக்கிறதாகத்‌ தபாலில்‌ எனக்குத்‌ தெரிவித்தார்‌. அவர்‌ 

தெரிவித்தது தொடங்கி என்‌ நினைப்பெல்லாம்‌ 
தங்களிடமாகவே யிருக்கிறது. நித்திரை பிடிக்கிறதுமில்லை. 

நான்‌ தொடங்கிய காரியங்கள்‌ ஒன்றும்‌ நடக்கிறதுமில்லை. 

மனம்‌ ஆலை பாய்ந்துக்‌ கொண்டே யிருக்கிறது. உடனே 

புறப்படுவேன்‌. இவ்விடத்தில்‌ ஒரு பெரிய தடை 

நேரிட்டிருக்கின்றது. அது இன்னும்‌ பதினைந்து தினத்தில்‌ 
விடும்‌. அதற்கு மேல்‌ பிரயாணப்படுகிறேன்‌. எவ்வி தத்தினும்‌ 

ஐப்பசி மாசம்‌ 12நாளில்‌ பிராணயப்‌ பட்டு வருகிறேன்‌. 

தாங்கள்‌ நமது சாமி அவர்களைக்‌ கொண்டு உபசாந்தி 

செய்துக்கொண்டு அதிக உழைபெடுத்துக்‌ கொள்ளாமல்‌ 

சாக்கிரதையாக வரவேண்டும்‌. கடினமான அவுஷதங்களைக்‌ 

கொள்ள வேண்டாம்‌. 

முசுமுசுக்கை சமூலங்‌ கொண்டு வந்து பசும்பாலிலூற : 

வைத்து உலர்த்தி இடித்துச்‌ சூரணமாக வைத்துக்கொண்டு 



502 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

நித்தியம்‌ காலையில்‌ தேயிலைத்‌ தண்ணீர்‌ காய்ச்சி சாப்பிடுவது 
போல சலத்தில்‌ போட்டு சுண்ட வைத்து பசும்பால்‌ சர்க்கரை 

மிளகுப்பொடி கலந்து கொஞ்சம்‌ கொஞ்சமாகச்‌ சாப்பிட்டு 

வரவேண்டும்‌. இதை சாமிகளுக்குத்‌ தெரிவித்து அவாளைக்‌ 

கொண்டு செய்வித்து சாப்பிட்டுக்‌ கொண்டு வர வேண்டும்‌. 

உத்தியோகம்‌ தடையாயிருந்தால்‌ அதை விடுத்து தேகத்தைப்‌ 
பக்குவடுத்திக்‌ கொள்ளுங்கள்‌. தேகம்‌ பக்குவமான பின்பு 

சிவானுக்கிரகத்தால்‌ உத்தியோகம்‌ சம்பாதித்துக்‌ கொள்ளலாம்‌. 

அது பரியந்தம்‌ கடன்‌ பட்டாவது ஜீவனம்‌ செய்யலாம்‌. அது 

குறித்து அஞ்ச வேண்டாம்‌. மேற்குறித்தபடி நான்‌ அவசியம்‌ 
வருகின்றேன்‌. நமது மெய்யன்பர்‌ வேலு முதலியார்க்கும்‌ நான்‌ 
வருவது நிச்சயமென்று குறிக்க வேண்டும்‌. நமது 

நாயக்கரவர்களுக்கும்‌அப்படியே. இந்தக்‌ கடிதம்‌ கண்டவுடன்‌ 

தங்கள்‌ தேக நிலையை தபாலில்‌ தெரிவிக்க வேண்டும்‌. 

இல்லாவிட்டால்‌ என்‌ மனம்‌ சஞ்சலித்துக்‌ கொண்டே யிருக்கும்‌. 

ஆகலில்‌ தெரிவிக்க வேண்டும்‌. தாங்கள்‌ ' சிவாயநம வென்று 

சித்தித்‌ திருப்பார்க்கு அபாய மொருநாளு மில்லை' என்பதை 

சத்தியமாகக்‌ கடைப்பிடிக்க வேண்டும்‌. 

புரட்டாசி 6 தங்கள்‌ அன்புள்ள 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கன்‌. 

இஃது சென்னப்பட்டண ராயல்‌ ஓட்டல்‌ மஹா ஸ்ரீ வேலு 

முதவியாரவர்கள்‌ மேல்‌ விலாசம்‌ பார்வையிட்டு பெத்து நாயக்கன்‌ பேட்டை 

வீரா சாமிப்‌ பின்ளை தெருவில்‌ மஹா-ஸ்ரீ இரத்தின முதலியாரவர்களுக்கு 
சேர்ப்பிக்க வேவண்டும்‌. 

தங்களுக்கும்‌ கடிதம்‌ இதற்குமுன்‌ எழுதி இதனுடன்‌ தபாலில்‌ 
விடுத்திருக்கிறேன்‌. 

திருமுகம்‌ 24 சிவானந்த போக சாத்தியம்‌ 204-1865 
வ திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

சுபம்‌ உண்டாகுக. கல்வி, கேள்விகளிற்‌ பயின்று 

அன்பறி வொழுக்கங்களிற்‌ சிறந்து அருளொடு கிளர்ந்த 

வாக்கதினுயர்ந்து குணமணியாக .விளங்கிய தங்கட்கு 



திருமுகங்கள்‌ 503 

சிவானுக்கிரகத்தால்‌ தீர்க்காயுளுந்‌ திடதேகமும்‌ சகல சம்பத்தும்‌ 

மேன்மேல்‌ உண்டாகுக. 

தங்களுடைய சுப சரித்திர விபவங்களை அடிக்கடி 

கேட்க விரும்புகின்றேன்‌. அரி பிரமாதிக ளெத்துணையும்‌ 

பெறுதற்கு அரியதாகிய சிவ சம்பந்தத்தை முன்‌ செய்த தவப்‌ 

பயனாற்‌ பெற்றனம்‌. அங்ஙனம்‌ பெற்ற நாம்‌ சிவானந்த போக 

சாத்தியத்தை காலமுண்டாக அடைதல்‌ வேண்டும்‌. அதனை 

அடைதற்கு சிவபஞ்சாக்ஷர தியானமன்றி வேறு ஏதுக்கள்‌ 

ஒன்றுமின்று. இஃது திருவருளாணை. என்னின்‌, 

நாம்செல்லுங்‌ காலமெல்லாம்‌ சித்த சுத்தியோடு சிவபஞ்சாக்ஷர 

தியானத்தில்‌ சர்வசாக்கிரதையைப்‌ பெற்று வரவிற்கு ஒத்த 

செலவோடு வாழ்தல்‌ வேண்டும்‌. இஃதே நமது கடமை. இனி, 

இங்ஙனம்‌ இருவர்பிணியாளர்‌ வேறு கதியின்றி என்பாற்‌ 

புகலடைந்திருக்கின்றனர்‌.. அப்பிணி சிறிது சாந்தப்பட்டவுடன்‌ 

பிரயாணப்பட்டு அவ்விடம்‌ வர நிச்சயித்திருக்கிறேன்‌. 

சிவபெருமான்‌ திருவுள்ளக்‌ கருத்தறியேன்‌. நமக்குரிய நேயர்‌ 

முன்னவராகிய நாயக்கர்‌ முதலானவர்கட்கும்‌ என்‌ வந்தனங்‌ 

குறிப்பி க்கவேண்டும்‌. வரதாசாரியா ரவர்கள்‌ தற்காலம்‌ 

எவ்வி த நிலையிலிருக்கின்றனர்‌. அந்நிலையும்‌ தெரிதல்‌ 

வேண்டும்‌. நேயர்‌ கந்தசாமி முதலியார்க்கும்‌ என்‌ வந்தனங்‌ 

குறிப்பி க்கவேண்டும்‌.. சிரஞ்சீவி சிரஞ்சீவி. 

சித்திரை 10 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

இஃது சென்னபட்டணம்‌ பெத்துநாயக்கன்‌ பேட்டை ஏழுகிணற்றுக்கு அடுத்த 

வீராசாமிப்‌ பிள்ளைத்‌ தெருவில்‌ இரத்தின முதலியார்‌ அவர்கள்‌ சமுகத்திற்கு. 

திருமுகம்‌ 25 தென்னாட்டின்‌ சிறப்பியல்‌ 

ட சிவமயம்‌ 

கல்வி, கேள்விகளிற்‌ சிறந்து, அன்பு, அறிவு, ஒழுக்க 

முதலிய நற்குணங்களை அணியாக அணிந்த சிரஞ்சீவி 

இரத்தின முதலியாரவர்களுக்கு சிவ கடாக்ஷத்தால்‌ 

தீர்க்காயுளும்‌ சகல சம்பத்தும்‌ மேன்‌ மேலுண்டாவனவாக. 

தங்கள்‌ சுப சரித்திர வி பவங்களை அடிக்கடி கேட்க 



504 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

விரும்புகிறேன்‌. மஹா ஸ்ரீ வேலு முதலியார்க்கும்‌ 

அவர்களிடமாகத்‌ தற்காலத்திருக்கின்ற நாயக்கரவர்களுக்கும்‌ 

என்‌ வந்தனங்‌ குறிப்பி ப்பது மன்றி இக்கடிதத்தினுள்‌ அடங்கிய 

கடிதத்தை அவர்களிடத்திற்‌ சேர்ப்பிக்க வேண்டும்‌. இது நிற்க. 

அவசியம்‌ தெரிந்து கொள்ள வேண்டுவது ஒன்று. என்னெனில்‌ 

தாங்கள்‌ சென்னப்‌ பட்டணத்தை விட்டு நெல்லூர்க்கு 

உத்தியோக விஷயமாகப்‌ யோகக்‌ கருதி 

பிரயத்தினஞ்செய்வதாயும்‌ தற்கால அலுவல்‌ தானே 

நீங்கிவிடுவதாயும்‌ கேள்விப்‌ பட்டேன்‌. கேட்ட நாள்‌ தொடங்கி 
மனஞ்‌ சஞ்சலித்துக்‌ கொண்டே யிருக்கின்றது. ஆனால்‌ என்ன 

செய்வது. திருவருள்‌ நடத்த நடக்கின்றோம்‌ என்று சமாதானஞ்‌ 

செய்துக்‌ கொண்டாலும்‌ என்‌ மனம்‌ அமைதி பெறவில்லை. 

ஆகலில்‌ அவ்வாறு நேரிடில்‌ முன்னதாக எனக்குத்‌ தெரிவிக்க 

வேண்டும்‌. நான்‌ கடவுளைப்‌ பிரார்த்திக்கிற தென்னெனில்‌ 

சென்னப்‌ பட்டணத்தை விடுத்தால்‌ பட்டணத்துக்குத்‌ 

தென்பாகத்தில்‌ அலுவல்‌ நேரிட வேண்டுமென்று 

பிரார்த்திக்கிறதுதான்‌. என்‌ பிரார்த்தனை திருச்செவிக்கு 

ஏறுமோ ஏறாதோ தெரிந்ததில்லை. என்ன செய்வேன்‌. எப்படி. 

யானாலும்‌ ஆகட்டும்‌. எனக்கு உடனே பிரயாணத்தின்‌ 

உண்மை இன்மை தெரிவிக்க வேண்டும்‌. தாங்கள்‌ எழுதிய 

கடிதம்‌ நாற்பது நாளைக்குமேல்‌ நான்‌ காணப்பெற்றேன்‌. 

நானும்‌ அவசியம்‌ தை-மாசி.க்குள்‌ அவ்வி டம்‌ வரப்‌ பிரயாணஞ்‌. 

செய்கிறேன்‌. வந்தால்‌ ஒரு மாதம்‌ இரண்டு மாதத்துக்கு மேல்‌ 

அவ்வி டத்திலிருக்க சம்மதமில்லை. சிரஞ்சீவி சிரஞ்சிவி. 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

இஃதுசென்னப்பட்டணம்‌ மஹா ராஜ ராஜ ஸ்ரீ இரத்தின முதலியார்‌ அவர்கள்‌ திவ்விய 

சமுகத்திற்கு. 

திருமுகம்‌ 26 பசியில்லாதவன்‌ பழஞ்சோறு கண்டது 

௨ சிவமயம்‌ 

அருளறி வொழுக்கங்களிற்‌ சிறந்து, கல்வி , கேள்வி களிற்‌ 

பயின்று எமதுகட்கிமை போன்று விளங்குகின்ற சிரஞ்சீவி 

இ ரத்தின முதலியார்க்கு சிவகடாக்ஷத்தால்‌ தீர்க்காயுளுந்‌ 



திருமுகங்கள்‌ 505 

சிவகடாக்ஷத்தால்‌ தீர்க்காயுளுந்‌ திடதேகமும்‌ சிந்தித மனோரத 

சித்திய மேன்மே லுண்டாவனவாக. தங்கள்‌ சுபசரித்திர 

விபவங்களும்‌ நாயக்கரவர்கள்‌ சுபசரித்திர விபவங்களும்‌ 

அடிக்கடி கேட்க விருப்ப முள்ளவனாக விருக்கின்றேன்‌. 

தாங்கள்‌ வரவிட்டபங்கி தபாலிலடங்கியபுத்தகமும்‌... 

கடிதமும்‌ முன்னும்‌ பின்னுமாக வரப்பெற்றேன்‌. இவற்றுள்‌ 

பங்கி தபாலி லடங்கிய புத்தகத்தைக்‌ கண்டபோது 

பசியில்லாதவன்‌ பழஞ்சோறு கண்டாற்‌ போலுஞ்‌ 

குறிப்பில்லாதவனாக விருந்தேன்‌. ஏனெனில்‌ திருவருள்‌ 

சாக்ஷியாகத்‌ திருவடிக்‌ கண்ணன்றி வேறொன்றையும்‌ என்‌ 

மனம்‌ விரும்புகிறதாகத்‌ தோன்றவில்லை என்றால்‌ இந்த, பனை 

ஏட்டையும்‌ அதில்‌ வரைந்த சிறுபிள்ளை விளையாட்டையுந்‌ 

- தானோ விரும்பும்‌. விருப்பானது. விரும்பாது யாரோ 
தங்களுக்கு வீணாக அலுப்புண்டு பண்ணினார்கள்‌. அது 

குறித்து வியசன மடைந்தேன்‌. ஆனால்‌ அந்த வியசனத்தை 

உடனே தங்கள்‌ கடிதத்தைக்‌ கண்டு மாற்றிக்‌ கொண்டேன்‌. 

எப்படி யென்றால்‌ தங்களுடைய க்ஷேமேமும்‌ 
நாயக்கரவர்களுடைய க்ஷூமமும்‌ தெரியவில்லையே யென்று 

உள்ளபடி எண்ணமிட்டிருந்தேன்‌.அந்த எண்ணத்தை 

மாற்றி டே இருவரது க்ஷேமங்களும்‌ அந்தக்‌ கடிதத்தில்‌ 
குறித்திருந்த படியாலே விசேஷம்‌ சந்தோஷம்‌ உண்டு 

பண்ணியது. நாயக்கரவர்கள்‌ மூலம்‌ எடுத்துக்‌ கொண்டு 

இப்போதுதான்‌ உடம்பு -பக்குவமாகி வருகின்றது என்றபடி 

இன்னும்‌ தாங்கள்‌ அவர்‌ தேகம்‌ சரியான பக்குவத்தை அடையும்‌ 

வண்ணம்‌ பாராட்டி வரவேண்டும்‌. தங்கள்‌ தேக முதலிய 

கருவிகளையும்‌ சாக்கிரதையாகப்‌ பார்த்துப்‌ 

பராட்டிக்கொண்டு வரவேண்டும்‌. 

நாயக்கரவர்களுக்கு தெரிவிப்பது. எந்த விதத்திலும்‌ 

இன்னும்‌ நாலைந்து மாதத்துக்குள்‌ சமீபத்திலிருக்கும்படி 

சிவகடாக்ஷம்‌ நேரிடும்‌ சந்தேகிக்க வேண்டுவ தில்லை. அது 

்‌ பரியந்தம்‌ பொறுத்திருக்க வேண்டுமென்று தெரிவி ப்பது தான்‌. 

இது வல்லாமலும்‌ தங்களுக்கு நான்‌ தெரிவிப்பது ஒன்று. 

என்னெனில்‌ நான்‌ எந்தப்‌ பிறப்பிலும்‌ தங்களை 



506 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

விடமாட்டேன்‌. தாங்களும்‌ இன்னும்‌ சில நாள்களுக்குள்‌ 
சமீபத்தி. லிருக்கும்படியாகவே சிவானுக்கிரகத்தால்‌ 
பார்ப்பேன்‌. உண்மை உண்மை. ம-ஸ்ரீ நமது உள்ளன்பர்‌ 
வேலு முதலியார்க்கும்‌ ஸ்ரீ சிதம்பர சாமிக்கும்‌ வந்தனம்‌. 

ஆடி 23ஆம்நாள்‌ ம.ஸ்ரீவேணும்‌ சிரஞ்சீவி 

இங்ஙனம்‌ 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

இஃது சென்னபட்டணம்‌ பெத்துநாயக்கன்‌ பேட்டை ஏழு கிணற்றுத்‌ தெருவுக்குக்‌ 

கீழ்ப்பக்கம்‌, வீராசாமிப்‌ பிள்ளை வீதியில்‌ கலக்டர்கச்சேரி சுப்பராய பிள்ளை வீட்டுக்கு . 

எதிர்வீடு மஹாராஜராஜஸ்ரீ இரத்தின முதலியார்‌ அவர்கள்திவ்விய சமுகத்திற்கு. 
சுபமுண்டாக 

திருமுகம்‌ 27 இறைவன்‌ தம்‌ உள்ளிருந்து பாடுவித்தவை 

வ சிவமயம்‌ 

அன்பறிவாசாரங்களிற்‌ சிறந்து சிவபத்தியினுஞ்‌ 

தீவகாருண்யத்தினுந்‌ தலைநின்றெமதுள்ளத்திற்‌ கலந்து 
விளங்கிய தங்கட்கு சிவானுக்கிரகத்தால்‌ தீர்க்காயுளுஞ்‌ சகல 

சம்பத்தும்‌ மேன்‌ மேலுண்டாக. 

1865ஆம்‌ வருடம்‌ நவம்பர்‌ மாதம்‌ 13ஆம்நாள்‌ ரிஜிஸ்டர்‌ 

செய்தனுப்பிய தங்கள்‌ கடிதத்தைக்‌ கண்ணுற்றறிந்து 

கொண்டேன்‌. 

அக்கடிதத்தில்‌ குறித்த விஷயம்‌ எனக்குத்துணை 
அவசியமின்றாயினுந்‌ தங்கள்‌ கருத்தின்படி இறைவன்‌ 

என்னுள்ளிருந்து பாடுவித்தவைகளை மாத்திரம்‌ 

தாங்களாயினும்‌ ஸ்ரீ செல்வராய முதலியாரவர்களாயினும்‌ 

தாங்கள்‌ வரைந்தபடி செய்துக்கொள்ளலாம்‌. இனி 

எழுதுவதற்கு சமயமின்று. ஆகலின்‌ இங்ஙனம்‌ அமைதி 

செய்தாம்‌. 

சுமார்‌ இருபது தினஞ்சென்ற பின்னர்‌ சமய முண்டாம்‌. 

ஆண்டு வரைவன வரைதும்‌, சிரஞ்சீவி சிரஞ்சீவி. சிவ சிவ. 

இங்ஙனம்‌ 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 



திருமுகங்கள்‌ 507 

இஃது சென்னபட்டணம்‌ பெத்து நாயக்கன்பேட்டை ஏழுகிணற்றுக்கடுத்த 

வீராசாமி பிள்ளை வீதியில்‌ இங்கிலிஷ்‌ இஸ்கூல்‌ மாஸ்டர்‌ மஹா ஸ்ரீ 
இரத்‌ வொவர்கள்‌ க்‌ 

திருமுகம்‌ 28 திரு அருட்பா அச்சேறுதல்‌ 
உ 

கல்வி கேள்வி களாலும்‌ அன்பறி வொழுக்கங்களாலுஞ்‌ 

சிறந்த தங்கட்கு சிவானுக்கிரகத்தால்‌ தீர்க்காயுளுஞ்‌ சகல 

சம்பத்தும்‌ மேன்‌ மேல்‌ உண்டாக. 

தாங்களனுப்பிய பங்கிக்கட்டும்தபாலும்‌ வந்து 

சேர்ந்தன. தாங்கள்‌ சிவத்தியான சகிதராய்‌ வரவுக்குத்‌ தக்க 

செலவு செய்து கொண்டு தேகத்திற்கு திடமுண்டாகும்படி 

உபசரித்துக்கொண்டு சாக்கிரதையோ டிருக்கவேண்டும்‌. 

படிப்பிக்கிற விஷயத்தில்‌ அதிக அதிக்கிரம பிரயாசை எடுத்துக்‌ 
கொள்ளப்‌ படாது. தங்களுக்கு இருக்குங்‌ கடனைக்‌ குறித்து 

அணுவளவும்‌ அஞ்சப்படாது. நான்‌ வைகாசி மாதக்‌ 

கடைசியில்‌ அவசியம்‌ அவ்விடம்‌ வருகிறேன்‌. இது நிச்சயம்‌. 

இவ்விடத்தில்‌ நாயக்கர்‌ க்ஷேமமாக இருக்கிறார்‌. ஆயினும்‌ 

அவர்க்கு இவ்வி டத்திலும்‌ நிம்மதியில்லை, அன்றி ஒற்றியூர்‌ 

பாடல்களையுஞ்‌ மற்றவைகளையும்‌ அச்சிடத்‌ 

தொடங்குகிறதாய்க்‌ கேள்வி ப்படுகிறேன்‌. அவைகளை 

தற்காலம்‌ நிறுத்தி வைத்தால்நான்‌ அவ்விடம்‌ வந்தவுடன்‌ 

இவ்வி டத்தி விருக்கின்ற இன்னுஞ்‌ சில பாடல்களையுஞ்‌ சேர்த்து 

அச்சிட்டுக்‌ கொள்ளலாம்‌. பின்பு தங்களிஷ்டம்‌. நமது 

சிநேகிதர்‌ மகாஸ்ரீ வேலு முதலியாரவர்களுக்கு 

இதைத்தெரியப்படுத்துவிர்களாக. தங்கள்‌ குடும்ப க்ஷேமமும்‌ 

சுந்தரம்மாள்‌ -புருஷீர்‌- சுந்தரப்பிள்ளை முதலானவர்களுடைய 

க்ஷேமமும்‌ மற்ற சிநேகர்‌ முதலானோர்‌ க்ஷமமும்‌ 

தெரிவிப்பீர்களாக. எனக்கு சாவகாசமில்லாமையால்‌ 
இம்மட்டில்‌ நிறுத்தினேன்‌ சிரஞ்சீவி , சிரஞ்சீவி. 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

இந்தக்‌ கடிதம்‌ தங்கள்‌ மட்டில்‌ வேலு முதலியார்‌ மட்டில்‌ 



508 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

வழங்கவேண்டும்‌. நாயக்கர்‌ வந்த நாள்தொட்டு தேக 

அசவுக்கியத்தோடேயிருக்கிறார்கள்‌. 

இஃதுசென்னபட்டணம்‌ ராயல்‌ ஒட்டல்‌ மகா ஸ்ரீ வேலு முதலியாரவர்கள்‌ மேல்‌ 

விலாசம்‌ பார்வையிட்டு ஏழுகிணற்றுக்‌ கடுத்த வீராசாமிப்‌ பிள்ளை தெருவில்‌ ஸ்ரீ இரத்தின 

முதலியார்‌ அவர்களிடஞ்‌ சேர்ப்பிக்க கோருகிறேன்‌. 

திருமுகம்‌ 29 ஆரவாரத்திற்கு அடுத்த பெயர்‌ 28-3-1866 

அன்புள்ள தங்கட்கு சிவகடாக்ஷத்தால்‌ தீர்க்காயுளுந்‌ 

திடதேகமும்‌ சகல சம்பத்தும்மேன்மேல்‌ உண்டாக. தாங்கள்‌ 

வரைந்து விடுத்தகடிதமும்‌ இப்பாடல்களும்‌ இரண்டு 

தினத்திற்கு முன்‌ என்னிடஞ்‌ சேர்ந்தன. இன்று குறை நிரம்பப்‌ 

பெற்றன கொள்க. அன்றி, நான்‌ இத்திசைக்கண்‌ வந்தபின்‌ 

இங்ஙனமிருந்து தங்களிடத்திற்‌ போந்த சில பாடல்களில்‌ 

ஒன்றும்‌ வெளிப்படாதிருத்தல்‌ வேண்டும்‌. என்னையெனில்‌ 

நான்‌ இங்ஙனம்‌ வந்த பின்னர்‌ சிதம்பர விஷயத்தில்‌ தோத்திர 

மாலைகளும்‌ சாத்திர மாலைகளுமாக சுமார்‌ 200மாலைகள்‌ 

செய்யப்பட்‌ டிருக்கின்றன. அவைகள்‌ வெளிப்படும்‌ போது 

வெளிப்படுத்திக்‌ கொள்ளலாம்‌. இது நிற்க. முன்னோர்‌ 

கடி.தத்தினான்‌ குறித்த பாயிரத்தை இன்னுஞ்‌ சில தினஞ்‌ சென்ற 
பின்னர்‌ அனுப்புகிறேன்‌. தற்காலம்‌ என்னினைவு விரிதற்‌ 

கின்மையால்‌ . தாங்கள்‌ தேகத்தை சாக்கிரதையாகப்‌ 

பாராட்டிக்‌ கொண்டு வரவேண்டும்‌. நமது அன்பர்‌ வேலு 

முதலியார்‌, ஸ்ரீ செல்வராய முதலியார்‌ முதலானவர்களுக்கும்‌ 

நான்‌ அவசியம்‌ இரண்டு மாதத்தில்‌ அவ்விடம்‌ வருவதாக 

குறிப்பித்தல்‌ வேண்டும்‌. நாயக்கர்‌ சாமிக்கு பித்த 

விசேஷத்தால்‌ சிறிது குணம்‌ விகற்பித்து அடிக்கடி 

சொல்லாமற்‌ போவதும்‌ பின்பு வருவதுமாக இருக்கின்றார்‌. 

இது நிற்க. தெ.ஆறுமுகப்பிள்ளை அவர்களுக்குஞ்‌ 

சுந்தரம்மாளுக்கும்‌ இன்னும்‌ ஒரு மாதஞ்‌ சென்ற பின்னர்‌ நான்‌ 

சொன்னபடி செய்விப்பதாக தெரியப்படுத்த வேண்டும்‌. 

அன்றியும்‌ செள. விசாலாக்ஷி யம்மையும்‌ அவர்‌ புருஷனும்‌ 

இவ்வி டத்தில்‌ நேர்ந்த சொல்பவரும்படி போதாமை யென்று 



திருமுகங்கள்‌ 509 

சுமார்‌ இருபதுநாள்களுக்கு முன்னரே இவ்விடம்‌ 

பிரயாணப்பட்டு அவ்விடம்‌ வந்தார்கள்‌. இது நிற்க. 

இராமலிங்கசாமி யென்று வழங்குவிப்பது என்‌ 

சம்மதமன்று. என்னை-ஆரவாரத்திற்கு அடுத்த பெயராகத்‌ 

தோன்றுதலில்‌ இனி அங்ஙனம்‌ வழங்காமை வேண்டும்‌. 

ஜீவகாருண்ணியமும்‌ சிவானுபவமும்‌ அன்றி மற்றவைகளை 
மனத்தின்கண்‌ மதியாதிருத்தல்‌ வேண்டும்‌. சிரஞ்சீவி சிரஞ்சீவி . 

"குரோதன வருடம்‌ இங்ஙனம்‌ 

பங்குனி 17 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

திருமூகம்‌ 30 பசித்தாரது பசி நீக்கலே பெருங்‌ செயல்‌ 

வ 19--4--1866 

அருட்குணங்களனைத்தும்‌ அமைந்த என்‌ நற்றுணையாய்‌ 

விளங்கிய தங்கட்கு சிவகடாக்ஷத்தால்‌ தீர்க்காயுளுந் 

திடதேகமும்‌ சகல சம்பத்து மேன்மேல்‌ விளைக்‌. வரைந்து 

விடுத்த நல்வாசகத்தைக்‌ கண்ணுறற்றிந்தனன்‌. குடும்ப 

கோடம்‌, பொது வேதம்‌, மெய்ம்‌ மொழிப்‌ பொருள்‌ விளக்கம்‌, 

சன்மார்க்க விளக்கம்‌ என்பவைகளை நூதனமாக ஏற்படுத்தக்‌ 

கருதியபடி வரையாக்‌ கடிதப்‌ புத்தகம்‌ மூன்‌ 

றென்னிடத்திருக்கின்றன. அவை அமையும்‌. ஆகலில்‌ அது 

விடயத்தி லுழத்தல்‌ வேண்டா. நான்‌ வருமதிக்‌ கடையில்‌ 

அங்ஙனம்‌ போதுதற்‌ குளங்கொண்டிருக்கின்றனன்‌. 

இஃதுபாய மன்றுண்மை. அருநெறி செல்வோர்க்கு 

மச்சுறுத்தத்தக்க விவ்வெய்ய பருவத்தின்கண்‌ வான்‌ 

பெயலறியா வன்னெறிப்பட்டு மெய்வருத்தங்‌ கோட 

லோன்றோ. எவ்வகையானுங்‌ களைகணின்றிப்‌ பசித்தாரது 

பசி நீக்குதற்‌ பொருட்டே திருவருளாற்‌ கிடைக்கும்‌ பொருட்‌ 

கருவியை அங்ஙனஞ்‌ செலுத்தலின்றி யிங்ஙனஞ்‌ செலுத்தும்‌ 

வெறுஞ்‌ செயற்பாட்டிற்‌ கொருப்படும்‌ குறைமையுங்‌ கோடற்‌ 

கிடனாம்‌. ஆகலில்‌ இது விடயத்திற்‌ றுணிந்துரைத்தற்குச்‌ 

சித்தமுநாவுஞ்‌ செல்வன வல்ல. முன்‌ குறித்தபடி 

வரற்குத்தடைநேரின்‌ அன்று துணிந்து வரைவல்‌. இஃதென்‌ 



510 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

கருத்து. பின்னர்‌ தங்கள்‌ கருத்தின்படி செய்க. இஃதுலகியற்‌ 

பிழைத்த சிலர்க்கு வரைதல்‌ போல்‌ வரைந்த தன்று. 
உனள்ளமொத்து வரைந்த தென்க. இதனை தமது உள்ளன்பர்‌ 

செல்வராய முதலியா ரவர்கட்குங்‌ குறிக்க. என்னையன்றி 

த்தன்னையுங்‌ கருதார்‌ அன்றிப்‌ பொன்னையுங்‌ கருதார்‌ என்று 

கருதப்படுமன்பர்‌ வேலு முதலியார்க்கு ஓர்‌ உத்தர கடிதம்‌ 

வரைந்தனன்‌. தாங்கள்‌ எனக்குஇருமையும்‌ தொடர்ந்த 

துணைவராக நினைக்கின்றேன்‌. அன்றி வேறென்னை 

நினைப்பேன்‌. தங்களுக்‌ கன்றியும்‌ நமது செல்வராய 

முதலியாரவர்களுக்கும்‌ கடனிருந்தால்‌ திருவருளால்‌ 

நீங்கிவிடும்‌. அது குறித்துச்‌ சலிக்க வேண்டாவென்று குறிக்க. 
நாயக்கர்சாமி யென்பவர்‌ தற்கால மிவ்வுலகி விருக்கின்ற 

தான்றோன்றிச்‌ சாமிகளிற்‌ றலைநின்ற சாமி யென்க. என்னை. 

அறிய வேண்டுவனவற்றை யறிய முயலாமையோடு பித்த 

மயக்கான்‌ மனஞ்‌ சென்ற வழி சென்று பித்தச்சாமி யென்னும்‌ 

விசேடப்‌ பேர்‌ ஒன்று மிகையாகக்‌ கொண்டிருக்கின்றனர்‌. 

ஆகலில்‌ சூுழும்வண்ணஞ் சூழ்க. அன்றி சிவ சிந்தனையுஞ்‌ ஜீவ 

காருணையுங்‌ கைவிடாது ஓங்குக. வேறு விடயங்களைச்‌ சந்தி 

செய்யும்‌ பந்த சந்தி சத்தியாலே மாறாது விழித்திருக்க சுபம்‌ 

பெறுக. 
இங்‌ ள்‌ 

தத்திரை மாதம்‌ 8 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கப்‌ 

&து சென்னபட்டணம்‌ ராயல்‌ ஒட்டல்‌ ஸ்ரீ வேலு முதலியாரவர்கள்‌ மேல்விலாசம்‌ 

பார்வையிட்டு ஏழுகிணற்றுக்‌ கடுத்த வீராசாமிப்‌ பிள்ளை வீதியில்‌ ஸ்ரீ இரத்தின 

முதலியாரவர்கள்‌ சமுகத்திற்கு தயவு செய்விக்க சுபம்‌. 

திருமுகம்‌ 31 பலர்‌ பலர்‌ விவகாரம்‌ 11-6-1866 
௨ சிவமயம்‌ 

கல்வி, கேள்வி, அன்பு, அறிவு, ஒழுக்கந்தயை 

முதலியவற்றாற்‌ சிறந்து எனக்கோர்‌ துணையாய்‌ விளங்கிய 

- தங்கட்கு குரு கடாக்ஷத்தால்‌ தீர்க்காயுளுந்‌ திடதேகமும்சகல 

சம்பத்தும்‌ மேன்மேலுண்டாக. 

தங்கள்‌ சுபசரித்திர விபவங்களை அடிக்கடி கேட்க 



திருமுகங்கள்‌ 511 

விரும்புகின்றேன்‌. 

இந்தக்‌ கடித முன்னிலையால்‌ தங்களைக்‌ காணுகின்ற 

பெரியபுராணீகர்க்கு சுமார்‌ மாதம்‌ பரியந்தம்‌ மாதம்‌ ஒன்றுக்கு 

ரூபாய்‌ 4 தாங்கள்‌ கடன்‌ வாங்குகின்ற இடங்களில்‌ வாங்கி மாத 

மாதம்‌ கொடு... ... வேண்டும்‌. இவ்‌ ....... வாங்கிக்‌ 

கொடுத்தனு... அவர்‌ கையில்‌ பணமிருந்தால்‌ விரைவில்‌. 
செலவழிந்து போம்‌. அது தங்களுக்குந்‌ தெரியும்‌. இந்தக்‌ காலம்‌ 

மிகவும்‌ உஷ்ணகாலமாக விருத்தாலால்‌ தாங்கள்‌ தேகத்தை 

சாக்கிரதையாகப்‌ பாராட்டிக்கொண்டு வரவேண்டும்‌. இந்த 

பெரியபுராணீகர்‌ தற்காலம்‌ உடம்பு அபக்குவராக 

வருகின்றார்‌. தாங்கள்‌ கடிதம்‌ எழுதக்‌ குறிக்கும்போது இவர்‌ 
தரத்தையுங்‌ குறிக்கவேண்டும்‌. எனக்குத்‌ தற்காலம்‌ பலர்‌ பலர்‌ 

விவகார முதலியவற்றால்‌ உடம்பு அபக்குவமாக விருக்கின்றது. 

நான்‌ கூடலூரி லிருக்கின்றேன்‌. 

அக்ஷய வருடம்‌ 

வைகாசி மாதம்‌ 30 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

நான்‌ அவ்விடம்‌ வருகின்ற காலம்‌ சமீபத்தில்‌ குறிக்கின்றேன்‌. 

இஃது சென்னப்பட்டணம்‌ பெத்து நாய்க்கன்‌ பேட்டை ஏழு கிணற்றுக்கு அடுத்த 

வீராசாமிப்பிள்ளை வீதியில்‌ மஹாராஜராஜ்ரீ இரத்தின முதலியாரவர்கள்‌ திவ்விய 

சமுகத்துக்கு, நன்மை. 

திருமுகம்‌ 32 கால விகற்பம்‌ 22-7-1866 

சிவமயம்‌ 

அன்பு ,அருள்‌ ,அறிவு முதலியவற்றாற்‌ சிறந்த தங்கட்கு 
சிவ கடாக்ஷத்தால்‌ தீர்க்காயுளும்திடதேகமும்‌ சகல சம்பத்தும்‌ 

மேன்‌ மேலுண்டாகுக வென்று பிரார்த்திக்கன்றேன்‌. 

தங்கள்‌ தேக விஷயத்தில்‌ அதிகமாக சாக்கிரதையாக 

சிவத்தியானத்தை விடாமல்‌ வரவுக்குத்‌ தக்கபடி நடக்கவேண்டு 

மென்றும்‌ மிகவும்‌ கோருகிறேன்‌. 

முன்னர்‌ நான்‌ பெரிய புராணீகர்‌ விஷயத்தில்‌ எழுதின 
கடிதத்திற்குப்‌ பதில்‌ தாங்கள்‌ எழுதின கடிதம்‌ வந்துசேர்ந்தது. 



512 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆயினும்‌ என்மனம்‌ இக்கால விகற்பத்தால்‌ விகற்பித்துக்‌ 

கொண்டிருப்பதால்‌ உடனே பதில்‌ தெரிவிப்பதற்குத்‌ 

தடையாயிற்று. அது குறித்து வேறு நினைக்கவேண்டாம்‌. நான்‌ 

இன்னும்‌ இரண்டு மாதத்திற்குள்‌ அவசியம்‌ அவ்விடம்‌ வந்து 

சுமார்‌ இருபது தினத்திற்குள்‌ பிரயாணப்‌ பட்டுத்‌ திரும்புவதாக 

நினைத்திருக்கிறேன்‌. அப்போது தங்களுக்குத்தெரிவி க்க 

வேண்டியவை தெரிவிக்கிறேன்‌. தாங்கள்‌ உடம்பு விஷயத்தில்‌ 

அதிக சாக்கிரதையும்‌ சமுசார விஷயத்தில்‌ அதிக 

வண்மையு முடையவர்களாக இருங்கள்‌. நமது செல்வராய 

முதலியாரவர்களுக்கும்‌ இப்படியே தேக முதலியவற்றில்‌ 

சாக்கிரதையும்‌ சிவத்தியானத்தை விடாமையும்‌ 

உள்ளவர்களாக இருக்க வேண்டுகிறேன்‌. அதையுங்‌ குறிக்க 

வேண்டும்‌. பெரிய புராணீகர்‌ விஷயத்தில்‌ முன்பு நான்‌ 

குறித்தபடி இன்னுஞ்‌ சிலகாலம்‌ பிரயாசை எடுத்துக்‌ 

கொள்ளுங்கள்‌. நான்‌ பின்னே அந்தப்‌ பிரயாசையை 

மாற்றுகிறேன்‌. சுந்தரம்மாள்‌ அவர்‌ புருஷனார்‌ பெண்கள்‌ 

முதலானவர்களுக்கும்‌ நான்‌ வருதலைக்‌ குறிப்பி க்கவேண்டும்‌. 

அன்றி சிரஞ்சீவி நமசிவாயப்‌ பிள்ளை அவ்விடம்‌ 

வந்திருக்கிறார்‌. அவர்க்குந்‌ தெரியப்படுத்துங்கள்‌. வேலூர்‌ 

வேலு முதலியார்‌ முதலானவர்களுகுகும்‌ கந்தசாமி 

முதலியார்‌ முதலானவர்களுக்கும்‌ சி.நமசிவாயப்பிள்ளைக்கு 

பதில்‌ இன்னும்‌ சில தினத்தில்‌ தெரிவி க்கின்றதாக குறிக்க 

வேண்டும்‌. அங்ஙனமே குறிக்க வேண்டும்‌. எழுதுவதற்குத்‌ 

தருணமல்லாத மனத்தொடு இதை எழுதினேன்‌. சிரஞ்சிவி 

சிரஞ்சிவி. 

ஆடி 8 இங்ஙனம்‌ 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

இஃது சென்னப்பட்டணம்‌ ராயல்‌ஓட்டல்‌ ஸ்ரீ வேலு முதலியார்‌ அவர்கள்‌ மேல்‌ 

விலாசம்‌ பார்வையிட்டு ஏழு கிணற்றுக்‌ கடுத்த வீதியிலிருக்கும்‌ இரத்தின 

முதலியார்‌ அவர்களுக்கு சேர்ப்பிக்க வேண்டும்‌. இதனுடன்‌ தங்களுக்கும்‌ ஒரு கடிதம்‌ எழுதி 

தபாலில்‌ போட்டிருக்கின்றோம்‌. சுபம்‌ சுபம்‌. 



திருமுகங்கள்‌ 513 

திருமுகம்‌ 33 பெரியவர்‌ சிவபதம்‌ அடைவு 

அன்பு, அறிவு, தயவு, கல்வி, கேள்வி முதலியவைகளில்‌ 

சிறந்த தங்கட்கு சிவ கடாக்ஷத்தால்‌ தீர்க்காயுளும்‌ சகல 

சம்பத்தும்‌ மேன்மேல்‌ உண்டாக. தங்கள்‌ சுபசரித்திர 

வி பவங்களை அடிக்கடி கேட்கவேண்டும்‌. 

பெரியவர்‌ சிவபதம்‌ அடைந்த ... செவ்வாய்க்கிழமை 

சாயங்காலம்‌ தெரிந்துகொண்டேன்‌. நான்‌ சமீபத்திலிருக்கவும்‌ 
சிதம்பரத்தில்‌ சமாதி வைக்கவும்‌ அவர்கள்‌ எண்ணியபடி. 

நேரிடாமல்‌. . . விட்டதை . . . இது நிற்க... படத்‌ 
தொடங்குவார்கள்‌ அதனால்‌ காலமும்‌ செலவும்‌ நீட்டிக்கும்‌. 
காலமும்‌ வேற்றுமையாக இருக்கின்றது. ஆதலால்‌ சிநேகர்‌ ஸ்ரீ 
வேலு முதலியாருக்கு கடிதம்‌ எழுதி . . . அந்தக்‌ கடிதப்படி. 

அவர்கள்‌ நடத்துகின்ற பட்சத்தில்‌, தாங்களும்‌ அன்பர்‌ 

செல்வராய முதலியார்‌, நாயக்கர்‌ முதலானவர்களும்‌ 
உடனிருந்து நடத்துவிக்க வேண்டும்‌. நான்‌ ஐப்பசி மாதம்‌ 
அவ்விடம்‌ வருகிறேன்‌. நான்‌ வருவதற்கு முன்பே வேலு 
முதலியாரவர்கட்கு தெரிவித்து அவர்கள்‌ வந்த பின்பு 

அவர்களுடன்‌ வருவேன்‌. நான்‌ வந்த பின்‌ அவர்களுக்கு 

நேரிட்டிருக்கிற கடன்‌ . . . நீங்களும்‌... 
கடன்‌ முதலிய சல்லியங்களை ஆண்டவர்‌ விரைவில்‌ 

நிவர்த்தி செய்வார்‌. தாங்களாவது முதலியாரவது சஞ்சலிக்க 

வேண்டாம்‌ ... வடிவேலுப்‌ பிள்ளை தாயார்‌ சுந்தரம்மாள்‌, 

புருஷன்‌ முதலானவர்களுக்கும்‌ இன்னும்‌ இரண்டு 

மாதத்திற்குள்‌ ஜீவனத்துக்கு இடம்‌ ஏற்படுத்துவார்‌ கடவுள்‌ 
என்று அவர்களிடம்திடமாகச்‌ சொல்லவேண்டும்‌. நமசிவாயப்‌ 

பிள்ளையை நான்‌ தெரிவிக்குமளவும்‌ அவ்வி டந்தானே 
இருக்கும்படி சொல்லவும்‌. அவன்‌ ... 

பிரசவமான சங்கதி தெரிவிக்கச்‌ சொல்லவும்‌. உடனே 

தாங்கள்‌ எனக்கு கூடலூருக்கு அவ்வி டத்திய சங்கதிகளை 

தபாலில்‌ தெரிவிக்க வேண்டும்‌. சிரஞ்சிவி. 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

இஃது சென்னப்பட்டணம்‌ ராயல்‌ ஓட்டல்‌ ஸ்ரீ வேலு முதலியார்‌ அவர்கள்‌ மேல்‌ 

விலாசம்‌ பார்வையிட்டு ஏழுகிணற்றுக்‌ கடுத்த வீராசாமிப்‌ பிள்ளை தெருவில்‌ ஸ்ரீ ரத்தின 

முதலியார்‌ அவர்களிடம்‌ சேர்ப்பிக்கக்‌ கோருகிறேன்‌. 



514 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

திருமுகம்‌ 34 விண்‌ படைத்த பொழில்‌ தில்லை 26-11-1866 
உ சிவமயம்‌ 

கல்வி கேள்விகளாலு மன்பறி வொழுக்கங்களாலுஞ்‌ 

சிறந்து தங்கட்கு சிவகடாக்ஷத்தால்‌ தீர்க்காயுளும்‌ சகல சம்பத்து 

மேன்மேல்‌ உண்டாக வேண்டும்‌. தங்கள்‌ சுபசரித்திரங்களை 

அடிக்கடி கேட்க விரும்புகிறேன்‌. மகா ஸ்ரீ அப்பாசாமி 

செட்டியா ரவர்கட்கு தாங்கள்‌ வரைந்த கடி தத்திற்‌ குறித்த 
வண்ணம்‌ சிதம்பர விஷயமான பாடல்களை தங்கள்‌ . 

கருத்தின்படி அச்சிட்டுக்‌ கொள்ளுங்கள்‌. அன்றியும்‌ * கண்டா 

யென்றோழி” என்கிற பாடல்களை வைத்திருக்கின்றவர்‌ 

தற்காலம்‌ சமீபத்திலில்லை, அவர்‌ வந்தவுடன்‌ வாங்கி 
யனுப்புகிறேன்‌. 'விண்படைத்த பொழிற்றில்லை யம்பலத்தா 

னெவர்க்கு மேலானானன்பருள்‌ மேவுநடராஜன்‌” எனல்‌ 

வேண்டும்‌. இது நிற்க நான்‌ தற்காலம்‌ அவ்வி டம்‌ வருவதற்கு 
சமயமாகத்‌ தோன்றவில்லை. ஆயினும்‌ நமது. . . தலைவராகிய 

கடவுளது திருவுளச்‌ சம்மதத்துக்கு எதிர்ப்பார்த்துக்‌ 

கொண்டிருக்‌ கின்றேன்‌. எந்த இரவில்‌ எந்தப்‌ பகலில்‌ திருவுளச்‌ 
சம்மதவுத்தரம்‌ எனக்குக்‌ கிடைக்கின்றதோ, அந்த இரவில்‌ 

அந்தப்‌ பகலில்‌ பிரயாணப்படுவதற்கு யாதொர தடையு 

மிராது. இரவும்‌ பகலும்‌ இதை நினைத்துக்‌ கடவுளை 

தியானிக்கின்றேன்‌. அவர்‌ உத்தரத்‌ தடையன்றி வேறு தடை 

யாதொன்றுமில்லை. தாங்கள்‌ தேக முதலியவற்றில்‌ 

சாக்கிரதையுடையவராய்‌ சிவத்தியான சகிதராக இருங்கள்‌. 

அன்றி இ. . . ஃலீவில்‌ - ஆங்கில வார்த்தை இவ்விடம்‌ 
வருவதற்காவதுஅல்லது மற்ற எவ்விடம்‌ தெரிவிப்பீர்களாக. 

நமது அன்பர்‌ செல்வராய முதலியா ரவர்கட்கும்‌ இதை 

குறிப்பிக்க வேண்டும்‌. பெங்களூர்‌ மகா வேலு முதலியார்‌ 

தற்காலம்‌ என்ன அலுவலில்‌ இருக்கின்றார்‌. தெரிவிக்க 

வேண்டும்‌. சுந்தரம்மாளுக்கும்‌ அவர்‌ புருஷனுக்கும்‌ 

வருமாதத்தில்‌ ஜீவனோபாய விருத்தி உண்டு பண்ணு 
விப்பதாகச்‌ சொல்லுங்கள்‌. என்னைக்‌ குறித்த 

மற்றவர்களுக்கும்‌ அங்ஙனங்்‌ குறிப்பீர்களாக. சிரஞ்சிவி 

சிரஞ்சீவி சிரஞ்சீவி. இங்ஙனம்‌ 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 



திருமுகங்கள்‌ 515 

இதனடியில்‌ எழுதுவதை தாங்கள்‌ ஞாயிற்றுக்கிழமை .. . . 

யாவது அல்லது ஓய்வு ஏற்படும்‌ எந்த தினத்திலாவது மகா- வலு 

முதலியாரவர்கட்கு காண்பிப்பீர்களாக, 

கல்வி கேள்விகளாலும்‌ அன்பறி வொழுக்கங்களாலும்‌ சிறந்த 

நண்பராகிய மகா ஸ்ரீ வேலு முதலியாரவர்கட்கு வந்தனம்‌. தங்கள்‌ சுப 

சரித்திர விபவங்களை அடிக்கடி, கேட்க விரும்புகிறேன்‌. தாங்கள்தேக 

முதலிய கருவிகளை சாக்கிரதையாக நடத்திக்கொண்டு சிவத்தியான 

சகிதராக இருங்கள்‌. நான்‌ மகா.எ-ள ஸ்ரீ இரத்தின முதலியார்‌ அவர்களுக்கு 

வரைந்த வாசகத்தைப்‌ பாருங்கள்‌. எந்தத்‌ தினத்தில்‌ பிரயாணப்‌ 

படலாமென்றே இரவும்‌ பகலும்‌ விரைந்து விரைந்து நினைக்கின்றேன்‌. 

தாங்கள்‌ இந்தப்‌ பக்கம்‌ வரும்படி எண்ணங்கொண்டால்‌ முன்‌ எனக்குத்‌ 

தெரிவிப்பீர்களாக. எழுதுவதற்கு அசந்தர்ப்பத்தால்‌ இப்படி. எழுதினேன்‌. 

மன்னிப்பீர்களாக. வந்தனம்‌. 

அக்ஷய வருடம்‌ கார்த்திகை 12 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

இஃது சென்னப்பட்டணம்‌ பெத்து நாய்க்கன்‌ பேட்டை 

ஏழுகணெற்றுக்குக்‌ கீழ்பக்கம்‌ வீ ராசாமிப்‌ பிள்ளை தெருவில்‌ ஸ்ரீ இரத்தின 
முதலியாரவர்களுக்கு வருவது. சுபம்‌. 

திருமுகம்‌ 35 எஞ்சி நின்ற நூல்கள்‌ 

அன்பறிவு முதலியவற்றிற்‌ சிறந்த தங்கட்கு 
சிவகடாக்ஷத்தால்‌ மேன்மேல்‌ சுபம்‌ உண்டாக. தாங்கள்‌ 

குறித்தபடி. வரைந்து அனுப்பினேன்‌. இவை மிகவும்‌ விரைவில்‌ 

வரையப்பட்டன. ஆகலால்‌ மிகவும்‌ மெதுவில்‌ பார்க்க 

வேண்டும்‌. 

மற்றைச்‌ சங்கதிகளைப்‌ பின்னிட்டு தெரிவி க்கிறேன்‌. 

அன்றி, இதில்‌ குறிக்கின்றவைகளை இனி அச்சிடுவதாகக்‌ 

குறிப்பீர்களாக, அவை நடராஜ நிபுணம்‌ -நடராஜ விசித்திரம்‌- 

நடராத மதுரம்‌ -நடராஐ அலங்காரம்‌. நடராஐ ஞான நாடகம்‌- 

நடராஜ ஆன ந்த நாடகம்‌. சிதம்பர வுபதேசம்‌. சிற்றம்பல 

நடனம்‌. பொன்னம்பல நடனம்‌ பொது நடனம்‌-தத்துவ நடனம்‌- 

ஆனந்த நடனம்‌. அதீத நிலை- அருள்‌ விள்க்கம்‌- மெய்ப்பொருள்‌ 

விள்க்கம்‌-மெய்ம்மொழிப்‌ பொருள்‌ விளக்கம்‌-சன்மார்க்க 

விளக்கம்‌.சாதன விளக்கம்‌-கலாந்த விளக்கம்‌- யோகாந்த 



516 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

விளக்கம்‌. நாதாந்த விளக்கம்‌-போதாந்த விளக்கம்‌ - வேதாந்த 

விளக்கம்‌- சித்தாந்த விளக்கம்‌. அண்ட விளக்கம்‌: பிண்ட 
விளக்கம்‌ பிரகிருதி விருத்தி.தத்துவ விருத்தி.சுத்த சிவராசியம்‌- 

பரசிவராசியம்‌-மந்திரக்‌ கொத்து. மகாவாக்கிய வகை- பொது 

வேதம்‌ குடும்ப கோஷம்‌-இயல்வகை.அளவை வகை ஞாய வகை. 

இலக்கண விருத்தி-தர்க்க விருத்திதென்மொழி விளக்கம்‌. 

வடமொழி விளக்கம்‌-உலகியல்‌ விளக்கம்‌. கலைமரபு.... 

இந்த தபால்‌ வந்தவுடன்‌ சேர்ந்த செய்தி தெரிவிக்கவேண்டும்‌. 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

திருமுகம்‌ 36 பொன்‌ விளைவு 3-5-1868 
வ சிவமயம்‌ 

அன்பு, அறிவு; தயை முதலிய சுபகுணங்களிற்‌ சிறந்த 

உண்மையன்பராகிய தங்கட்கு சிவகடாக்ஷத்தால்‌ தீர்க்காயுளும்‌ 

சகல சம்பத்தும்‌ மேன்மேல்‌ உண்டாக வென்று திருவருளை 

சிந்திக்கின்றேன்‌. தங்கள்‌ சுப சரித விபவங்களை அடிக்கடி 

கேட்க விரும்புகின்றேன்‌. மற்ற சங்கதிகளை எனக்கு சவகாசம்‌ 

நேரிட்டபோது எழுதித்‌ தெரிவிக்கின்றேன்‌. தற்காலம்‌ 

வேண்டுவதை இதனடியில்‌ எழுதுகின்றேன்‌. அதாவது 

பொன்னுரைக்கின்ற உரைகல்‌ ஒன்று, வெள்ளியுரைக்கின்ற 

உரைகல்‌ ஒன்று, இவைகளையும்‌ இவைகளைக்கு அடுத்த தராசு 

முதலிய கருவி கள்‌ வைக்கின்ற பை ஒன்று, இம்‌ மூன்றும்‌ வாங்கி 

பங்கியில்‌ அனுப்பவேண்டும்‌. சுமார்‌ 5 பலம்‌ 8 பலம்‌ 

நிறுக்கத்தக்க தராசு நேரிட்டாலும்‌ அதனுடன்‌ அனுப்ப 

வேண்டும்‌. 

தேகத்தை பக்குவமாகப்‌ பாராட்டிக்கொண்டு 

சிவசிந்தையும்‌ ஜீவகாருண்ணியமும்‌ மாறாமல்‌ சாக்கிரதை 

யோடு இருப்பீர்களாக. இதை சமரசவேத சன்மார்க்க 

சங்கத்ததுவ ரல்லாதவர்களுக்கு வெளிப்பட வாசிக்கப்படாது 

வேணும்‌. சிரஞ்சீவி சிரஞ்சீவி . 

விபவ வருடம்‌ இங்ஙனம்‌ 

சித்திரை 23 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 



திருமுகங்கள்‌ 517 

Stamped 

இஃது சென்னப்பட்டணம்‌ ஏழு கிணற்றுக்‌ கடுத்த 

வீராசாமிப்‌ பிள்ளை வீ தியில்‌ கழண்டை வாடை 8ந.38வது 

கதவிலக்கமுள்ள வீட்டில்‌ இறுக்கம்‌ ஸ்ரீ இரத்தின 

முதலியாரவர்களுக்கு சுபம்‌ 

னன்ன Madras 

திருமுகம்‌ 37 திருநாவலூர்‌ 26-5-1868 
௨. சிவமயம்‌ 

கல்வி, கேள்விகளாலும்‌ அன்பறி வொழுக்கங்‌ 

களாலுஷஞ்‌ சிறந்த தங்கட்கு திருவருள்‌ வலத்தால்‌ தீர்க்காயுளும்‌ 
சகல சம்பத்தும்‌ மேன்மேல்‌ உண்டாக. 

தங்கள்‌ சுபசரித விபவங்களை அடிக்கடி, கேட்டு மகிழ 

விருப்பம்‌ உள்ளவனாக இருக்கின்றேன்‌. தாங்கள்‌ அனுப்பு 

வித்த பங்கியில்‌ தாங்கள்‌ கடிதத்தில்‌ குறித்தபடி இருக்கண்டு 

களிப்பொடு பெற்றுக்‌ கொண்டேன்‌. தாங்கள்‌ அனுப்புவி த்த 

பங்கிவந்த தினத்திற்றானே யெனக்கு ஊர்புறங்களிற்‌ போக 

அவசியமான பிரயாண நேரிட்ட படியால்‌ உடனே பங்கிவந்த 

செய்தியைத்தங்களுக்குத்‌ தெரியப்படுத்துவதற்குக்‌ கூடாமை 

யாயிற்று. இந்தக்‌ கடிதமும்‌ கொள்ளடத்தின்‌ வடகரையில்‌ 

திருநாவலூரில்‌ இருந்து எழுதினேன்‌. என்னுடன்‌ சுமார்‌ 20 

பெயர்கள்‌ வந்திருக்கின்றார்கள்‌. மற்றவர்கள்‌ சாலை 

யிலிருக்கின்றார்கள்‌. நான்‌ சாலைக்கு வந்தவுடன்‌ மற்ற 

சங்கதிகளைத்‌ தபாலில்‌ தெரிவிக்கின்றேன்‌. தாங்கள்‌ 

சாக்கிரதையோடு தேகத்தைப்‌ பக்குவமாகப்‌ பாராட்டிக்‌ 

கொண்டு சிவசிந்தையோடிருக்க வேண்டும்‌. தங்களுக்கும்‌ 

நமக்கும்‌ அன்பராகிய செல்வராய முதலியா ரவர்களுக்கும்‌ 

இங்ஙனம்‌ தெரிவி க்கவேண்டும்‌. வாழ்க வாழ்க்‌ வாழ்க நான்‌ 

சுமார்‌ பத்து தினத்தில்‌ தருமச்சாலைக்கு வந்து சேர்வேன்‌. 

விபவ வருடம்‌ இங்கனம்‌ 

வைகாசி மாதம்‌ 15 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 



518 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

இஃது சென்னபட்டணம்‌ ஏழுகிணற்றுக்கு அடுத்த வீராசாமிப்‌ 

பிள்ளை வீதியில்‌ 38-வது கதவி லக்கமுள்ள வீட்டில்‌ மஹாராஜராஜ ஸ்ரீ 

இரத்தின முதலியா ரவர்கள்‌ திவ்விய சமுகத்திற்கு, 

திருமுகம்‌ 38 உலக போக உவர்ப்பு 20-8-1869 
௨ சிவமயம்‌ 

என்‌ பிரியமுள்ள இரத்தின முதலியாரவர்களுக்கு 

சிவானுக்கிரகத்தால்‌ தீர்க்காயுளும்‌ சகல சம்பத்தும்‌ மேன்மேல்‌ 

உண்டாவனவாக. 

தாங்கள்‌ எழுதிய கடிதத்தைக்‌ கண்ணுற்றறிந்தேன்‌. 

சடமும்‌ துக்கமும்‌ அநித்தியமுமாகிய உலகபோகத்தை 

விரும்புகன்ற மற்றவர்களைப்போல மயங்குதல்‌ வேண்டாம்‌. 

தங்கள்‌ கருத்தின்படி. நமது உயிர்த்துணைவனாகிய நடராஜப்‌ 

பெருமான்‌ திருவருளால்‌ அதிசீக்கிரத்தில்‌ கைகூடுமென்று 

நம்பியிருங்கள்‌. நான்‌ எப்போது கடிதத்தால்‌ 

தெரிவி க்கிறேனோ அப்போது யாதொரு தடையுஞ்‌ செய்யாமல்‌ 

அக்கடிதத்தில்‌ குறித்தவண்ணம்‌ என்னிடம்‌ வந்துசேருவதற்கு 

மனமுள்ளவர்களாக இருங்கள்‌. தேகத்தை சாக்கிரதையாக 

பாராட்டி வாருங்கள்‌. மற்ற சங்கதிகளை பின்‌ 

தெரிவி க்கின்றேன்‌. இதனுள்‌ வைத்த கடிதத்தை செல்லப்ப 

முதலியார்க்கு சேர்ப்பியுங்கள்‌. தாங்கள்‌ ஒன்றுக்கும்‌ அஞ்ச 

வேண்டாம்‌ ,அஞ்சவேண்டாம்‌. 

இங்ஙனம்‌ 

ஆவணி மாதம்‌ 6 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. ௪ 

இஃது சென்னப்பட்டணம்‌ ராயல்‌ ஒட்டல்‌ வேலு முதலியார்‌ 

அவர்கள்‌ மேல்‌ விலாசம்‌ பார்வையிட்டு ஏழுகிணற்று வீதிக்கு சமீபம்‌ 

இரத்தின முதலியார்‌ அவர்கள்‌ திவ்விய சமுகத்திற்கு சேர்ப்பிக்க வேண்டும்‌. 

இறுக்கம்‌ இரத்தின முதலியார்க்கு வரைந்த திருமுகங்கள்‌ முற்றுப்பெற்றன. 
உ இங்ஙனம்‌ கையொப்பமிட்டிருக்கக்‌ கூடிய இடம்‌ வழிபாட்டிற்‌ 

காகக்‌ கத்தரித்து எடுக்கப்பட்டிருக்கிறது. 

கூடலூர்‌ என்பது கடலூர்‌ ஆகும்‌ 



319 

2. புதுவை வேலு முதலியார்க்கு வரைந்த திருமுகங்கள்‌ 

திருமுகம்‌ 1 

இந்த நாய்க்குப்‌ பணம்‌ என்ன செய்ய 15-2-1859 

சிவமயம்‌ 

கல்வி, கேள்விகளாற்‌ சிறந்து சிவ பக்தி, 

ஜீவகாருண்யஞ்‌ சாந்தம்‌ அன்பு முதலிய நற்குணங்களைப்‌ 

பெற்ற நண்பர்க்கு அனந்தமுறை வந்தனம்‌ வந்தனம்‌ வந்தனம்‌. 

தங்கள்‌ சுபசரித்திர வி பவங்களைக்‌ கேட்க மிகவும்‌ 

விருப்ப முள்ளவனாக விருக்கிறேன்‌. 

தைமாதம்‌ 22ஆம்‌ நாள்‌ தபால்‌ மார்க்கமாகத்‌ தாங்கள்‌ 

வரவிடுத்த கடிதம்‌ வரப்பெற்று வாசித்தறிந்து கொண்டேன்‌. 

அதற்கு முன்‌ ழே தை மாதத்தில்‌ தங்களுக்கு நான்‌ எழுதி 
யனுப்புவி த்த கடிதம்‌ தங்களிடம்‌ வந்து சேர்ந்ததில்லை போலத்‌ 

தோன்றகின்றது. அதை மன்னிக்க வேண்டும்‌. நல்லாரெனத்‌ 

தானனி விரும்பிக்‌ கொண்டாரை அல்லாரெனினு 

மடக்கிக்கொளல்‌ வேண்டும்‌. '“ என்றபடி -இரத்தின 

முதலியாரைத்‌ தாங்கள்‌ அடக்கிக்கொண்டது பெரிய காரியம்‌. 

அப்படிப்பட்ட இடங்களிலெல்லாம்‌ வாக்கினால்‌ சமீபித்தும்‌ 

மனத்தினால்‌ நெடுந்தூரமாகியும்‌ இருக்க வேண்டும்‌. 

மாப்பிள்ளை முதலியார்‌ முதலானவரிடங்களிலும்‌ இப்படியே 

இருக்கவேண்டுமென்று நான்‌ சொல்ல வேண்டுவ தென்ன, 

தங்களுக்குத்‌ தெரிந்தது தானே. 

ஐயா! தற்காலத்தில்‌ தங்கள்‌ மனத்தில்‌ நேரிட்ட 

சஞ்சலங்களை நிவர்த்தி செய்து இனியொரு காலங்களிலும்‌ 

வாராதவண்ணம்‌ பாது காத்து சதா சவுக்கியத்தைப்பெற்று 

சந்தோஷமடைய அனுக்கிரகிக்க வேண்டு மென்று 

* நல்லா ரெனத்தான்‌ நனிவிரும்பிக்‌ கொண்டாரை 

அல்லா ரெனினும்‌ அடக்கிக்‌ கொளல்‌ வேண்டும்‌ 

நெல்லுக்‌ குமியுண்டு நீர்க்கு நுரையுண்டு 

புல்லிதழ்‌ பூவிற்கு முண்டு. நாலடியார்‌ 221 



520 - திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆண்டவனைப்‌ பிரார்த்திக்கிறேன்‌. தாங்களும்‌ இரவும்‌ பகலும்‌ 

நமது ஆண்டவனை இடைவிடாமல்‌ சிந்தித்துக்கொண்டு 

சாக்கிரதையோடு இருக்கவேண்டு மென்று தங்களையும்‌ 

பிரார்த்திக்கிறேன்‌. நம்மைப்பெற்ற தாயைப்‌ பார்க்கிலும்‌ 

அனந்தகோடி பங்கு நம்மிடத்தில்‌ தயவுள்ளவன்‌ நமது 

ஆண்டவன்‌. ஆகலால்‌ நமக்கு ஒரு காலத்திலுங்‌ குறைவு 

நேரிடாது. இது சத்தியம்‌. ஆனால்‌ நாம்‌ நம்பிக்கை தவறாது 

இருக்க வேண்டும்‌. 

இந்த விஷயத்தில்‌ நான்‌ விரித்துத்‌ தங்களுக்குச்‌ 
சொல்லவேண்டுவ தென்ன, என்‌ போன்றவர்களைத்தனை 

பேருக்கோ தாங்கள்‌ சொல்ல வல்லவர்களாக விருக்கின்றீர்கள்‌. 

தங்களிடத்தில்‌ நான்‌ என்ன காரியஞ்‌ சொல்லி யிருந்தேனோ 

அந்தக்‌ காரியந்‌ தங்கள்‌ மனமட்டில்‌ நிற்குமல்லவா. அதலால்‌ 

அந்தக்‌ காரியத்தைக்‌ குறித்தே தற்காலம்‌ பிரயத்தனப்‌ 

பட்டுக்கொண்டிருக்கிறேன்‌. நமது ஆண்டவன்‌ 

அனுக்கிரகத்தால்‌ அதுமுடியுங்‌ காலத்தை இன்னுஞ்‌ சில நாளில்‌ 

தெரிந்து கொள்ளலாம்‌. தாங்கள்‌ இப்போது இவ்விடம்‌ 

விஜயஞ்செய்ய எந்த விதத்தினும்‌ எண்ண வேண்டுவதில்லை. 
நான்‌ வந்துவிடுகிறேன்‌. தாங்கள்‌ வரவுக்குத்தக்க செலவு 

செய்துக்கொண்டிருக்க வேண்டும்‌. பின்பு இஷ்டப்படி 

யெல்லாஞ்‌ செய்ய நமது ஆண்டவன்‌ அனுக்கிரகிப்பான்‌. 

இதற்குச்‌ சந்தேகமிராது. இது உண்மை. இந்த உண்மை 

தங்களுக்குத்தான்‌ தெரியும்‌. ஆதலால்‌ தங்கள்‌ மட்டில்‌ இது 

தெரிவி த்தேன்‌. 

ஐயா! நானோ புத்திதெரிந்த நாள்‌ தொடங்கி 

இதுபரியந்தமும்‌ இந்தப்‌ பிண உடம்பும்‌ இதற்குக்‌ கொடுக்கின்ற 

பிண்ட துண்டங்களும்‌ பெருஞ்‌ சுமையாக இருக்கின்றதே, 

ஐயோ, இது என்றைக்குத்‌ தொலையும்‌ என்று எண்ணி எண்ணி 

இளைத்துத்துன்பப்‌ படுகின்றவனாக இருக்கின்றேன்‌. 

இப்படிப்பட்ட இந்த நாய்க்குப்‌ பணம்‌ என்ன செய்ய, என்னைக்‌ 

குறித்துத்‌ தாங்கள்‌ பண விஷயத்தில்‌ பிரயாசமெடுத்துக்‌ 

கொள்ளவேண்டாம்‌. தாங்கள்வேறுவி தத்திலும்‌ செலவுக்கு 



திருமுகங்கள்‌ 521 

இடம்‌ பார்க்க வேண்டாம்‌.தாங்கள்‌ மார்கழி மாதம்‌ ம .ஈ.ஈஸ்ரீ 
முதலியார்‌ நற்குணுமணியாகிய சீனிவாச முதலியார்க்கு 

எழுதிய கடிதத்தால்‌ அவர்கள்‌ என்னைக்‌ கேட்க நான்‌ மறுக்க, 

மறுத்தும்‌ தங்கள்‌ கடிதம்‌ வர, இதனால்‌ தங்கள்‌ மனத்திற்கு 

வருத்த முண்டாமென்று டி முதலியார்‌ அவர்களிடத்தில்‌ பத்து 

ரூபாய்‌ வாங்கிக்‌ கொண்டேன்‌. மற்றவை அவாளிடத்திற்றானே 

யிருக்கிறது. இதனைத்‌ தாங்கள்‌ அறியவேண்டும்‌. ம.£..... ஸ்ரீ 

சீனிவாச முதலியார்‌ மிகவும்‌ நல்லவர்கள்‌, சிநேக 

பாத்திரர்கள்‌, நல்ல புத்திமான்‌. 

தங்கள்‌ மட்டில்‌ எழுதிய இந்தக்‌ கடிதம்‌ தங்கள்‌ மட்டில்‌ 

தானே இருக்க கிர்பை செய்யவேண்டும்‌. 

மற்ற சங்கதிகளைப்‌ பின்பு தெரிவிக்கிறேன்‌. சரணம்‌. 

மாசி 5 இங்ஙனம்‌ * 

்‌.. சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

இஃது சென்னப்பட்டணம்‌ ராயல்‌ வோட்டெல்‌ மஹா ராஜராஜஸ்ரீ 

பு. வேலு முதலியார்‌ அவர்கள்‌ திவ்ய சமுகத்திற்கு வருவது சரூர்‌ சரூர்‌ 

திருமுகம்‌ 2 நடரா&ப்‌ பெருமான்‌ திருஉளம்‌ 23-5-1862 
உ சிவமயம்‌ 

அன்பு,அறிவு, ஒழுக்க முதலிய நற்குணங்களைப்‌ 
பூஷணமாக மேம்‌ பாட்டிற்‌ புண்டு என்‌ மனத்தி லிடைவிடாது 

கண்மணி போன்று இருந்த தங்கட்கு விண்ணப்பம்‌. 
தங்கள்‌ சுப சரித்திர விபவங்களை அடிக்கடி கேட்க 

விருப்பமுள்ளவனாக இருக்கின்றேன்‌. சித்திரை மாதம்‌ 24ஆம்‌ 

நாள்‌ தாங்கள்‌ அனுப்பிய கடிதம்‌ வைகாசி மாதம்‌ 11ஆம்‌ நாள்‌ 

என்னிடத்தில்‌ வரப்பெற்றேன்‌ நான்‌ கனவினும்‌ தங்களை 

மறக்கின்றவனல்ல. மறந்தவனுமல்ல. ஆனால்‌ கால 

வேற்றுமையாலே நான்‌ மறுந்தவனாகத்‌ தங்களுத்‌ 

தோன்றுகின்றது அவ்வாறு எண்ணவேண்டாம்‌. இது சத்தியம்‌. 

நான்‌ இந்த விசை பிரயாணப்பட்டு வருவது 

* கையொப்ப மிட்டி ருக்கக்‌ கூடிய இடம்‌ வழிபாட்டிற்காகக்‌ கத்தரித்து 
எடுக்கப்பட்டிருக்கிறது. 



522 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அவசியமானது என்று நம்பிக்கையோடு சொல்லுவேன்‌, 

ஆயினும்‌ சில தினம்‌ ஏறும்‌ அல்லது குறையும்‌. அவ்வளவே 

அன்றி வருவது மாத்திரம்‌ உண்மை. ஆகலில்‌ தாங்கள்‌ 

வரவேண்டுவதில்லை. அவசியம்‌ நான்‌ வருவேன்‌ வருவேன்‌ 

வருவேன்‌. ஆனால்‌ நடராஜப்‌ பெருமான்‌ திருவுளம்‌ அறியேன்‌. 

எவ்வி தத்தினும்‌ வருவதற்கு மாத்திரம்‌ சந்தேகமில்லை. தங்கள்‌ 

ஞாபகம்‌ எக்காலத்திலும்‌ என்‌ மனத்தைவிட்டு நீங்காது விரித்து 

எழுதுவதற்கு சமய நேரிடாதபடியால்‌ இந்த மட்டில்‌ 

நிறுத்தினேன்‌. மன்னிக்கவேண்டும்‌. அநேக வந்தனம்‌. 

வைகாசி 17 * இங்ஙனம்‌ 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

இஃது சென்னப்பட்டணம்‌ ராயல்‌ ஓட்டல்‌ மஹாராஜ ராஜஸ்ரீ வேலு 

முதலியா ரவர்கள்‌ திவ்ய சமுகத்திற்கு. 

திருமுகம்‌ 3 

இடைவிடாத சிவ சிந்தனை 

7-11-1862 

அன்பு; அறிவு; கல்வி,கேள்வி முதலியவற்றிற்‌ சிறந்து 

சிவநேயத்தில்‌ நிறைந்து விளங்கிய தங்கட்கு வந்தனம்‌ வந்தனம்‌ 

தங்கள்‌ சுபசரித்திர வி பவங்களை அடிக்கடி கேட்க 

விரும்புகிறேனல்லதுவேறொன்றும்விரும்பினே னில்லை. 

தாங்கள்‌ சுமார்‌ இருபது தினத்திற்கு முன்‌ எழுதி தபாலில்‌ 

அனுப்பிய கடிதம்‌ கூடலூரில்‌ வந்து சேரப்பெற்று அதிலுள்ள 

சங்கதிகளை யெல்லாம்‌அறிந்து கொண்டேன்‌. நான்‌ ஐப்பசி 

மாதம்‌ 14ஆம்‌ நாள்‌ கூடலுரைவிட்டுப்‌ புறப்பட்டு அவசியமான 

ஒரு காரியம்‌ பற்றி கருங்குழிக்கு வந்தேன்‌. இனி தங்கட்கு முன்‌ 

குறித்தபடி வட மேற்கே ஒரு ஊர்க்கு வேறொரு காரியத்தின்‌ 

பொருட்டு சுமார்‌ இருபது தினத்திற்குள்‌ பிரயாணம்‌ செல்வது 

உண்மை. அங்கிருந்து புறப்பட்டு சென்னபட்டணம்‌ வருவது 

நிச்சயம்‌. ஆனால்‌ நிறைய மூன்று மாதம்‌ செல்லும்போல்‌ 

£ இவற்றில்‌ ஏதோ தவறு இருக்கிறது. 



திருமுகங்கள்‌ 523 

தோன்றகிறது. தாங்கள்‌ என்‌ மேல்‌ தயவு செய்து அது பரியந்தம்‌ 

சகித்திருங்கள்‌. நாயக்கரவர்களுக்கும்‌ இவ்வாறே தெரியப்‌ 

படுத்துங்கள்‌. இது விஷயத்தில்‌ செலவுக்கு ஒன்றும்‌ வேண்டுவ 

தில்லை. வேண்டியிருந்தால்‌ வேண்டியபோது தெரிவிக்‌ 

கின்றேன்‌. தாங்கள்‌ தேக முதலிய கருவிகளை திருவடிகளை 

சாக்கிதையொடு வைத்துக்‌ கொண்டும்‌ சிவபஞ்சாக்ஷரியையும்‌ 

சிவபெருமான்‌ திருவடிகளையும்‌ இடைவிடாது சிந்தித்து 

தியானித்து வரவேண்டுமென்பது என்‌ பிரார்த்தனை. 

தங்களை ஒரு கணப்‌ போதாயினும்‌ மறந்தவனல்ல. . தாங்கள்‌ 

கூடிய மட்டில்‌ சர்வஜாக்கிரதையோடும்‌ இப்போது இருக்கிறபடி 

யேயிருங்கள்‌. இன்னுஞ்‌ சில காலத்துள்‌ விசேஷ சவுக்கியம்‌ 

நேரிடுமென்று உண்மையாகச்‌ சொல்லுகிறேன்‌.வந்தனம்‌ 

வந்தனம்‌. 

ஐப்பசி 23 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 
இஃது சென்னபட்டணம்‌ ராயல்‌ ஓட்டல்‌ மஹாராஜ ர £ ஐ.ஸ்ரீ 

வேலு முதலியாரவர்கள்‌ திவ்ய சமுகத்திற்கு 

திருமுகம்‌ 4 அவ்வையார்‌ திருவாக்கு சத்தியம்‌ 

2-3-1863 சிவமயம்‌ 

அன்பு, அறிவு, தயவு முதலிய சுபகுணங்களிற்‌ சிறந்து 

நமது கண்மணி போன்றுள்ள நண்பர்க்கு வந்தனம்‌ வந்தனம்‌. 

தங்கள்‌ சுபசரித்திர வி பவங்களை அடிக்கடி கேட்க 

விரும்புகின்றேன்‌. 

மாசி மாதம்‌ 8ஆம்நாளில்‌ எழுதி தபாலில்‌ விட்ட தங்கள்‌ 

கடிதம்‌ என்னிடத்துழே மேற்படிமாதம்‌ 28ஆம்நாளில்‌ 

வரப்பெற்று அதிலுள்ள சங்கதிகளை அறிந்துநான்‌ துன்பக்‌ 
கடலில்‌ விழுந்தேன்‌. இன்னும்‌ எழுந்ததில்லை. ஆனால்‌ 

எழுந்திராம லிருக்கமாட்டேன்‌ தங்களுடம்‌ பிற்கு 

அபக்குவமென்று அறிந்த பொழுதே என்‌ மனம்‌ தங்களைப்‌ 

பார்க்க வேண்டு மென்றும்‌ தங்களுக்கு சவுக்கியம்‌ உண்டாக 
வேண்டு மென்றும்‌ கடவுளைச்‌ சிந்தித்துக்கொண் 

டிருக்கின்றது. இது மாத்திரமோ, என்‌ கண்கள்‌ தங்களைக்‌ 



524 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

காணவேண்டுமென்று துடிக்கின்றது என்‌ கால்கள்‌ 

தாங்களிருக்குந்‌ திசையை நோக்கி நடக்கவேண்டுமென்று 

ஊருகின்றது. இவைகளைத்‌ தற்காலத்தில்‌ ஒரு பெரிய 

நிர்ப்பந்தம்‌ தடுக்கின்றது. அதை தெரிவிக்கிறேன்‌. நான்‌ 

பொசிக்கின்ற ரெட்டியார்‌ வீட்டில்‌ தற்காலத்தில்‌ எசமானராக 

விருக்கிற ராமகிருஷ்ண ரெட்டியார்‌ என்பவர்க்கு சுமார்‌4 

மாதந்‌ தொடங்கி உஷ்ண பேதியாகிக்‌ கொண்டிருந்தது. 

மத்தியில்‌ மத்தியில்‌ நிற்பதும்பேதியாவதுமாகஇருந்தது. 

இப்பொழுது சுமார்‌ இருபது தினமாக கடந்துபேதியாகி 

எழுந்திருக்க மாட்டாமல்‌ மலசலம்‌ படுக்கையில்‌ தான்‌ விடும்‌ 

படியான அவ்வளவு அசத்தியும்‌ மெலிவுமாக இருப்பது. சுமார்‌ 

எட்டு தினத்திற்கு முன்‌ போய்விட்ட தென்று 

கைவிட்டுவிட்டார்கள்‌. பின்பு சிவானுக்கிரத்தால்‌ 

அணுமாத்திரம்‌ செளக்கியம்‌ போல்‌ தோன்றுகின்றது. 

இப்படிப்பட்ட வேளையில்‌ நான்‌ புறப்பட்டு வந்தால்‌ உலகம்‌ 

நிந்திக்கும்‌. கடவுளுக்குஞ்‌ சம்மத மிராது. ஆனபடியால்‌ 

அஞ்சுகிறேன்‌. என்ன செய்வேன்‌. அவர்க்கு உடம்பு சிறிது 

பக்குவமானால்‌ புறப்பட்டு விடுவேனிற்கமாட்டேன்‌. கடவுள்‌ 

என்ன நினைத்திருக்கின்றாரோ, அதுவுந்‌ தெரிந்ததில்லை. 

சிவானுக்கிர்கத்தால்‌ பக்குவப்படுவதாக விருந்தால்‌ ஒரு மாதஞ்‌ 

செல்லும்‌ சிறிது எழுந்து நடக்கவென்று தோன்றுகிறது. 

ஆதலால்‌ கொஞ்சம்‌ லகுவான வுடனே பிரயாணப்பட்டு 

தங்களைப்‌ பார்க்க வருவேன்‌. உண்மை தாங்கள்‌ 

கூடியவரையில்‌ சாக்கிரதையாக இருந்து உடம்பை 

பக்குவஞ்செய்து கொள்ளவேண்டும்‌. நான்‌ இடைவிடாது 

கடவுளைப்‌ பி.ரார்த்திக்கிறேன்‌. 

தாங்கள்‌ அஞ்சவேண்டாம்‌. “ சிவாயநம வென்று 

சிந்தித்திருப்பார்க்‌ கபாய மொருநாளு மில்லை உபாயம்‌ இதுவே 

மதியா மிதல்லாத வெல்லாம்‌ விதியே மதியாய்விடும்‌: என்ற 

அவ்வையார்‌ திருவாக்கு சத்தியம்‌ சத்தியம்‌ சத்தியம்‌. ஆதலால்‌ 

அதைஇடைவி டாது சிந்தித்துக்‌ கொண்டே வாருங்கள்‌. தங்கள்‌ 

பிணிகள்‌ பறந்தோடிப்போம்‌. இதை நம்பவேண்டும்‌. தாங்கள்‌ 



திருமுகங்கள்‌ 525 

பயப்படாது இருக்கவேண்டும்‌. 

ஸ்ரீ நாயக்கரவர்களுக்கு தெரிவி க்கவேண் டியது ஒன்று. 

என்னெனில்‌ நான்‌ அவசியம்‌ வருகிறேன்‌. அது பரியந்தம்தேக 

சாக்கிரதை மனோசாக்கிரதை முதலான சாக்கிரதையோடு 

அஞ்சாமல்‌ இருக்கவேண்டு மென்று தெரிவி க்க வேண்டும்‌. ஸ்ரீ 

சிதம்பரசாமிகள்‌, ஸ்ரீ இரத்தின முதலியார்‌ முதலான 

வர்களுக்கும்‌ பர்வதம்மாளுக்கும்‌ என்‌ வந்தனம்‌ குறிப்பிக்க 

வேண்டும்‌ தாங்கள்‌ ஒன்றுக்கும்‌ அஞ்ச வேண்டாம்‌. வந்தனம்‌ 

இங்ஙனம்‌ 

மாகி 20 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

திருமுகம்‌ 5 நிம்மதி இல்லை 
சிவமயம்‌ 

நற்குணங்களிற்‌ சிறந்த நண்பராகிய தங்கட்கு 

வந்தனம்வந்தனம்‌. தாங்கள்‌ பங்குனி மாதம்‌ 18ஆம்‌ நாள்‌ 

சுக்கிரவாரம்‌ காலையில்‌ எழுதி விட்ட கடிதம்‌ வரக்கண்டு 

அதிலுள்ள சங்கதிகளை அறிந்து கொண்டேன்‌. இதன்‌ அடியில்‌ 

எழுதுகின்றவைகளை கவனமாகப்‌ பார்க்கவேண்டும்‌ 

என்னெனில்‌ நான்‌ பங்குனி மாதக்‌ கடைசியில்‌ வருவதாக முன்‌ 

குறித்திருந்தது உண்மைதான்‌. ஆனால்‌ நான்‌ ஒருவர்‌ நிமித்தம்‌ 

ஒப்புக்‌ கொண்ட ஒரு காரியம்‌ இன்னும்‌ முடிவுபெற இல்லை. 

- அது பங்குனி மாதம்‌ கடைசியில்‌ முடிந்தாலும்‌ அல்லது சித்திரை 

மாதத்தில்‌ முடிந்தாலும்‌ முடிந்தவுடன்‌ பிராயணப்பட்டு 

அவ்விடம்‌ வருவேன்‌. இது உண்மை. இது நிற்க, எனக்கு 

நிம்மதியில்லாமல்‌ தாங்க ளிவ்விடம்‌ வந்தால்‌ தாங்களுக்கு 

எப்படி நிம்மதி வரும்‌. வாராது. ஆதலால்‌ நான்‌ அவ்விடம்‌ 
வருமளவும்‌ தாங்கள்‌ இவ்விடம்‌ வாராமலிருக்க வேண்டும்‌ 

இதை அலக்ஷியமாக எண்ணவேண்டாம்‌. எந்தவிதத்‌ 

திலும்நான்‌ அவ்விடம்‌ வரத்தா னிருக்கிறேன்‌ வருவேன்‌ 

வருவேன்‌, அவசரப்படவேண்டாம்‌. அவசரப்‌ பட்டால்‌ நிம்மதி 

வாராது. ஆதலால்‌ பொறுத்திருங்கள்‌. எவ்வவி தத்திலும்‌ என்‌ 

இஷ்டப்படியே தாங்களிருந்தால்‌ நன்மை. இது உண்மை 



526 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

உண்மை. கடிதம்‌ அகப்படாத குறையால்‌ இந்த மட்டில்‌ 

எழுதினேன்‌. மன்னிக்கவேண்டும்‌. வந்தனம்‌. 

பங்குனி 88 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

ஸ்ரீ வேலுமுதலியார்‌ அவர்களுக்கு 

திருமுகம்‌ 6 பாயிரங்கள்‌ 

சிவமயம்‌ 

அன்பு; அறிவு,கல்வி, கேள்வி முதலியவற்றில்‌ 

சிறந்ததங்களுக்கு வந்தனம்‌. தங்கள்‌ சுப சரித்திர வி பவங்களை 

அடிக்கடி கேட்க விரும்புகின்றேன்‌. தங்கள்‌ மனத்திலுள்ள 

குறிப்பை சிரஞ்சீவி சுந்தரப்‌ பிள்ளையால்‌ தெரிந்து 

கொண்டேன்‌. தாங்கள்‌ உலகநடை தெரிந்து விவகாரிகளா 

தலால்‌ தாங்களே தங்கள்‌ கருத்தின்படி. செய்துக்‌ கொள்வதில்‌ 

யாதொரு விகற்பமும்‌ நேரிடாதென்று நம்புகிறேன்‌. 

நான்‌ அது விஷயத்தில்‌ பிரவேசிப்பதைப்‌ பார்க்கிலும்‌ 

தாங்கள்‌ நேரே அவர்களை அழைத்து ஒருமையோடு தங்கள்‌ 

கருத்தின்படி ஏற்பாடு செய்துக்கொள்வது உத்தமமாகத்‌ 

தோன்றுகிறது. தங்கள்‌ கருத்தின்படி. செய்துக்‌ கொள்வதற்கு 

நான்‌ தடையானவ வனல்ல. 

ஆகலில்‌ யாவர்க்கும்‌ மனது விகற்ப மாகாத 

படிக்கும்தயவு வேறு படாதபடிக்கும்தங்கள்‌ கருத்தின்படி 

நடத்தலாம்‌. மற்ற சங்கதிகளை தை மாதத்தில்தெரிவி க்கிறேன்‌. 

வந்தனம்‌. இங்ஙனம்‌ 

மார்கழி 15 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

தாங்கள்‌ என்‌ விஷயத்தில்‌ மிகவும்‌ சுதந்தர 

முடையவர்களாதலால்‌ இப்படி. எழுதினேன்‌. 

அன்புள்ள ஐயா 

நமது சுந்தரப்பிள்ளை எழுதின பாயிரம்‌ நன்றா 

யிருக்கின்றது. அதை அச்சிடுவி ப்பீர்களாக. 

அன்றி நமது சிதம்பர சாமிகள்‌ பாயிரமும்‌ 

நன்றாயிருக்கின்றது. அதையும்‌ அப்படி செய்க. வந்தனம்‌. 



திருமுகங்கள்‌ 527 

திருமுகம்‌ 7 திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

அன்பு, அறிவு, இரக்கம்‌, ஈஸ்வரபக்தி முதலிய 

நற்குணங்களாற்‌ சிறந்து, எனக்கு நற்றுணையாக விளங்கிய 

தங்கள்‌ சமுகத்திற்கு வணக்கஞ்‌ செய்து வரையும்‌ விண்ணப்பம்‌. 

தங்கள்‌ சுபசரித்திர விபவங்களை அடிக்கடி கேட்டு 

_ மகிழ விருப்ப முள்ளவனாக இருக்கின்றேன்‌. 

அன்புள்ள ஐயா, தாங்கள்‌ ஆடி மாதம்‌ 16ஆம்‌ நாள்‌ 

விடுத்தகடிதம்‌ நேற்றைய தினம்‌ வரக்கண்டு 

அதிலுள்ளவைகளை அறிந்து கொண்டேன்‌. இனி, இதன்‌ 

அடியில்‌ எழுதும்‌ வரிகளைச்சற்றே தயவுசெய்த பார்க்கத்‌ 

தொடங்கினால்‌ தங்கள்‌ தோள்களே துணையாகக்‌ கொண்டு 

பரார்பீர்க ளென்று நம்புகிறேன்‌. சுந்ததரமுதலி என்பவரும்‌, 

கந்த முதலி என்பவரும்‌ பேரால்‌ பெரியவர்களாகத்‌ 

தோன்றினாலும்‌ குணத்தால்‌ குன்றிமணியலும்‌ 

சிறியிவர்களாகக்‌ காண்கிறார்கள்‌. 

இவர்‌ தற்காலத்திற்‌ செய்த மோசம்‌ தங்களுக்குச்‌ 

சிறிதுதுன்பஞ்‌ செய்வது. ஆனால்‌ இதுபெரிதல்ல, இனி 

உடனே தங்களுக்கு உண்டு பண்ணிய நஷ்டத்துக்கு ஈடாக, 

இந்த இருவரும்‌ மோசம்போய்‌ நஷ்டப்பட, அதைக்கண்டு 

தங்களுக்கு நேரிடும்‌ துன்பமே பெரிதாகக்‌ காணுமன்று 

உண்மை யாகச்‌ சொல்ல மாட்டுவேன்‌. மோசஞ்‌ செய்தவர்‌ 

நாசமடைவார்கள்‌ என்கிற உலக வழக்கு வீண்‌ போகாது. இது 

குறித்துத்‌ தாங்கள்‌ கிலேசப்பட வேண்டுவதில்லை. தங்களுக்கு 

நடராஜப்பெருமான்‌, ஒரு விதத்திலும்‌ குறைவு வரச்‌ செய்யார்‌. 

இது சத்தியம்‌. நான்‌ அவ்விடம்‌ மளவும்‌, தாங்கள்‌ 

தற்காலத்திவிருக்கிறபடியே ஓர்‌ அலுவலில்‌ இருக்கவேண்டும்‌ 

நான்‌ வந்த பின்பு, தங்கள்‌ இஷ்டப்படியே நடத்திக்‌ 

கொள்ளலாம்‌. என்‌ தேகம்‌, மறையாமவிருக்குமாகில்‌ 

எவ்விதத்திலும்‌ தங்கள்‌ கருத்தை நடராஜஐப்பெருமான்‌ 

திருவடித்துணையைக்‌ கொண்டு முடித்துவி ப்பேன்‌. இதில்‌ 

சந்தேகம்‌ வேண்டுவதில்லை. 



528 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

என்னிடத்தில்‌ தங்களுக்கு இருக்கின்ற பிரியம்‌ எவ்வளவு 

அதில்‌ எண்மடங்கு தங்களிடத்தில்‌ எனக்கு இருக்கின்றதென்று 

நான்‌ சொல்வதென்ன, கடவுளுக்குத்‌ தெரியும்‌. ஆதலால்‌ 

என்னிடத்தில்‌ அவநம்பிக்கை வேண்டுவதில்லை. நான்‌ 

வருவதற்குத்‌ தடையென்னவென்றால்‌, நமது நடராஜப்‌ 

பெருமானைக்‌ கேட்குந்தோறும்‌ “ நல்லது இன்னஞ்சற்றே 

பொறு, இன்னஞ்சற்றே இரு” என்று உத்தரவாகிறது. இதை 

அசலார்க்குச்‌ சொன்னால்‌ நம்பார்கள்‌. தங்கள்‌ மட்டில்‌ 

மாத்திரம்‌ குறிப்பித்தேன்‌. ஆனால்‌, இன்னஞ்‌ சற்றேயிரு” 

என்ற படியால்‌ இரண்டொருமாதமாகக்‌ காணுகின்றது. 

தாங்கள்‌ அவசரப்படவேண்டாம்‌. இப்போது எவ்வளவு 

வருத்தப்படுகின்றீர்களோ அதற்குப்‌ பதின்மடங்கு செளக்கியம்‌ 

பின்பு கிடைக்கும்‌. இது உண்மை, உண்மை. உண்மை நான்‌ 

எவ்வகையாலும்‌, இன்னும்‌ இரண்டு மாதத்தில்‌ வருகின்றேன்‌. 

அது பரியந்தம்‌ பொறுத்திருக்க வேண்டும்‌. சிவானுபவச்‌ 

சொரூபியாகிய சுவாமி சிதம்பர சுவாமிகள்‌, வெள்ளை வேட்டி 

திருச்சிற்றம்பல சுவாமிகள்‌, ஒதுவாமூர்த்தி, சுந்தரம்‌ பிள்ளை 

இவர்களுக்கும்‌ என்‌ வந்தனம்‌ குறிப்பிக்க மனமிருந்தால்‌ 

குறிப்பிக்கலாம்‌. இனி தாங்கள்‌ ஒன்றுக்கும்‌ அஞ்ச வேண்டாம்‌. 

சதா நடராஜப்‌ பெருமானைச்‌ சிந்தித்துக்கொண்டு அலுவலை 

- நடத்த வேண்டுமென்று பிரார்த்‌ திக்கின்றேன்‌. வந்தனம்‌, 

வந்தனம்‌. 

. புதுவை வேலு முதலியார்க்கு வரைந்த திருமுகங்கள்‌ முற்றுப்பெற்றன. 

3. மற்றைய அன்பர்களுக்கு வரைந்த திருமுகங்கள்‌ 

திருமுகம்‌ 1 சிவஞான விருப்பினர்‌ 2-8-1866 

௨ சுபம்‌ உண்டாக. சுபம்‌. 

அன்பு, அறிவு ,ஒழுக்கம்‌, கருணை முதலிய 

நன்மைகளாற்‌ சிறந்து சிவத்தைப்‌ பொருளென்‌ றுணர்ந்து 

சன்மார்க்கத்தில்‌ விளங்குகின்ற தங்கட்கு வந்தனம்‌ வந்தனம்‌. 

தங்கள்‌ சுபசரித்திர வி பவங்களை அடிக்கடி கேட்க 

விருப்ப முடையவனாக இருக்கிறேன்‌. 



திருமுகங்கள்‌ 529 

அன்புள்ள ஐயா.சுமார்‌ இருபத்தைந்து தினத்திற்கு முன்‌ 

இவ்வி டத்திவிருந்து சிவஞான விருப்பினராகிய ராமலிங்க 

மூர்த்திகளும்‌ சண்முகப்‌ பிள்ளை என்பவரும்‌ தங்களிடம்‌ போய்‌ 

வருவதாகக்‌ குறித்து வந்தார்கள்‌. அவர்கள்‌ அவ்விடம்‌ 

வந்திருப்பதும்‌ வேறிடம்‌ போயிருப்பதுந்‌ தெரிய வில்லை. 

தங்களிடத்தில்‌ அவர்கள்‌ இருந்தால்‌, தற்காலம்‌ அவ்வி டத்தில்‌ 

மழையில்லாமையால்‌ மிகவும்‌ நிற்பந்தமாக இருப்பதாய்‌ 

கேள்விப்படுகின்றேன்‌. ஆதலால்‌, தாங்கள்‌ அவர்களை 

இவ்வி டம்‌ வரும்படி செய்யவேண்டும்‌. அவர்கள்‌ தங்களிடத்தில்‌ 

இல்லாமல்‌ வேறிடத்தி லிருந்தால்‌, அவ்விடம்‌ எவ்வி டமென்று 

எனக்குத்‌ தெரிவி க்கவேண்டும்‌. தாங்களும்‌ சிவத்தியான 

சகிதர்களாய்‌ தேக விஷயத்திலு மற்றைக்‌ குடும்ப விஷயத்திலும்‌ 

சர்வ சாக்கிரதையோடு இருக்க வேண்டும்‌. நற்குணத்திலும்‌ 

சிவபத்தியிலும்‌ சிறந்த தங்கள்‌ தம்பியார்க்கும்‌ தங்கள்‌ புத்திர 

சிகாமணிக்கும்‌ என்‌ க்ஷேமம்‌ குறிக்கவேண்டும்‌. நான்‌ தற்காலம்‌ 

கூடலூரி லிருக்கின்றேன்‌. வந்தனம்‌. நமது ராமலிங்க 

மூர்த்திகளுக்கும்‌ வந்தனம்‌. 
அக்ஷ்ய வருடம்‌ ஆடி 29 இங்ஙனம்‌ 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

பதில்‌ உத்தரம்‌ தபால்‌ மார்க்கமாகத்‌ தெரிவி க்க வேண்டும்‌. 

இஃது திருநறுங்குன்றம்‌ மஹாராஜராஜபஸ்ரீ ராமசாமி நயினாரவர்கள்‌ 

திவ்விய சமுகத்திற்கு 

திருமுகம்‌ 2 
ஆறாதாரத்தில்‌ அனாகதம்‌ சத்குரவே நம; 

கல்வி, கேள்வி களிற்‌ சிறந்து அருளறி வொழுக்கங்களி 

னியைந்து விளங்குகின்ற தங்கட்கு அனந்த முறை வந்தனம்‌ 

வந்தனம்‌. தங்கள்‌ சுப சரித்திர வி பவங்களை அடிக்கடி கேட்க 

விருப்ப முள்ளவனாக இருக்கிறேன்‌. தாங்கள்‌ கொத்தன்‌ வசம்‌ 

அனுப்புவித்த கடிதமும்‌ நாகவல்லியும்‌ சம்பீர பலங்களும்‌ 

வரப்பெற்றேம்‌. இவ்விடம்‌ கடிதம்‌ அனுப்புந்தோறும்‌ இந்தப்‌ 

பிரகாரம்‌ அனுப்புவது பிரயாசம்‌ என்று என்‌ மனம்‌என்னை 



530 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

வருத்துகின்றது. இது நிற்க இனி தங்கள்‌ கடிதத்துக்கு உத்தரம்‌ 
எழுதுகிறேன்‌. 

அதாவது தங்கள்‌ தமயனார்‌ விஷயத்தில்‌ தாங்கள்‌ 

எத்தன்மையுடைவர்களாக இருக்கின்றீர்களோ அத்தன்மை 

நானும்‌ உடையபவனாக இருக்கின்றேன்‌. 

சரகத்தைக்‌ கீயாழஞ்‌ செய்து, அந்தகியாழத்தில்‌ சுக்கை 

யூற வைத்து, சாமம்‌ சென்ற பின்பு எடுத்து உலர்த்திக்‌ 

தூள்செய்து வைத்துக்கொண்டு, அந்தத்‌ தூள்‌ காசிடை, அதில்‌, 

பஸ்பம்‌ அரிசியிடைவைத்து, நெய்யில்‌ குழைத்துச்‌ சாப்பிட 
வேண்டும்‌. பத்தியம்‌ இச்சா பத்தியம்‌ தலைமுமுக்கு பசு நெய்யில்‌ 

முழுகவேண்டும்‌. ஆறாதாரத்தில்‌ அனாகதத்தில்‌ சத்தி சிவம்‌ 

பத்திதழில்‌ இருப்பதாகவே கொள்ளவேண்டும்‌. இரண்டிதழ்‌ 

ஆசனமாகக்‌ கொள்ளவேண்டும்‌. அன்றியும்‌, 

பன்னிரண்டிதழில்‌ எட்டிதழ்‌ சத்தியிருப்பு, இரண்டிதழ்‌ 

சிவத்தின்‌ இருப்பு, மற்றை யிரண்டிதழ்‌ மேலுங்‌ £ீழும்‌ 

அடையிருப்பு. இது இன்னுஞ்‌ சிலநாள்‌ சென்ற பின்பு 

தங்களுக்கு நன்றாக அனுபவப்படும்‌. கூடலூர்க்கு மனிதனை 

அனுப்ப அந்த வேஷக்காரன்‌ எவ்விடத்துக்கோ 

போயிருக்கிறதாக இன்னும்‌ பத்துதினஞ்‌ சென்ற பின்பு வருவா 
னென்று அவன்‌ பெண்சாதி சொன்னதாகச்‌ சமாச்சாரங்‌ 

கொண்டுவந்தான்‌. இனி இன்னும்‌ சுமார்‌ ஒரு மாதஞ்‌ சென்ற 

பின்பு தங்கள்‌ கருத்தின்படி தெரிவிக்கிறேன்‌. மன்னிக்க 

வேண்டும்‌. தாங்கள்‌ தங்கள்‌ தேகத்தை பொன்போல சர்வ 

சாக்கிரதையோடு பாராட்டிக்‌ கொண்டு வரவேண்டும்‌. 

வந்தனம்‌ மன்னிக்க வந்தனம்‌. 

ஆவணி 8 இங்ஙனம்‌ 

தங்களிஷ்டன்‌ 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

இஃது க்ஷேமம்‌ மஹாராஜராஜஸ்ரீ பிள்ளை பொன்னுசாமிப்‌ பிள்ளை யவர்கள்‌ 
திவ்விய சமுகத்திற்கு. க்ஷம்‌ 





திருமுகங்கள்‌ 

332 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

திருமுகம்‌ 4 இலக்கண நுண்மாண்டியல்‌ 

உணர்ந்தோரா னியல்வகைய வின்ன வென்றவற்றிற்‌ 

பின்மொழி மதிக்கு முன்மொழி மறைக்கு முதலீறு விளங்க 

முடிப்பதாய பின்மொழி யடைசார்‌ முன்மொழி ஞாங்கர்‌ 

விளங்கிய ஞானிகட்கு 

பொய்யற்‌ கெதிர்சார்புற்ற மூலியொன்று வளைத்து 

வணக்கஞ்‌ செய்த ககந நீரெழி லென்றும்‌ வான்‌ வழங்கு 

பண்ணிகார மென்றும்‌ நாகச்சுட்டு மீனென்றும்‌ வேறு 

குறிப்ப தொன்று 
அண்மைச்‌ சுட்டடுத்த வேழாவதன்‌ பொருண்மை 

உம்மையடுத்த பல்லோர்‌ வினாப்‌ பெயர்ப்‌ பொருள்‌ குறிஞ்சி 

இறைச்சிப்‌ பொருளொன்ற னோடு புணர்ப சேய்மைச்‌ 

சுட்டடுத்த வத்திறத்தியல்யா து 
இரண்டனுருபொடு புணர்ந்த தன்மைப்‌ பன்மை 

யாறாவதன்‌ பொருட்டாக்கினார்க்‌ குய்த்த கற்பிய லதிகரிப்பின்‌ 

வருந்தலை. 

மகட்‌ பெயர விரண்டினோ டிரண்‌ டிரண்‌ டூகக்‌ 

கழிவிலைப்‌ பெயரவு மகாரவீற்று முதனிலைத்‌ தனிவினைச்‌ 
செயவென்‌ வாய்ப்பாட்டு விளையெச்சத்‌ தனவாகக்‌ கலம்பகச்‌ 

செய்யுளுறுப்பாற்‌ சிறந்ததும்‌. 

இரு வகை முதற்பொரு ளொன்றன்‌ பாகுபாட்‌ டுறுப்பிற்‌ 

குறித்த ஐம்பெரும்‌ பூதத்தோர்‌ விசேடணத்‌ தெதிர்மறை 

நடுக்குறையிற்சொற்‌ பெயர வுயிர்ப்‌ பெயராக வெதிர்காலங்‌ 

குறித்து நின்றது சிலவினைச்‌ சார்பான்‌ விலங்கு சூடிய 

வரைவில்‌ வெளியாம்‌. 

ட ட டை 



திருமுகங்கள்‌ 533 

இதனோ டீரிரு வகைப்பட்ட வோர்‌ சார்‌ புது நிலஞ்‌ செல 

வுய்த்‌ தனம்‌ வேண்டுழி வேண்டியாங் குய்க்க மற்றைய பின்னர்‌ 

வரைதும்‌ 

இற்றே விசும்பிற்‌ கணைச்சலம்‌ 

இங்ஙனம்‌ 

நங்கோச்சோழன்‌ வீ ரமணிதடியார்‌ திருவாணைப்படிக்கு 

திருமுகம்‌ 5 திருவருள்‌ வல்லபம்‌ 

சுவாமிகளுக்கு வந்தனம்‌. 

தங்கட்குத்‌ தற்காலம்‌ நேரிட்டிருக்கின்ற ஆபத்தைக்‌ 

குறித்து அஞ்ச வேண்டாம்‌. அஞ்சவேண்டாம்‌. இந்த ஆபத்தால்‌ 

தேக ஆனி நேரிடாது. கால பேதத்தால்‌ நேரிடினும்‌ நான்‌ 

தங்களை எவ்விதத்தாலாயினும்‌ திருவருள்‌ வல்லபத்தைக்‌ 

கொண்டு திரும்பவும்‌ பார்ப்பேன்‌, பேசிக்‌ களிப்பேன்‌. இது 

சத்தியம்‌. இது சத்தியம்‌. இந்த வார்தை யென்‌ வார்தை யன்று. 

திருச்சிற்றம்பல முடையார்‌ செல்வப்பிள்ளை வார்த்தை. 

தேகத்திற்கு ஆனி வருவதாகக்‌ கண்டாலும்‌ அஞ்சவேண்டாம்‌. 

வந்தால்‌ வரட்டும்‌. திரும்பவும்‌ உடனே மிகுந்த விரைவில்‌ 

என்னைப்‌ பார்த்துப்‌ பேசிக்‌ களிப்பீர்கள்‌. திருவரு 
ளாணையிது. சற்றுங்‌ கலங்க வேண்டாம்‌. திருச்சிற்றம்பலம்‌. 

இங்ஙனம்‌ 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

மற்றைய அன்பர்களுக்கு எழுதிய திருமுகங்கள்‌ முற்றுப்பெற்றன. 

4 திருமுகப்‌ குறிப்புகள்‌ 

1. நமது நேயம்‌ 

தேக முதலிய கருவிகளைச்‌ செவ்வையாக நிறுத்தி . . . 

பஞ்சாக்ஷரியும்‌ திருவடியும்‌ ஒன்றே நமது நேயம்‌. 

2. தியானமயம்‌ 

தியான மயமானால்‌ பொசிப்பு மாறும்‌, 



534... திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

3. இறைவனது எண்ணம்‌ 

கல்வி கேள்விகளாற்‌ சிறந்து மெய்யுணர்வோடு 

விளங்கிய்‌ ...தாக. 

. என்‌ எண்ணமொன்று இறைவன்‌ எண்ணமொன்று 

ஆனால்‌ அறிவறிந்த உமக்கு இவ்‌ விஷயத்தில்‌ இன்னும்‌ விரிக்க 

வேண்டுவதென்ன. இருப்பது என்‌ எண்ணம்‌. கருத்தன்‌ 

எண்ணம்‌ எவ்வண்ணமோ தெரிந்ததில்லை தாம்‌ தேகமுதலிய 

கருவி களை இயற்பட நடத்தல்‌ வேண்டும்‌. சிவத்தியானத்தோடு 

ஜாக்கிரதையாக இருக்க வேண்டும்‌. நான்‌ அவசியம்‌ 

திருவருளை முன்னிட்டு சில காலத்தில்‌ அங்ஙனம்‌ வருவேன்‌ 

- -. துணிவு. . . திண்ணம்‌. 

4, தேகபக்குவமும்‌ சிவத்தியானமும்‌ 

எண்‌ கண்மணி போன்ற என்னுள்ளிருந்த தமக்கு ... 

உண்டாவதாகவும்‌, தேகத்தைப்‌ பக்குவமாக வைத்துக்கொண்டு 

சிவத்தியானஞ்‌ செய்து கொண்டு வர வேண்டியது. 

5 வாழ்த்து 
கல்வி கேள்வி களாலும்‌ அன்பறி வொழுக்கங்களாலும்‌ 

சிறந்து நமது நற்றுணையாய்‌ விளங்கிய தங்கட்கு 

குருகடாக்ஷத்தால்‌ ... தாக, 

6. திருவடித்துணை 

சற்குண சிரோமணியாகிய நமது கண்மணி போன்று 

விளங்கிய ... சிவக்கியானமும்‌ ... வனவாக. 

. விடுத்த லிகிதம்‌ அங்ஙனம்‌ வரப்பெற்றதும்‌ 

பெறாததும்‌ புலப்பட்டேமின்று. புலப்படுதற்கு அவாவுகின்றாம்‌. 

தேக முதலிய கருவிகளைக்‌ கடைக்கணித்து வருக. 

சிவபெருமான்‌ திருவடித்துணையன்றி வேறு துணையின்‌ 

மையின்‌ அவற்றை யிடைவிடாது நினைக. 



திருமுகங்கள்‌ 535 

7. நன்னெறி 

செல்லும்‌ போது செலுத்துவேன்‌ சிந்தையை 

வெல்லும்‌ போது விடுவேன்‌ வெகுளியை * 

8. திடதேகமும்‌ தியானமும்‌ 

தேகதிட முண்டாகும்படி உபசரித்துக்கொண்டு 

ஜாக்கிரதையோடு தியானித்துக்‌ கொண்‌ டிருக்க. 

9, முத்திநிலையும்‌ தேகசாதனமும்‌ 

அநித்திய மென்பது அரிபிரமாதிகளுக்கு முள்ளது. 

முத்தியடையும்‌ வரையில்‌ தேகம்‌ வேண்டும்‌. 

10. காக்கிரதை 

இங்கு வந்திருக்கிறவர்க ளெல்லாம்‌ அதிகாரம்பண்ண 

வந்திருக்கின்றார்கள்‌. நீ என்னைப்போல்‌ ஏழை. தனிமையாய்‌ 
ஜாக்கிரதையாய்‌ இரு. 

11. சிவானந்த மேலீடு 

ஹிதமஹிதம்‌ கெட - திரோதானம்‌ கெடும்‌. 

இருவினை யொப்பால்‌ - மாமாயை பஞ்சகிருத்தியம்போம்‌, 

முன்னிலையான அவன்‌ அவள்‌ 

அது நீங்கிப்‌ பரமாகக்‌ கண்டால்‌- கர்மம்‌ கெடும்‌. 

வடிவின்‌ வாசனை கெட - மாயை நீங்கும்‌. 

சிவானுபவம்‌ மேலிட - ஆணவம்‌ கெடும்‌. 

*ஈசெல்லு மளவுஞ்‌ செலுத்துமின்‌ சிந்தையை 

வல்ல பரிசால்‌ உரைமின்கள்‌ வாய்மையை 

இல்லை யெனினும்‌ பெரிதுளன்‌ எம்மிறை 

நல்ல வரனெறி நாடுமீனீரே. 

வெல்லும்‌ அளவில்‌ விடுமின்‌ வெகுளியைச்‌ 

செல்லும்‌ அளவஞ்‌ செலுத்துமின்‌ சிந்தையை 

அல்லும்‌ பகலும்‌ அருளுடன்‌ தூக்கனாற்‌ 

கல்லும்‌ பிளந்து கடுவெளி யாமே. 

- திருமந்திரம்‌ 210352303 



536 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

12. சுக்கில மேலேறல்‌ 

சுக்கிலம்‌ மேலேற்றும்‌ பழக்கத்திற்குப்‌ பத்தியம்‌ தூக்கம்‌ 

சோம்பல்‌ ஆகாது. * 

*சுக்கல மேலேறுவதாவது. கீழே சுக்கிலப்பையில்‌ சேர்வது 

குறைந்து மேலே பிரமரந்திரத்தில்‌ சேர்வது மிகுதிப்படுதலாம்‌. சப்த 
தாதுக்களுள்‌ அஸ்தி மூலாதாரத்திற்கும்‌, மேதை சுவாதிட்டானத்‌ 

திற்கும்‌, மாமிசம்‌ மணிபூரகத்திற்கும்‌, உதிரம்‌ அனாகதத்துக்கும்‌, 

துவக்கு விசுத்திக்கும்‌, மச்சை ஆக்ஞுக்கும்‌, சுக்கிலம்‌ 

'சகஸ்ராரத்திற்கும்‌ உரியன. உற்பத்தியாகும்‌ சுக்கிலத்தில்‌ 

இரண்டரைவராக னெடைக்கு ஒரு வராகனெடை கோசனியிலும்‌, 

ஒரு வராகனெடை நாபியிலும்‌, அரை வராகனெடை 

பிரமரந்திரத்திலும்‌ சேர்கின்ற தென்பது அடிகளின்‌ உபதேசக்‌ 

குறிப்பு கான்க. கோசத்திற்‌ சேர்வது புணர்ச்சி யில்‌ வெளிப்பட்டுக்‌ 

கருத்தரிக்கச்‌ செய்வது. பிரமரந்திரத்திற்‌ சேர்வது அமுதமாவது. 

சத்தியப்‌ பெருவிண்ணப்பத்தில்‌ மேனிலைச்‌ சுக்கிலம்‌ கீழ்நிலைச்‌ 

சுக்கிலம்‌ முதலிய சுக்கில வகைளும்‌' என்று அடிகள்‌ கூறுவதில்‌ . 
கீழ்நிலைச்சுக்கிலம்‌ கீ்‌ ழ விந்துப்பையில்‌ சேர்வதையும்‌ மேனிலைச்‌ 

சுக்கிலம்‌ சகஸ்ராரத்திற்‌ சேர்வதையும்‌ குறிப்பதா யிருக்கலாம்‌. சிவ 

பெருமான்‌ ஊர்த்துவரேதஸ்‌ உடையவர்‌. விந்து மேலேறுவதே 

ஊர்த்துவ ரேதஸாம்‌ காமத்தால்‌ விந்து கீழிறங்கும்‌, ஞானத்தால்‌ 

மேலேறும்‌. 

தூக்கத்தைப்பற்றி பெருமானாரின்‌ உபதேசக்குறிப்பில்‌ 

காண்க. “தூக்கமும்‌ சோம்பும்‌ என்‌ துன்பமும்‌அச்சமும்‌ ஏக்கமும்‌ 

நீக்கிய என்‌ தனித்‌ தாயே “ என்பது பெருமானார்‌ அருளிய 

அருட்பெருஞ்‌ சோதி அகவல்‌ (1113-4) “ நெடுநீர்‌ மறவி மடி துயில்‌ 

நான்கும்‌ கெடு நீரார்‌ காமக்கலன்‌' என்பது திருக்குறள்‌ (605). 

நம்மை நஷ்டஞ்‌ செய்வன நான்கு என்று பெருமானார்‌ கூறும்‌ 

ஆகாரம்‌, நித்திரை, மைதுனம்‌, பயம்‌ என்னும்‌ நான்கும்‌, 

இந்நான்குடன்‌ சோம்பலும்‌ சேர ஆக இவ்வைந்தும்‌ தத்துவத்‌ 

தொண்ணூற்றாறில்‌ பூதகாரியம்‌ இருபத்தைந்தில்‌ தேயுவின்‌ 

காரியங்களாம்‌. ஆகாரம்‌ 1/2, நித்திரை 1/8, மைதுனம்‌1/16 பயம்‌ 0 
என்று பெருமானார்‌ வரையறுத்திருத்தல்‌ அருமையானது. நித்திய 

கருமவி தியில்‌ கான்க. 



தத்துவரூபம்‌ - 

தத்துவதரிசனம்‌- 

தத்துவசுத்தி - 
ஆன்மரூபம்‌ - 

ஆன்மதரிசனம்‌- 

ஆன்மசுத்தி - 
சிவரூபம்‌ - 

சிவதரிசனம்‌ - 

சிவயோகம்‌ - 

சிவபோகம்‌ - 

திருமுகங்கள்‌ 537 

13. தசகாரியம்‌ 

பூதமுதல்‌ நாததத்துவமீறாக உள்ளவெல்லாம்‌ 

நாமல்லவென்று அறியும்‌ போதம்‌. 

தத்துவம்‌ சடம்‌,சடம்‌, நம்மையறியாது, 

நாம்‌ சித்துருவென்று அறியும்‌ போதாம்‌. 
சித்துருவினை மறைத்தது இஃதென்றோர்தல்‌. 

ஆணவமகன்று ஆசாரியனருளால்‌ தன்னை 

யடைதல்‌. 

நாம்‌ சித்துருவன்‌ என்று மகிழ்தல்‌. 

'செயலற்று ஈசனருள்‌ அடைதல்‌. 

சிவமாகத்‌ தரிசித்தல்‌. 

உயிர்‌ ஆனந்திப்பது. 

எல்லாந்தானாக யோகு செய்தல்‌. 

சிவத்தோடு அத்துவிதமாகி நிற்றல்‌. 

திருமுகக்‌ குறிப்புகள்‌ முற்றிற்று. 



538 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அழைப்புகள்‌, அறிவிப்புகள்‌, 

கட்டளைகள்‌ 

7, சாலைத்‌ தொடக்கவிழா அழைப்பு 25. 4. 1867 

உ கடவுள்‌ துணை 

சாந்த சித்தமுடைய சாமியவர்களுக்கு வந்தனம்‌." 

சிதம்பர தலத்துக்குச்‌ சுமார்‌ இருகாத வழிநடை 

யெல்லையில்‌ கூடலூரைச்‌ சார்ந்த வடலூரென்றும்‌ பார்வதி 

புரமென்றும்‌ வழங்கப்‌ படுகின்ற ஊருக்கு வடபுறத்தில்‌ 

.சென்னை நகரிலிருந்து கும்பகோணத்திற்குப்‌ போகின்ற பெரிய 

பாட்டை ௧௨௬ -வது மயிலில்‌ மஞ்சகுப்பத்தி லிருந்து 

விருத்தாசலம்‌ போகின்ற பாட்டை உங-வது மயிலில்‌ பிரவ 

வருடம்‌ வைகாசி மாதம்‌ யக௨* குருவாரம்‌ உதயகாலம்‌ 

சிங்கலக்கினத்தில்‌ சமரச வேத தருமச்சாலையின்‌ செங்கற்‌ 

கட்டடங்களுக்கு அஸ்திவாரங்களும்‌ கிணறு, குளம்‌, கேணி 
முதலிய நீர்நிலை யெடுப்புகளுந்‌ தற்காலம்‌ அவ்விடத்தில்‌ 
நூதனமாகக்‌ கட்டப்பட்டவிழன்மேய்ந்த மண்கட்டடச்‌ . 

சாலையில்‌ ஒரு சார்‌ஆகார தரும விருத்தியுந்‌ தொடக்கஞ்‌ 

செய்யும்படி. நிச்சயித்திருக்கின்றது. 

ஆதலால்‌ அந்தத்‌ தினத்தில்‌ அவ்விடத்தில்‌ 
அன்பர்களுடன்‌ எழுந்தருளி அனுக்ரெகிக்க வேண்டு மென்று 

பிரார்த்திக்கின்றேன்‌.. 

கடவுள்‌ துணை 

அன்புந்‌ தயையுமுடைய ஐயா வந்தனம்‌.” 

சிதம்பர தலத்திற்குச்‌ சுமார்‌ இருகாத வழி நடை 

யெல்லையில்‌ கூடலூரைச்‌ சார்ந்த வடலூரென்றும்‌ பார்வதிபுர 

மென்றும்‌ வழங்கப்படுகின்ற ஊருக்கு வடபுறத்தில்‌ சென்னை 

நகரி லிருந்து கும்பகோணத்திற்குப்‌ போகின்ற பெரிய பாட்டை 

1. அடிகளின்‌ பெயரால்‌ துறவிகளுக்கு அனுப்பப்பெற்றது. 

2. 23-5-1867 
3. சங்கத்தார்‌ பெயரால்‌ மற்ற அன்பர்களுக்கு அனுப்பப்பெற்றது. 



அழைப்புகள்‌, அறிவிப்புகள்‌, கட்டளைகள்‌ 539 

௧௨௬ -வது மயிலில்‌ மஞ்சகுப்பத்திலிருந்து விருத்தாசலம்‌ 

போகின்ற பாட்டை உங-.வது மயிலில்‌ பிரபவ வருடம்‌ வைகாசி 

மாதம்‌ யக௨ குருவாரம்‌ உதய காலம்‌ ௬ஷப லக்கினத்தில்‌* 

சமரச வேத தருமச்சாலையின்‌ செங்கற்‌ கட்டடங்களுக்கு 

அஸ்திவாரங்களும்‌ கிணறு, குளம்‌, கேணி முதலிய நீர்நிலை 
யெடுப்புகளுந்‌ தற்காலம்‌ அவ்விடத்தில்‌ நூதனமாகக்‌ 

கட்டப்பட்ட விழன்‌ மேய்ந்த மண்கட்டச்‌ சாலையில்‌ ஒரு சார்‌ 

ஆகார தரும விருத்தியுந்‌ தொடக்கஞ்‌ செய்யும்படி 

நிச்சயித்திருக்கின்றது. 

ஆகலில்‌ அந்தத்தினத்தில்‌ தாங்கள்‌ தங்கள்‌ மனைவியர்‌, 

புத்திரர்‌, துணைவர்‌, தந்தையர்‌, தாயர்‌, உறவினர்‌, சிநேகர்‌ 

முதலியவர்களோடும்‌ வந்திருந்து அந்தத்தரும விசேஷ 
விருத்தியை விபவமாக நடத்துவிப்பீர்களென்று நம்புகின்‌ 
றோம்‌. 

பிரபவ வருடம்‌ சித்திரை மாதம்‌ 14 

சமரச வேதத்‌ தருமச்சாலைத்‌ தலைவராகிய சிதம்பரம்‌ 

இராமலிங்க பிள்ளையவர்கள்‌ கட்டளைப்படி ழூ 
தருமச்சாலையை நடத்துகின்ற சமரச வேத சன்மார்க்க 

சங்கத்தாரில்‌ ஒருவராகிய 

மு. அப்பாசாமி செட்டி. 

2. சாலை விளம்பரம்‌ 23-5-1867 
திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

ஜீவகாருண்ய ஒழுக்க விளம்பரம்‌ 

கல்வி கேள்விகளாற்‌ பகுத்தறியத்‌ தக்க அறிவையுடைய 

உயர்‌ பிறப்பாகிய மனிதப்‌ பிறப்பைப்‌ பெற்றுக்‌ கொண்டவர்க 

ளனைவர்க்கும்‌ வந்தனஞ்‌ செய்‌ தறிவி க்கை. 

உலகத்தில்‌ மனிதப்‌ பிறப்பைப்‌ பெற்றுக்கொண்டவர்க 

ளிந்தப்‌ பிறப்பினா லடையத்தக்க பிரயோசனத்தைக்‌ 

4. லக்கின மாற்றம்‌ பிரதிபேதம்போலும்‌ 

5. 25--4-1867 வியாழன்‌ 



540 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

காலமுள்ள போதே அறிந்து அடையவேண்டும்‌. 

அந்தப்‌ பிரயோசனம்‌ யாதொ வெனில்‌. எல்லா 

அண்டங்களையும்‌, எல்லாப்‌ புவனங்களையும்‌, எல்லாப்‌ 

பொருள்களையும்‌, எல்லாச்‌ சவர்களையும்‌, எல்லாச்‌ 

செயல்களையும்‌, எல்லாப்‌ பயன்களையும்‌ தமது பரிபூரண 

இயற்கை விளக்கமாகிய அருட்சத்தியால்‌ தோன்றி விளங்க 

விளக்கஞ்‌ செய்விக்கின்ற இயற்கை உண்மை வடிவினராகிய 

கடவுளின்‌ பூரண இயற்கையின்பத்தைப்‌ பெற்று எக்காலத்தும்‌ 

எவ்விடத்தும்‌ எவ்விதத்தும்‌ எவ்வளவும்‌ தடைபடாமல்‌ 

வாழ்கின்ற ஒப்பற்ற பெரிய வாழ்வை அடைவதே இந்த மனிதப்‌ 

பிறப்பினால்‌ அடையத்‌ தக்க பிர யோசனமென்றறிய 

வேண்டும்‌. 

இயற்கை யின்பத்தைப்‌ பெற்றுத்‌ தடைபடாமல்‌ வாழ்கின்ற 

அந்தப்‌ பெரிய வாழ்வை எதனால்‌ அடையவேண்டு மெனில்‌ 

கடவுளின்‌ இயற்கை விளக்கமாகிய அருளைக்‌ கொண்டே 
அடைய வேண்டுமென்றிய வேண்டும்‌. 

கடவுளின்‌ இயற்கை விளக்கமாகிய அருளை எதனால்‌ 

பெறக்கூடுமெனில்‌? ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தினாற்‌ 

கடவுளருளைப்‌ பெறக்‌ கூடுமல்லது வேறெந்த வழியாலும்‌ 

சிறிதும்‌ பெறக்கூடாதென்று உறுதியாக அறிதல்வேண்டும்‌. 

ஜீவகாருண்யத்தின்‌ முக்கிய லக்ஷியமாவதெது வெனில்‌: 

எந்த வகையாலும்‌ஆதாரமில்லாத ஏழைகளுக்‌ குண்டாகின்ற 

பசியென்கின்ற பெரிய ஆபத்தை நிவர்த்திசெய்கின்றதே முக்கிய 

லக்ஷிய மென்றறிய வேண்டும்‌. 

ஆகலில்‌ அந்த ஜீவகாருணிய ஒழுக்கத்தை நடத்தும்‌ 

பொருட்டு கூடலூர்‌ ஜில்லா கூடலூர்‌ தாலுக்காவைச்‌ சார்ந்த 

வடலூ ரென்கின்ற பார்வதிபுரத்தில்‌ சமரச வேத தருமச்சாலை 

யென்றொரு தருமச்சாலை ஏற்படுத்தப்பட்‌ டி. ருக்கின்றது. அது 

பலர்‌ சகாயத்தாலேயே நிலைபெற வேண்டுமாதலால்‌, ஜீவதயை 

யுடைய புண்ணியர்கள்‌ தங்கள்‌ தங்களாற்‌ கூடியவரையில்‌ 

பொருண்‌ முதலிய உதவி செய்துஅதனால்‌ வரும்‌ லாபத்தைப்‌ 



அழைப்புகள்‌, அறிவிப்புகள்‌, கட்டளைகள்‌ 541 

பாகஞ்‌ செய்துகொள்ள வேண்டு மென்பது எங்கள்‌ கோரிக்கை. 

உலக முழுதும்‌ ஆளுகின்ற சக்கிரவர்த்தியாகிய 

அரசனுக்கும்‌ உலக முழுதும்‌ ஒரு நிமிஷத்தில்‌ வெல்லத்தக்க 
சுத்த வீ ரனுக்கும்‌ மூன்றாசைகளையும்‌ ஒழித்து உண்மையறிந்து 
பிரமானுபவத்தைப்‌ பெற்ற ஜீவன்‌ முத்தர்களுக்கும்‌ பசி 

நேரிட்டபோது மன மிளைத்தும்‌ வலி குலைந்தும்‌ அனுபவந்‌ 

தடைப்பட்டும்‌ வருந்துகின்றார்க ளென்றால்‌, எந்த வகையிலும்‌ 

ஆதாரமில்லாத ஏழைகளுக்குப்‌ பசி நேரிட்டால்‌ என்ன 

பாடுபடார்கள்‌ ! பசி அதிகரித்த காலத்தில்‌ முகம்‌ புலர்ந்து 

போகின்றது, உச்சி வெதும்பு கின்றது, பிரமரந்திரம்‌ 

அடைபடுகின்றது, காது கும்மென்று செவிடுபடுகின்றது, கண்‌ 

பஞ்சடைந்து எரிந்து நீருலர்ந்து குழிந்து போகின்றது, நாசி 
அழன்று கலைமாறி பெருமூச்சு விடுகின்றது, நாக்கு நீருலர்ந்து 

தடிப்பேறுகின்றது, மெய்முழுவதும்‌ கருகி சக்தியற்று 

ஸ்மரணை கெடுகின்றது, வாக்கு குழறித்‌ தொனி மாறுகின்றது, 

கைகளும்‌ கால்களும்‌ தடதடத்துச்‌ சோர்ந்து தடுமாறுகின்றது, 

மலசல வழி வெதும்பி வேறுபடுகின்றது, உரோமம்‌ 

வெறிக்கின்றது, பற்கள்‌ கருகித்தளர்கின்றது, இரத்தமுஞ்‌ 

சலமும்‌ சுவறுகின்றது, சுக்கிலம்‌ தன்மை மாறி வறளுகின்றது, 

எலும்புகள்‌ குழைந்து நோக்கா டுண்டாகின்றது, நாடி 

நரம்புகள்‌ வலியிழந்து மெலிந்து கட்டுவிடுகின்றது, வயிறு 

பகரென்கின்றது, மனசு தளர்ந்து நினைவு மாறுகின்றது, புத்தி 

கெட்டு நிலை மாறுகின்றது, சித்தம்‌ கலங்கித்‌ திகைப்‌ 

பேறுகின்றது, அகங்காரம்‌ குலைந்து அச்ச முண்டாகின்றது, 

பிரகிருதி சுருங்குகின்றது, கடவுள்‌ விளக்கமும்‌ 

ஆன்மவி க்கமும்‌ மறைபடுகின்றது, தாபசோபங்கள்‌ மேன்மே 
லுண்டாகின்றது. 

இவ்வளவு அவத்தைகளும்‌ ஏககாலத்தி லுண்டாகின்றது 
எல்லாச்‌ சீவர்களுக்கும்‌ பொதுவாகவே யிருக்கின்றது. 

ஆகாரமுண்டு பசிநீங்கிய தருணத்தில்‌ தத்துவங்க ளெல்லாம்‌ 
தழைந்து கடவுள்‌ விளக்கமும்‌ ஆன்மவிளக்கமும்‌: அகத்திலும்‌ 

முகத்திலும்‌ வெளிப்பட்டு, திருத்தியின்ப முண்டாகின்றது. 



542 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

ஆகலில்‌ நாமனைவரும்‌ எந்த வகையிலும்‌ ஆதாரமில்லாத 

ஏழைகளுக்குப்‌: பசி நேரிட்டபோது மிகவும்‌ கருணை 

உள்ளவர்களாகி நம்மாற்‌ கூடியமட்டில்‌ அந்தப்‌ பசி யென்கின்ற 

ஆபத்தைப்‌ பொதுவாக நிவர்த்திப்பதற்கு முயற்சி செய்வதே 

ஆன்மலாப மென்று அவசியம்‌ அறிய வேண்டும்‌. 

பிரபவ வருடம்‌ இங்ஙனம்‌ 

வைகாசி 11 சமரச வேத 

பார்வதிபுரம்சமரச சன்மார்க்க சங்கத்தார்‌ 

வேத தருமச்சாலை 

3. கிளைச்‌ சாலைகள்‌ 1867 

சமரச வேத தருமச்சாலையைச்‌ சார்ந்த 

வைத்தியசாலை, சாஸ்திரசாலை, உபகாரச்சாலை, 

விருத்திசாலை, உபாசனாசாலை, யோகசாலை விவகார 

சாலை.இவைகளைக்‌ குறித்து சமரச வேத சன்மார்க்க சங்கத்‌ 

தவர்கள்‌ ஏற்படுத்திக்‌ கொண்ட கையொப்ப ஏற்பாடு. 

ச. சன்மார்க்க விவேக விருத்தி 1867 

சற்குருவே நம : 

விளம்பரம்‌ 

அறிவுடைய நண்பர்க்கு அன்பொடு வந்தனஞ்‌ செய்து 

அறிவிக்கை நண்பர்களே! உலகில்‌ வழங்கும்‌ பிறப்புகளுள்‌ 

உயர்‌ பிறப்பாகிய மனிதப்‌, பிறப்பைப்‌ பெற்றுக்கொண்ட 

நாமனைவரும்‌ அறம்‌, பொருள்‌, இன்பம்‌, வீடு என்னும்‌ 
நால்வகைப்‌ பொருளின்‌ அனுபவங்களைக்‌ காலமுள்ள போதே 

அறிந்து அனுபவித்தல்‌ வேண்டும்‌. அங்கன மறிந்து 

அனுபவிப்பதற்குச்‌ சன்மார்க்க விவேக விருத்தியே 

சாதனமாதலின்‌, அதனையடைதற்குத்‌ தக்க நன்முயற்சிக்கோர்‌ 

முன்னிலையாகச்‌ சன்மார்க்க விவேக விருத்தி யென்னும்‌ 

பத்திரிகை யொன்று வழங்குவிக்கும்‌ நிமித்தம்‌, இதனடியில்‌ 

தனித்தனி நம்மா லியன்ற அளவில்‌ மாதந்தோறும்‌ 

பொருளுதவி செய்வதாகக்‌ கையொப்பமிட்டு மேற்குறித்த 



அழைப்புகள்‌, அறிவிப்புகள்‌, கட்டளைகள்‌ 543 

வண்ணம்‌ தமக்கும்‌ பிறர்க்கும்‌ பயன்படும்படி 

வழங்குவிப்போமாக. 

இங்ஙனம்‌ 

சன்மார்க்க சங்கத்தார்‌. 
எண்‌ ஊர்பேர்‌ கையொப்பம்‌ துகை 

ரூ.அ.பை 

1. சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 100 

2. கூடலூர்‌ வெங்கடேசய்யர்‌ 100 
3. கூடலூர்‌ மு. அப்பாசாமி செட்டி 10 0 
4. கூடலூர்‌ துரைசாமி நாயகன்‌ 100 
5. கூடலூர்‌ சின்னசாமிப்பிள்ளை 080 
6. கூடலூர்‌ கா. அய்யாசாமி 0 80 
te கூடலூர்‌ தேவநாத பிள்ளை 040 
8. கூடலூர்‌ பபூ. சின்னதம்பி 020 
9. கூடலூர்‌ மி. வீராசாமி 020 
10. கூடலூர்‌ கா. இரத்தின 020 
11. கூடலூர்‌ கா. மு. வேதநாயகம்‌ 380 
13. கூடலூர்‌ வி. இராஜா 040 
18. கூடலூர்‌ இராமையர்‌ 020 
14. கூடலூர்‌ விசுவலிங்க முதலியார்‌ 0 2 0 
15. ' புதுவை குமரப்ப சதாசிவ செட்டி 0 8 0 
16. கூடலூர்‌ விஜயரகுநாதன்‌ 020 
17. கூடலூர்‌ அப்பாவுஞானியார்‌ 020 
18. புதுவை மு. அண்ணா சுப்பராயர்‌ 0 20 
19. புதுவை கு. குப்புசவாமி நாயுடு 0 20 
20. கூடலூர்‌. ந.சிவசிதம்பர செட்டி. 0 4 0 
21. புதுவை கி.துரைசாமி 080 
22. திருப்பாதிரிப்புலியூர்‌ ௮.௧. பரமானந்தன்‌ 060 
22. திருமயிலை முருகேச முதலியார்‌ 020 
24. திருக்கோவிலூர்‌ சுப்பிரமணியன்‌ 020 
25. அரத்‌ இராஜகோபாலு 080 
26. ஆலப்பாக்கம்‌ ௬.நாயினாரெட்டி. 080 
27. கூடலூர்‌ வரதராசன்‌ 100 

28. கூடலூர்புதுப்பாளையம்‌ இராமச்சந்திரன்‌ 080 
29. கூடலூர்‌ நாஜர்‌ வா... ரெட்டி 080 
30. கூடலூர்‌ கெ....... தன்‌ 020 
23. கூடலூர்‌ குமாரசாமி தம்பி ஆறுமுகம்‌. 0 2 0 
32. கூடலூர்‌ மு. அரங்கநாதன்‌ 049 
33. புதுவை கனகசபை 040 
வத. நெல்லிக்குப்பம்‌ கொமரகுரு 020 
35, சிதம்பரம்‌ ஆனந்தநாத சண்முக சரணாலயன்‌ 0 20 
26. கல்பட்டு இராமலிங்கம்‌ 020 

020 37. தருமச்சாலை சி.சண்முக பிள்ளை 



544 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

38. தருமச்சாலை க. நமசிவாயன்‌ 02320 
99. வேட்டவலம்‌ சி.அரங்கசாமி 020 

40. வேட்டவலம்‌ அப்பாசாமி பண்டாரியார்‌ 100 
4]. சிதம்பரம்‌ குழந்தைவேலு 020 
42. சிதம்பரம்‌ பாவாடைப்‌ பிள்ளை 020 
43. சிதம்பரம்‌ நா.அருணாசலப்பரதேசி 020 

44. பனப்பாக்கம்‌ அறுமுகம்‌ 020 
45. பொலவனூர்‌ வேலாயுதம்‌ 020 
46. பரங்கிப்பேட்டை காதர்‌ சாயபு 010 

47. வடலூர்‌ ஆதிப்‌ படையாட்சி 020 
48. ஒரத்தூர்‌ அண்ணாமலை நயினார்‌0 2 0 

020 49. திருநறுங்குன்றம்‌ சி.தானப்ப நயினார்‌ 

5.சன்மார்க்க போதினி 1867 
ஆபால விருத்தர்கள்‌ வரையில்‌ யாவர்க்கும்‌ பயில்வி க்கும்‌ சன்மார்க்க 

போதினி என்கிற சாஸ்திர பாடசாலை ஒன்று நியமிக்கப்படும்‌. 

பார்வதிபுரம்‌ பிரபவ வருடம்‌ மாதம்‌ 

தமிழ்‌ ஆரியம்‌ இங்கிலீஷ்‌ சன்மார்க்கபோதினி. . . சாலையில்‌ உபய 
கலாநிதிப்‌ பெரும்புலவர்‌ தொ. வேலாயுத முதலியார்‌ முதலிய 

அறிஞர்களால்‌. . . 

6. சன்மார்க்க சங்கம்‌ விளங்கும்‌ காலம்‌ 27-4-1870 

திருச்சிற்றபலம்‌ 

இது தூற்றாமல்‌ வைக்க. 

சமரச வேத சன்மார்க்க சங்கம்‌ கூடி விளங்கும்‌ காலம்‌ 

எது? அது நமக்கு அறிவு வந்த நாள்தொட்டு அந்நாள்‌ பரியந்தம்‌ 
இறந்து போன நமது சிநேகர்‌, உறவினர்‌, அடுத்தோர்‌, 

வார்த்திபர்‌, வாலிபர்‌, பாலியர்‌, குமாரர்‌, ஆண்மக்கள்‌, 

பெண்மக்கள்‌ என்பவர்‌ எல்லாம்‌ உயிர்பெற்று எழுந்து 

மேற்குறித்த சங்கத்தில்‌ கூடி விளங்கும்‌ காலமாகும்‌. இது 

விஷயத்திற்‌ றருக்கஞ்‌ செய்யப்படாது. உண்மை. 

பிரமோதூத வருடம்‌ சித்திரை மாதம்‌ 16 

உத்தரஞான சித்திபுரம்‌ 



அழைப்புகள்‌, அறிவிப்புகள்‌, கட்டளைகள்‌ 545 

7. அன்பர்களுக்கு இட்ட சாலைக்‌ கட்டளை 26-10-1870 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

அன்புள்ள நம்மவர்களுக்கு அன்புட னறிவிப்பது. 

ஒருவனைப்‌ பற்றி அனந்தம்‌ பேர்களுக்கு நன்மை 

உண்டாம்‌ என்பதை உண்மையாக நம்பியிருங்கள்‌ என்னா 

லுங்களுக்கு நன்மை கிடைப்பது சத்தியம்‌. நான்‌ இன்னுங்‌ 
கொஞ்ச தினத்தில்‌ திருவருள்‌ வலத்தால்‌ வெளிப்படுகின்றேன்‌. 

அது பரியந்தம்‌ பொறுத்திருங்கள்‌. நான்‌ மிகவும்‌ 

சமீபத்தில்தானே வெளிப்படுவேன்‌. அஞ்சவேண்டாம்‌. 
சாலையை லகுவாய்‌ நடத்துங்கள்‌. திருச்சிற்றம்பலம்‌. 

8. சாலை சம்பந்திகளுக்கு இட்ட சமாதிக்‌ கட்டளை 

30-35-1974 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

அன்புள்ள நீங்கள்‌ சமரச வேத சன்மார்க்க சங்கத்‌ தருமச்‌ 

சாலைக்கு மிகவும்‌ உரிமையுடையீர்க ளாகலில்‌ உங்களுக்கு 

உண்மையுடன்‌ அறிவிப்பது. 

நீங்களும்‌ உங்களை அடுத்தவர்களும்‌ சிற்றம்பலத்‌ 
தந்தையார்‌ திருவருளாற்‌ சுகமாக வாழ்வீ ர்களாக, 

கர்ம கால முதலிய பேதங்களால்‌ யார்க்காயினுந்‌ தேக 

ஆனி நேரிட்டால்‌ தகனஞ்‌ செய்யாமல்‌ சமாதியில்‌ 
வைக்கவேண்டும்‌. இறந்தவர்கள்‌ திரும்பவு மெழுந்து நம்முடன்‌ 

இருக்கப்‌ பார்ப்போம்‌ என்கிற முழு நம்பிக்கையைக்‌ கொண்டு 

எவ்வளவுந்‌ துயரப்படாமலும்‌ அழுகுரல்‌ செய்யாமலும்‌ 

சிற்றம்பலக்‌ கடவுள்‌ சிந்தையுடனிருக்கவேண்டும்‌. புருடன்‌ 

இறந்தால்‌ மனைவி தாலி வாங்குதல்‌ வேண்டாம்‌. மனைவி 

இறந்தால்‌ புருடன்‌ வேறு கல்யாணப்‌ பிரயத்தனஞ்‌ 

செய்யவேண்டாம்‌. பிள்ளைகள்‌ இறந்தால்‌ சஞ்சலிக்க 

வேண்டாம்‌. கர்ம காரியங்கள்‌ ஒன்றுஞ்‌ செய்யவேண்டாம்‌. 

தெரிவிக்கத்தக்கவர்களுக்குத்‌ தெரிவித்து ஒரு தினத்தில்‌ 
நேரிட்டவர்களுக்கு நேரிட்டமட்டில்‌ அன்ன விரயஞ்‌ 



546 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

செய்யவேண்டும்‌. இவ்வாறு உண்மையாக நம்பிச்‌ செய்யுங்கள்‌. 

செய்திருந்தால்‌, சமரசவேத சன்மார்க்க சங்கமும்‌ மேற்படி 

தருமச்சாலையும்‌ நிலைபெற விளக்கஞ்‌ செய்யும்‌ 

பொருட்டாகவும்‌ சிதம்பரஞ்‌ கோயில்‌ திருச்சபைகைளைப்‌ 

புதுக்கி நிலைபெறவிளக்கஞ்‌ செய்யும்‌ பொருட்டாகவும்‌ 

கருணை கூர்ந்துஎனது தந்தையாராகிய எல்லாம்‌ வல்ல 

திருச்சிற்றம்பலக்‌ கடவுள்‌ பார்வதிபுரம்‌ சமரச வேத சன்மார்க்க 

சங்கத்‌ தருமச்சாலைக்கு எழுந்தருளிக்‌ காட்சி கொடுக்குந்‌. 

தருணம்‌ மிகவும்‌ அடுத்த சமீபமாக விருக்கின்றது அந்தத்‌ 

தருணத்தில்‌ சாலைக்கு உரியவர்களாக யிருந்து இறந்தவர்களை 

யெல்லாம்‌ எழுப்பிக்‌ கொடுத்தருளுவார்‌. இது சத்தியம்‌. இது 

சத்தியம்‌. இந்தக்‌ கடிதம்‌ வெளிப்பட்டறிந்து கொள்ளாமுன்‌ 

இறந்து தகனமானவர்களையும்‌ எழுப்பியருளுவார்‌. இது 

வெளிப்பட்டறிந்த பின்‌ தகனஞ்‌ செய்தல்‌ கூடாது அது 

சன்மார்க்கத்திற்கு தக்கதல்ல. ஆகலில்‌ மேற்கண்டபடி 
உண்மையான நம்பிக்கையுடன்‌ வாழ்வீர்களாக. 

எனக்கு உலக அறிவு தெரிந்தது தொட்டு எனது 

தந்தையார்‌ திருவருளை நாம்‌அடையும்‌ வரையில்‌, என்னுடன்‌ 

பழகியும்‌ என்னை நம்பி யடுத்தும்‌ என்னைக்‌ கேள்வியால்‌ 

விரும்பியும்‌ எனக்கு உரிமைப்பட்டும்‌ இருந்து இறந்தவர்களை 

யெல்லாம்‌ எழுப்பிக்‌ கொடுத்து சமரச சன்மார்க்க சங்கத்தை 

விருத்தி செய்விக்கத்‌ திருவுள்ளத்துக்‌ கருதிய பெருங்‌ கருணை 

வள்ளல்‌ சாலைக்கு உரியவர்களாக யிருந்தும்‌ அவ 

நம்பிக்கையுடன்‌ இருக்கின்றவர்கள்‌ விஷயத்திலும்‌ இந்த 

உபகாரம்‌ செய்தேயருளுவர்‌. ஆனால்‌ அவர்கள்‌ சன்மார்க்க 

சங்கத்திற்கு மாத்திரம்‌ அருகராகார்கள்‌. ஆகலில்‌ 
நம்பிக்கையுடன்‌ இருங்கள்‌. பெரிய களிப்பை யடைவீர்கள்‌. 

இது சத்தியம்‌. இது சத்தியம்‌. 

பிரமோதூத வருடம்‌ இப்படிக்கு 

பங்குனி மாதம்‌ 18 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

பார்வதிபுரம்‌ 



அழைப்புகள்‌, அறிவிப்புகள்‌, கட்டளைகள்‌ 547 

9. சன்மார்க்கப்‌ பெரும்பதி வருகை 12-48-1877 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

சுவாமிகளுக்குத்‌ தெரிவி ப்பது 

சுத்த சிவ சன்மார்க்கம்‌ ஒன்றே இனி எல்லா உலகத்தும்‌ 

வழங்கும்‌ இதற்கு எவ்விதப்பட்ட தடைகளும்‌ இல்லை. 

தடையற்ற பெருநெறி வழக்கம்‌ இக்காலந்தொட்டு அளவிறந்த 

நெடுங்கால வரையில்‌ வழங்கும்‌. அதன்மேலும்‌ அதன்மேலும்‌ 

வழங்கும்‌. பலவகைப்பட்ட சமய பேதங்களும்‌, 

சாத்திரபேதங்களும்‌, ஜாதிபேதங்களும்‌, ஆசாரபேதங்களும்‌ 

போய்‌, சுத்தசன்மார்க்கப்‌ பெருநெறி யொழுக்கம்‌ விளங்கும்‌. 

அது கடவுள்‌ சம்மதம்‌. இது 29 மாதத்திற்குமேல்‌. இப்போது 

வருகிற நமது கடவுள்‌ இதற்கு முன்‌ சமய சாத்திர புராணங்களில்‌ 

வந்ததாகச்‌ சொல்லுகின்ற பலவகைப்பட்ட ஏற்பாட்டுக்‌ 

கர்த்தர்கள்‌. மூர்த்திகள்‌, கடவுளர்‌, தேவர்‌, அடியார்‌, யோகி, 

ஞானி முதலானவர்களில்‌ ஒருவரல்ல. இப்படி சொல்லப்பட்ட 

எல்லா மூர்த்திகளும்‌, எல்லாத்தேவர்களும்‌, 

எல்லாக்கடவுளரும்‌, எல்லாத்‌ தலைவர்களும்‌, எல்லா 

யோகிகளும்‌, எல்லா ஞானிகளும்‌ தங்கள்‌ தங்கள்‌ 

அனுபவங்களைக்‌ குறித்து எதிர்பார்க்கின்றபடி 

எழுந்தருளுகின்ற தனித்தலைமைப்‌ பெரும்பதி. இது 

உண்மையாயின்‌ அந்தப்‌ பதியின்‌ அருளை நான்‌ பெறுவேன்‌, 

பெறுகின்றேன்‌, பெற்றேன்‌. என்னை யடுத்த தாங்களும்‌ 

பெறுதற்கு யாதொரு தடையு மில்லை. பெறுவீர்கள்‌, 

பெறுகின்றீர்கள்‌, பெற்றீர்கள்‌, அஞ்சவேண்டாம்‌. 

பிரஜோற்பத்தி சித்திரை 1. சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

10. சமரச வேத பாடசாலை 11-1-1872 

உ திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

இஃது சமரச வேத பாடசாலை 

இதில்‌ வாசிக்க விரும்புகின்றவர்கள்‌ ரத்ததை 

வயதிற்கு மேற்பட்டவர்களாகி, நல்லறிவு, கட்வுள்‌, பக்தி, 



548 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

உயிரிரக்கம்‌, பொது நோக்கம்‌, . திரிகரண அடக்கம்‌ முதலிய 

நற்குண ஒழுக்கங்களையும்‌ உண்மையுரைத்தல்‌, இன்‌ 

சொல்லாடல்‌, உயிர்க்குப்கரித்தல்‌ முதலிய நற்செய்கை 

ஒழுக்கங்களையும்‌ பெற்று சுத்த சன்மார்க்கத்திற்கு உரியவர்‌ 

களாகியிருத்தல்‌ வேண்டும்‌. 

இதில்‌ வாசிக்கின்றவர்களுக்கு சிலகாலம்‌ வாசித்து 

ஒருவாறு வாசிப்பிற்‌ பயிற்சி நேரிட்டால்‌, அந்தப்‌ பயிற்சிக்கும்‌ 

அவரவர்கள்‌ குடும்பத்திற்கும்‌ தக்கபடி மாதந்தோறும்‌ 

பொருளுதவி செய்யப்படும்‌. காலை மாலை சுமார்‌ ஐந்தைந்து 

நாழிகை வாசித்தல்‌ வேண்டும்‌. 

திருச்சிற்றம்பலம்‌. 

பிரஜோற்பத்தி வருடம்‌ தநுர்மதி 29 ல்க 

11. சத்திய ஞான சபை விளம்பரம்‌ 25-11-1872 

உ திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

உலகத்தினிடத்தே பெறுதற்கு மிகவும்‌ அருமையாகிய 

மனித தேகத்பை பெற்ற நண்பர்களே! 

அறிவு வந்த கால முதல்‌ அறிந்து அறியாத அற்புத 
அறிவுகளையும்‌, அடைந்து அறியாதஅற்புத குணங்களையும்‌, 

கேட்டு அறியாத அற்புதக்‌ கேள்விகளையும்‌, செய்து அறியாத 

அற்புதச்‌ செயல்களையும்‌, கண்டு அறியாத அற்புதக்‌ 

காட்சிகளையும்‌, அனுபவித்‌ தறியாத அற்புத 

அனுபவங்களையும்‌, இது தருணந்‌ தொடங்கிக்‌ 

கிடைக்கப்பெறுகின்றேன்‌ என்றுணருகின்ற ஓர்‌ சத்திய 

வுணர்ச்சியாற்‌ பெருங்களிப்புடையேனாகி இருக்கின்றேன்‌. 

நீவிர்களும்‌ அவ்வாறு பெற்றுப்‌ பெருங்களிப்பு 
அடைதல்‌ வேண்டும்‌ என்று எனக்குள்ளே நின்று நிறைந்து 

எழுந்து வெளிப்பட்ட எனது சுத்த சன்மார்க்க லக்ஷியமாகிய 

ஆன்நேய ஒருமைப்பாட்டு உரிமைப்‌ பேராசை பற்றியே இதனைத்‌ 

தெரிவி க்கின்றேன்‌. 

இயற்கையிற்றானே விளங்குகின்றவரா யுள்ளவ 

ரென்றும்‌, இயற்கையிற்றானே யுள்ளவராய்‌ விளங்குகின்ற 



அழைப்புகள்‌, அறிவிப்புகள்‌, கட்டளைகள்‌ 549 

வரென்றும்‌, இரண்டு படாத பூரண இன்பமானவ ரென்றும்‌, 

்‌ எல்லா அண்டங்களையும்‌, எல்லா உலகங்களையும்‌, எல்லாப்‌ 

பதங்களையும்‌, எல்லாச்‌ சத்திகளையும்‌, எல்லாச்‌ 
சத்தர்களையும்‌, எலலாக்‌ கலைகளையும்‌, எல்லாப்‌ 

பொருள்களையும்‌, எல்லாத்‌ தத்துவங்களையும்‌, எல்லாத்‌ 

தத்துவி களையும்‌, எல்லா உயிர்களையும்‌, எல்லாச்‌ செயல்‌ 

களையும்‌, எல்லா இச்சைகளையும்‌, எல்லா ஞானங்களையும்‌, 

எல்லாப்‌ பயன்களையும்‌, எல்லா அனுபவங்களையும்‌ 

.மற்றெல்லாவற்றையும்‌ தமது . திருவருட்‌ சத்தியால்‌ 

தோற்றுவித்தல்‌. வாழ்வித்தல்‌, குற்றம்‌ நீக்குவி த்தல்‌, பக்குவம்‌ 
வுருவி த்தல்‌, விளக்கஞ்‌ செய்வித்தல்‌, முதலிய 

பெருங்கருணைப்‌ பெருந்தொழில்களை இயற்றுவி க்கின்றவ 

ரென்றும்‌, எல்லாம்‌ ஆனவ ரென்றும்‌, ஒன்றும்‌ அல்லாதவ 
ரென்றும்‌, சர்வகாருணிய ரென்றும்‌, சர்வ வல்லபரென்றும்‌, 
எல்லாம்‌ உடையராய்த்தமக்கு ஒருவாற்றானும்‌. ஒப்புயர்‌ 

வில்லாத்‌ தனிப்பெருந்தலைமை அருட்பெருஞ்‌ ஜோதியர்‌ 

என்றும்‌ சத்திய அறிவால்‌ அறியப்படுகின்ற உண்மைக்‌ கடவுள்‌ 

ஒருவரே அகம்புற முதலிய எவ்விடத்தும்‌ நீக்கமின்றி நிறைந்த 
சுத்த மெய்யறிவென்னும்‌ பூரணப்‌ பொதுவெளியில்‌ அறிவார்‌ 

அறியும்‌ வண்ணங்க ளெல்லாமாக விளங்குகின்றார்‌. 

அவ்வாறு விளங்குகின்ற ஒருவரேயாகிய கடவுளை 

இவ்வுலகினிடத்தே ஜீவர்கள்‌ அறிந்துஅன்புசெய்து 

அருளையடைந்து அழிவில்லாத சத்திய சுகபூரணப்‌ 

பெருவாழ்வைப்‌ பெற்று வாழாமல்‌ , பல வேறு கற்பனைகளாற்‌ 

பலவேறு சமயங்களிலும்‌ பலவேறு மதங்களிலும்‌ பலவேறு 

மார்க்கங்களிலும்‌ பல வேறு லக்ஷியங்களைக்‌ கொண்டு, 

நெடுங்காலமும்‌ பிறந்து பிறந்து அவத்தை வசத்தர்களாகிச்‌ 

சிற்றறிவு மின்றி விரைந்து விரைந்து பல வேறு 
ஆபத்துகளினால்‌ துன்பத்தில்‌ அழுந்தி இறந்திறந்து வீண்‌ 
போகின்றார்கள்‌. 

இனி இசசீவர்கள்‌ விரைந்து விரைந்து இறந்து இறந்து 
வீண்போகாமல்‌, உண்மையறிவு, உண்மையன்பு, 

உண்மையிரக்க முதலிய சுபகுணங்களைப்‌ பெற்று நற்செய்கை 



550 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

யுடையராய்‌, எல்லாச்‌ சமயங்களுக்கும்‌, எல்லா மதங்களுக்கும்‌, 

எல்லா மார்க்கங்களுக்கும்‌ உண்மைப்‌ பொது நெறியாகி 

விளங்குஞ்‌ சுத்த சன்மார்க்கத்தைப்‌ பெற்று, பெருஞ்‌ 

சுகத்தைதயும்‌ பெருங்‌ களிப்பையும்‌ அடைந்து வாழும்‌ 
பொருட்டு, மேற்குறித்த உண்மைக்‌ கடவுள்‌ தாமே திருவுள்ளங்‌ 

கொண்டு சுத்த சன்‌ மார்க்கத்தின்‌ முக்கிய லக்ஷியமாகிய 

உண்மை விளக்கஞ்‌ செய்கின்ற ஓர்‌ ஞானசபையை இங்கே தமது 

திருவருட்‌ சம்மதத்தால்‌ இயற்றுவித்து “ இக்காலந்‌ தொடங்கி 
அளவு குறிக்கப்‌ படாத நெடுங்காலம்‌ அளவு குறிக்கப்படாத 

அற்புத சித்திகளெல்லாம்‌ விளங்க யாமே அமர்ந்து விளையாடு 

கின்றாம்‌”' என்னுந்‌ திருக்குறிப்பை வெளிப்படுத்தி, 
அருட்பெருஞ்‌ ஜோதியராய்‌ வீ ற்றிருக்கின்றார்‌. 

ஆகலின்‌, அடியிற்‌ குறித்த தருணந்‌*தொடங்கி வந்து 
வந்து தரிசிக்கப்‌ பெறுவீ ர்களாகிற்‌ கருதிய வண்ணம்‌ பெற்றுக்‌ 
களிப்படைவதும்‌ அன்றி, இறந்தவர்‌ உயிர்பெற்றெழுதல்‌ 
மூப்பினர்‌ இளமையைப்பெற்று நிற்றல்‌ முதலிய பலவகை 
அற்புதங்களைக்‌ கண்டு பெருங்களிப்பும்‌ அடைவீர்கள்‌. I 

இங்ஙனம்‌ 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

சென்னப்பட்டணம்‌ இராஜதானியைச்‌ சேர்ந்த கூடலூர்‌ ஜில்லா ழே 

தாலூகா வடலூர்‌ அல்லது பார்வதிபுரம்‌ 

12. சாலையிலுள்ளார்க்கு இட்ட ஒழுக்கக்‌ கட்டளை 9-3-1872 

அப்பாசாமி செட்டியா ரவர்களுக்கு, 

இந்த சாலையால்‌ எனக்கு மிகவும்‌ சலிப்‌ புண்டாகிறது. 

அந்த சலிப்பு இரண்டு பக்கத்திலும்‌ உபத்திரவம்‌ பண்ணும்‌. 

ஆதலால்‌ சாலையிலிருக்கிறவர்க ளெல்லாம்‌ சன்மார்க்கத்திற்கு 

ஒத்து வாயடங்கி மனமடங்கி இருக்க வேண்டும்‌. என்மேற்‌ 

பழியில்லை. சொல்லிவிட்டேன்‌. பின்பு வந்ததைப்பட 

வேண்டும்‌. 

பிரஜோத்பத்தி வருடம்‌ மாசிமாதம்‌ 28 

*அடி.யிற்‌ தருணம்‌ எதுவும்‌ குறிக்கப்பெற வில்லை. சபைத்‌ தொடக்க 

நாளில்‌ 25-1-187.2-ல்‌ வெளியிட்டதெனக்‌ கொள்வது பொருத்தம்‌. 



அழைப்புகள்‌, அறிவிப்புகள்‌, கட்டளைகள்‌ 55] 

13. சன்மார்க்கப்பிரார்த்தனை 12-5-1872 

ஸ்ரீ பார்வதிபுரம்‌ என்னும்‌ உத்தரஞானசிதம்பரத்‌ 

திருப்பதிக்‌ கண்ணே அகிலாதாரமாய்‌ விளங்கும்‌ ஸ்ரீ சமரச 

வேத சன்மார்க்க சங்கத்துப்‌ பெருந்தலைமைப்‌ பதியாக 

வீற்றிருந்தருளும்‌ அருட்பெருஞ்‌ சோதியராகிய எமது 

ஆண்டவனார்‌ திருச்சந்நிதிக்கு யானெனும்‌ போத நாச 

வந்தனஞ்‌ செய்த விண்ணப்பம்‌. f= 

எம்மிறையவரே! இது பரியந்தம்‌ யானாகத்‌ தேடியதோர்‌ 

பொருளென்ப தில்லை ஆகவே, தேவரீர்‌ பெருங்கருணையால்‌ 
என்னை உய்யக்கொள்ள உபகரித்தருளிய உடல்‌ பொருளாவி 

என்னும்‌ மூன்றையும்‌ அறியாமையால்‌ யான்‌ எனது என்று 

கொண்டதோர்‌ சுதந்தரமானது துன்ப வின்ப விளைவுக்கு 

ஆதாரமாய்‌ இன்றைய வரையில்‌ என்னைப்‌ பற்றி இருந்த 

தொன்றை யான்‌ பெரும்‌ பொருளாக வெண்ணி நின்றனன்‌, 
ஆதலால்‌ அச்‌ சமரச சன்மார்க்க சங்கத்துச்‌ சாதுக்கள்‌ சமுகத்து 

நிற்கப்பெற்ற விசேடத்தால்‌ அத்‌ தற்சுதந்தரப்‌ பொருளைத்‌ 

தேவரீர்‌ பெருங்‌ கருணைச்‌ சந்நிதி முன்னே அர்ப்பித்தனன்‌. 
இனி, தேவரீர்‌ அதனை அருள்‌ வசமாக்கி ஏழையாகிய 
என்னையும்‌ என்னை யடுத்த சுற்றம்‌ என்னோடு பழகிய நட்பின 

ராதியரையும்‌ உய்யக்‌ கொண்டருளுக. 

ஆங்கிரச வருடம்‌ இங்ஙனம்‌ 

வைகாசி 1 அடிமை கல்பட்டு. இராமலிங்கம்‌ 

மேட்டுக்குப்பம்‌ 

74, சபை வழிபாட்டு விதி 18-7-1872 

உ திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

ஞானசபை விளக்க விபவ பத்திரிகை. 

அன்புடைய நம்மவர்களுக்கு வந்தனம்‌. 

இன்று தொடங்கி சபைக்கு சமரச சுத்த சன்மார்க்க 

சத்திய ஞானசபை யென்றும்‌, சாலைக்கு சமரச சுத்த 

சன்மார்க்க சத்திய தருமச்சாலை யென்றும்‌, சங்கத்திற்கு சமரச 



552 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சுத்த சன்மார்க்க சத்தியச்‌ சங்க மென்றும்‌ திருபெயர்‌ வழங்குதல்‌ 

வேண்டும்‌. 

இன்று தொடங்கி அருட்பெருஞ்சோதி ஆண்டவரது 

அருட்பெருஞ்சித்தி வெளிப்படும்வரைக்கும்‌ 

ஞானசபைக்குள்ளே தகரக்‌ கண்ணாடி விளக்கு வைத்தல்‌ 

வேண்டும்‌. பித்தளை முதலியவற்றாற்‌ செய்த குத்துவிளக்கு 

வேண்டாம்‌. ' மேலேற்றுகிற குளோப்பு முதலிய விளக்குகளும்‌ 
வேண்டாம்‌. தகரக்‌ கண்ணாடி விளக்கு வைக்குங்‌ காலத்தில்‌, 

தகுதியுள்ள நம்மவர்கள்‌ தேகசுத்தி கரணசத்தி யுடைவர்களாய்‌ 
திருவாயிற்படிப்‌ புறத்தி லிருந்துகொண்டு விளக்கேற்றி, 

பன்னிரண்டு வயதிற்கு உட்பட்ட சிறுவர்‌ கையிறி 
கொடுத்தாவது எழுபத்திரண்டு வயதிற்கு மேற்பட்ட பெரியர்‌ 

கையிற்‌ கொடுத்தாவது, உட்புற வாயில்களுக்குச்‌ சமீபங்களில்‌ 

வைத்து வரச்‌ செய்விக்கவேண்டும்‌. நாலு நாளைக்கு ஒரு 

விசை காலையில்‌ மேற்குறித்த சிறியரைக்‌ கொண்டாயினும்‌ 

பெரியரைக்‌ கொண்டாயினும்‌ உள்ளே தூசு துடைப்பிக்க 

வேண்டும்‌. தூசு துடைக்க புகும்போது நீராடி சுத்த 

தேகத்தோடு கால்களில்‌ வத்திரம்‌ சுற்றிக்கொண்டு புகுந்து 

முட்டிக்கா விட்டுக்‌ கொண்டு தூசு துடைக்கச்‌ செய்விக்க 

வேண்டும்‌. விளக்கு வைக்கின்ற போதும்‌ இங்ஙனமே 

செய்விக்க வேண்டும்‌. விளக்கு வைத்தற்கும்‌ தூசு 
துடைத்தற்கும்‌ தொடங்குகின்ற பன்னிரண்டு வயதிற்கு உட்பட்ட 
சிறுவரும்‌ எழுபத்திரண்டு வயதிற்கு மேற்பட்ட பெரியரும்‌ 

பொருள்‌, இடம்‌, போகம்‌ முதலியவற்றில்‌ சிறிதும்‌ இச்சை 

இல்லாதவர்களாய்‌ தெய்வ நினைப்புள்ளவர்களாய்‌ 
அன்புடையவர்களாயிருத்தல்‌ வேண்டும்‌. விளக்கு 
வைக்கும்போதும்‌ தூசு துடைக்கும்போதும்‌ நம்மவர்களில்‌ 

நேர்ந்தவர்கள்‌ புறத்தில்‌ நின்று பரிசுத்தராய்‌ மெல்லெனத்‌ 

துதிசெய்தல்‌ வேண்டும்‌. யாவரும்‌ யாதொரு காரியம்‌ குறித்தும்‌ 

தற்காலம்‌ உள்ளே போதல்‌ கூடாது. ஞானசபைத்‌ திறவுகோல்‌ 
ஒருவர்‌ கையிலும்‌ வெளிப்பட விருக்கப்படாது. அத்‌ 

திறவுகோலை வேறொரு பெட்டிக்குள்‌ வைத்து அப்‌ பெட்டியைப்‌ 



அழைப்புகள்‌, அறிவிப்புகள்‌, கட்டளைகள்‌ 553 

புட்டி அப்‌ பெட்டியைப்‌ பொற்சபைக்குள்‌ வைத்து அப்‌ பெட்டித்‌ 

திறவுகோலை ஆஸ்தான காவல்‌ உத்தரவாதியா யிருக்கின்றவர்‌ 

கையில்‌ ஒப்புவி த்தல்‌ வேண்டும்‌. 

தொடர்ச்சி காலம்‌ நேர்ந்த தருணம்‌ எழுதுகிறேன்‌. 

ஆங்கிரச வருடம்‌ இங்ஙனம்‌ 

ஆடி 5 சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

15. சன்‌ மார்க்க சங்கத்தார்‌ பழக்க விதி 25-11-1872 

சித்திவளாகத்திலும்‌ தருமச்சாலையிலும்‌ வசிப்பவர்கள்‌ 

பரஸ்பரம்‌ பழகுவதற்கு எச்சரிப்புப்‌ பத்திரிகை 

ஆங்கிரச வருடம்‌ கார்த்திகை மாதம்‌ 12 

ஆண்டவர்‌ ஒருவர்‌ உள்ளார்‌ என்றும்‌, அவர்‌ பொதுப்பட 

உலகத்தி லுள்ளார்‌ யாவரும்‌ சன்மார்க்கப்‌ பெரும்பயன்‌ பெற்று 

நித்திய வாழ்வு வாழ்தற்பொருட்டு வெளிப்படக்‌ 

காரியப்படுகின்றனர்‌ என்றும்‌, அதுகாலையில்‌ நாமும்‌ 

ஆன்மலாபத்தைப்‌ பெற்றுக்‌ கொள்ளுவோம்‌ எனவும்‌ நம்பி 

இங்கே வசிக்கும்‌ யாவரும்‌ வழிபாடு விஷயத்தில்‌ ஒரு தடையும்‌ 

சொல்லாது ஒத்து இருத்தல்‌ அவசியம்‌. அன்றியும்‌ கால 

பேதத்தால்‌ அல்லது மற்றவகையால்‌ அவ்வத்‌ தருணங்களில்‌ 

நேரிடும்‌ குரோதத்தால்‌ விளையும்‌ துவேஷாதிகள்‌ 
உண்டாயினாலும்‌ அல்லது உண்டாகிறதா யிருந்தாலும்‌ 

உடனே ஜாக்கிரதைப்‌ பட்டு அதை முற்றிலும்‌ மறந்துவிடல்‌ 

வேண்டும்‌. அப்படி யிருத்தல்‌ மேல்விளைவை யுண்டுபண்ணா 

திருக்கும்‌. அப்படி இனிமேல்‌ ஒருவரை யொருவர்‌ 

அதிக்கிரமித்த வார்த்தைகளால்‌ சண்டை விளையத்‌ தக்கதாக 

வைதாலும்‌ அப்படி வைதவர்களையும்‌ அந்த வைதலைக்‌ : 

கேட்டுச்‌ சகிப்பவர்களோடு மறுபடி அத்‌ துவேஷத்தை ஒருங்கே - 

விட்டுமறந்து மனக்கலப்புடன்‌ மருவுதல்‌ வேண்டுவது. அப்படி 

மருவதார்களையும்‌ உடனே ஒதுக்கிவிட வேண்டுவது. அல்லது 
குரோத்த்தால்‌ விளையும்‌ அக்கிரம அதிக்கரம வார்த்தைகளைக்‌ 

கேட்டு தாங்கள்‌ எதிர்த்து வார்த்தையாடாமல்‌ கூட்டத்தாரில்‌ 

அப்போது இருக்க வாய்ந்த இரண்டொருவர்க்குத்‌ தெரிவி த்தல்‌ 



554 . திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ ப்குதி 

வேண்டும்‌. அப்படி தெரிவி க்காதவர்களும்‌ எதிர்த்துச்‌ சண்டை 

தொடுப்பவர்களும்‌ இங்கிருத்த லனாவசியம்‌. அப்படிப்பட்ட 

வர்களை ஒரு பேச்சு மில்லாமல்‌ இந்த இடம்‌ விட்டுப்‌ போய்வி டத்‌ 

த்க்க சேயுத்கி ஒவ்வொருவரும்‌ செய்தல்‌ வேண்டுவது. 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

16. சித்திவளாக விளம்பரம்‌ 8-9-1873 

1 திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

உலக அறிவிப்புப்‌ பத்திரிகை 

ஞானசித்திபுர . மென்றும்‌ உத்தரஞானசிதம்பர 
மென்றும்‌ பிரமாணிக்கப்படுகின்ற வடலூர்‌ சத்திய ஞான 

சபைக்கு முக்கிய சம்பந்த முடையதாகி அடுத்த கருங்குழி 

யெல்லை மேட்டுக்குப்பத்தில்‌ வழி படப்படுகின்ற சித்திவளா 

கத்தில்‌ வந்திருக்கின்றவர்களும்‌, வருகின்ற வர்களும்‌, 
வருபவர்களுமாகிய ஜனங்களுக்கு அறிவி ப்பது. 

மேற்குறித்த விடத்தில்‌ இந்த மாதத்திற்‌ கடுத்த புரட்டாசி 
மாதம்‌ ஐந்தாம்‌ தேதியில்‌ அற்புத விளக்கம்‌ நேரிடுவதாக ஓர்‌ 

வதந்தி வழங்கப்‌ படுகின்றது. அது கேள்வி ப்பட்டு நம்புதலோடு 

நீங்கள்‌, நீர்களும்‌ பொருள்‌ வகையாலும்‌ தேக வகையாலும்‌ 
உழைப்‌ பெடுத்துக்‌ கொண்டு பின்பு நிட்டூரப்பட்டுக்‌ 

கொள்ளுதல்‌ வேண்டாம்‌. அந்தக்‌ கேள்வி உண்மையல்ல. 

இவ்வி டத்தில்‌ அற்புதம்‌ விளங்குவது மெய்யோ பொய்யோ, 

-இந்தக்காலமோ எந்தக்காலமோ,  ஆகலில்‌, இந்த 

அறிவிப்பினால்‌ ஜாக்கிரதையோடு உங்களுங்களுக்கு அடுத்த 

காரியங்க ளெவையோ அவைகளைச்‌ செய்வீர்களாக. 

ஸ்ரீமுக வருடம்‌ இங்ஙனம்‌ 
ஆவணி 25 I சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌. 

மேட்டுக்குப்ப மென்னும்‌ 

சித்திவளாகம்‌ 



அழைப்புகள்‌, அறிவிப்புகள்‌, கட்டளைகள்‌ 555 

17. சித்திவளாக வழிபாட்டு விதி 1873 

பெருமானார்‌ ஸ்ரீமுக வருடம்‌ கார்த்திகை மாதத்தில்‌ 

உள்ளிருந்த விளக்கைத்‌ திருமாளிகைப்‌ புறத்தில்‌ வைத்து, 

“இதைத்‌ தடைபடாது ஆராதியுங்கள்‌. இந்தக்கதவைச்‌ 

சாத்திவி டப்‌ போகின்றேன்‌. இனி கொஞ்சகாலம்‌ எல்லோரும்‌- 

ஆண்டவர்‌ இப்போது தீப முன்னிலையில்‌ : 

விளங்குகின்றபடியால்‌- உங்களுடைய காலத்தை வீணிற்‌ 

கழிக்காமல்‌, நினைந்து நினைந்து” என்னும்‌ தொடக்கமுடைய- 

28 பாசுர மடங்கிய-பாடலிற்‌ கண்டபடி தெய்வபாவனையை 

இந்தத்‌ தீபத்திற்‌ செய்யுங்கள்‌. நானிப்போது இந்த உடம்பி 

லிருக்கின்றேன்‌. இனி எல்லா உடம்பிலும்‌ புகுந்து 

கொள்வேன்‌.” 

என்று திருவாய்மலர்ந்‌ தருளினார்கள்‌. 

18. சன்மார்க்க சங்கத்தார்க்கு இட்ட இறுதிக்‌ கட்டளை 

30-1-1874 
ஸ்ரீமுக வருடம்‌ தை 19 

“ நான்‌ உள்ளே பத்துப்‌ பதினைந்து தின 
மிருக்கப்போகின்றேன்‌. பார்த்து அவநம்பிக்கை 

யடையாதீர்கள்‌. ஒருகால்‌ பார்க்க நேர்ந்து பார்த்தால்‌ 
யாருக்கும்‌ தோன்றாது வெறு வீடாகத்தான்‌ 
இருக்கும்படி ஆண்டவர்‌ செய்விப்பார்‌. என்னைக்‌ . 

காட்டி க்கொடார்‌.” | 

அழைப்புகள்‌, அறிவிப்புகள்‌, கட்டளைகள்‌ 
முற்றுப்பெற்றன. 



556 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

விண்ணப்பங்கள்‌ 

1. சுத்த சன்மார்க்க சத்தியச்‌ சிறு விண்ணப்பம்‌ 

இயற்கை உண்மையரென்றும்‌, இயற்கை 

அறிவி னரென்றும்‌, இயற்கை இன்பின ரென்றும்‌, 

நிர்க்குணரென்றும்‌, சிற்குணரென்றும்‌ நித்தியரென்றும்‌, 

சத்தியரென்றும்‌, ஏக ரென்றும்‌, அநேக ரென்றும்‌, ஆதிய 

ரென்றும்‌, அனாதிய ரென்றும்‌, அமல ரென்றும்‌, 

அருட்பெருஞ்ஜோதிய ரென்றும்‌, அற்புத ரென்றும்‌, நிரதிசய 

ரென்றும்‌, எல்லாமானவ ரென்றும்‌, எல்லா முடையவ 

ரென்றும்‌, எல்லாம்‌ வல்லவ ரென்றும்‌, குறிக்கப்படுதல்‌ 

முதலிய அளவு கடந்த திருக்குறிப்புத்‌ திருவார்த்தைகளாற்‌ சுத்த 
சன்மார்க்க ஞானிகள்‌ துதித்தும்‌, நினைத்தும்‌, உணர்ந்தும்‌, 

புணர்ந்தும்‌ அனுபவிக்க விளங்குகின்ற தனித்‌ தலைமைப்‌ 

பெரும்‌ பதியாகிய பெருங்‌ கருணைக்‌ கடவுளே! தேவரீர்‌ 

திருவருட்‌ சமுகத்தில்‌ துரும்பினுஞ்‌ சிறியேமாகிய யாங்கள்‌ 

சிற்றறிவாற்‌ செய்துகொள்ளும்‌ சிறு விண்ணப்பங்களைத்‌ 

திருச்செவிக்‌ கேற்‌ பித்தருளி யெங்களை இரக்ஷித்தருளல்‌ 

வேண்டும்‌. 

எல்லாச்‌ சத்திகளும்‌, எல்லாச்‌ சத்தர்களும்‌, எல்லாத்‌ 

தலைவர்களும்‌ அறிந்துகொள்ளுதற்கு மிகவு மரியதாய்‌, 

எல்லாத்‌ தத்துவங்களுக்கும்‌ எல்லாத்‌ தத்துவி களுக்கும்‌ 

அப்பால்‌ அப்பாலாய்‌ விளங்கும்‌ ஓர்‌ சுத்த ஞான வெளியில்‌ 

தமக்கு ஒரு விதத்தாலும்‌ ஒப்புயர்வு சிறிதுங்‌ குறிக்கப்படாத 

தனிப்பெருந்‌ தலைமை அருட்பெருஞ்ஜோதியராக 

விளங்குகின்ற தேவரீரது தனிப்‌ பெருந்‌ தன்மைக்கு 
மெய்யறிவுடையோரால்‌ விதிக்கப்பட்ட வேதாகமங்களும்‌ 

பெருந்தகை வாசகத்தைப்‌ பெறாது சிறுதகை வாசகங்களைப்‌ 

பெற்றுத்‌ திகைப்படை கின்றன என்றால்‌, மலத்திற்‌ புழுத்த 

புழுவினுஞ்‌ சிறியேமாகிய யாங்கள்‌ திருச்சமுகத்தில்‌ 

விண்ணப்பித்தற்‌ குரிய பெருந்தகை வாசகத்தை 

எவ்வாறறிவோம்‌! எங்ஙனஞ்‌ செய்வோம்‌ ! ஆகலில்‌, 

கருணாநிதியாகிய கடவுளே! யாங்கள்‌ விண்ணப்பிக்கின்ற 



விண்ணப்பங்கள்‌ 557 

அற்ப வாசகத்தில்‌ உரிமை நோக்காது அங்கீகரித்தருளி 

யெங்களைக்‌ காத்தருளல்‌ வேண்டும்‌. 

தாயினுஞ்‌ சிறந்த தயவுடைக்‌ கடவுளே! இயற்கையே 

அஞ்ஞான விருளில்‌ அஞ்ஞான வுருவில்‌ அஞ்ஞானிகளாய்‌ 

அஞ்ஞானத்திற்‌ பயின்று ஏதுந்‌ தெரியாது கிடழ்த எங்களைத்‌ 

தேவரீர்‌ பெருங்‌ கருணையாற்‌ பவுதிக வுடம்பிற்‌ சிறிதறிவு 

தோற்றி விடுத்த அஞ்ஞான்று தொட்டு இஞ்ஞான்று வரையும்‌, 

அது கொண்டு அறிவே வடிவாய்‌, அறிவே யுருவாய்‌, அறிவே 

பொறியாய்‌, அறிவே மனமாய்‌, அறிவே யறிவாய்‌, அறிவே 

யனுபவமாய்‌ அனுபவிக்கத்‌ தெரிந்துகொள்ளாது, குற்றமே 

வடிவாய்க்‌, குற்றமே யுருவாய்க்‌, குற்றமே பொறியாய்க்‌, 

குற்றமே மனமாய்க்‌, குற்றமே யறிவாய்க்‌, குற்றமேயனுபவமாய்‌ 

அனுபவி க்கின்ற சிறியேங்கள்‌ திருச்சமுகத்தில்‌ விண்ணப்பிக்‌ 

கின்ற விண்ணப்பமும்‌ குற்றமே வடிவாய்க்‌ குற்றமே 

குறிக்குமென்‌ றறிந்தோ மாயினும்‌, குற்றங்‌ குறியாத வகை 

விண்ணப்பஞ்‌ செய்தற்கு ஒருவாற்றானு முணர்ச்சி யில்லோ 

மாதலிற்‌ றுணிவு கொண்டு விண்ணப்பிக்கின்றோம்‌. 

குற்றங்களையே குணங்களாகக்‌ கொள்ளுதல்‌ தேவரீர்‌ திருவருட்‌ 
பெருமைக்கியற்கையாதலின்‌ இவ்விண்ணப்பங்களிற்‌ குற்றங்‌ 

குறியாது கடைக்கணித்தருளிக்‌ கருணை செய்தல்‌ வேண்டும்‌. 

அஞ்ஞான விருளில்‌ ஒன்றுந்‌ தெரியா துணர்ச்சி 

யின்றிக்கடந்த காலம்போக, அவ்விருளை விட்டு நீங்கிய 
காலத்தே, இவ்வுலகினிடத்து புல்‌, நெல்‌, மரம்‌, செடி, பூடு 

முதலியவாகவும்‌ கல்‌, மலை, குன்று முதவியவாகவும்‌ பிறந்து 

பிறந்து, களையுண்டல்‌, வெட்டுண்டல்‌, அறுப்புண்டல்‌, 

கிள்ளுண்டல்‌, உலர்ப்புண்டல்‌, உடைப்புண்டல்‌, வெடிப்‌ 

புண்டல்‌ முதலிய பலவேறு அவத்தைகளால்‌ இறந்து இறந்து 

அத்தாவரயோனி வர்க்கங்களெல்லாஞ்‌ சென்று சென்று, 

உழன்று உழன்று அலுப்படைந்தேம்‌: பின்னர்‌ எறும்பு, செல்‌, 

புழு, பாம்பு, உடும்பு, பல்லி முதலியவாகவும்‌ தவளை, 

சிறுமீன்‌, முதலை, சுறா, திமிங்கிலம்‌ முதவியவாகவும்‌ பிறந்து 
பிறந்து, தேய்ப்புண்டல்‌, நசுக்குண்டல்‌, அடியுண்டல்‌, 

பிடியுண்டல்‌ முதலிய பல வேறு அவத்தைகளால்‌ இறந்து 



558 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

இறந்து அவ்‌ வுர்வன நீர்‌ வாழ்வன யோனிவர்க்கங்க ளெல்லாஞ்‌ 

சென்று சென்று, உழன்று உழன்று.அலுப்படைந்தோம்‌; பின்னர்‌ 

ஈ, வண்டு, தும்பி, குருவி, காக்கை, பருந்து, கழுகு முதலிய 

வாகப்‌ பிறந்து பிறந்து, அடியுண்டல்‌ பிடியுண்டல்‌, அலைப்‌ 

புண்டல்‌, உலைப்புண்டல்‌ முதலிய பலவேறு அவத்தைகளால்‌ 

இறந்திறந்து அப்பறவையோனி வர்க்கங்‌ களெல்லாஞ்‌ சென்று 

சென்று உழன்‌ றுழன்று : அலுப்படைந்தோம்‌; பின்னர்‌ அணில்‌, 

குரங்கு, நாய்‌, பன்றி, பூனை, ஆடு, மாடு, யானை, குதிரை, 

புலி, கரடி முதலியவாகப்‌ பிறந்து பிறந்து பிடியுண்டல்‌, 

அடியுண்டல்‌, குத்துண்டல்‌, வெட்டுண்டல்‌, தாக்குண்டல்‌, 

கட்டுண்டல்‌, தட்டுண்டல்‌ முதலிய பல்வேறு அவத்தைகளால்‌ 

இறந்திறந்து அவ்வி லங்குயோனி வர்க்கங்க ளெல்லாஞ்‌ சென்று 

சென்று, உழன்றுழன்று அலுப்படைந்தோம்‌; । பின்னா்‌ 

பைசாசசர்‌, பூதர்‌, இராக்கதர்‌, அசுரர்‌, சுரர்‌ முதலியராகப்‌ 

பிறந்து பிறந்து, அலைப்படுதல்‌, அகப்படுதல்‌, அகங்கரித்தல்‌, 

அதிகரித்தல்‌, மறந்து நிற்றல்‌, நினைந்து நிற்றல்‌, மயக்குறுதல்‌, 
திகைப்புறுதல்‌, போரிடுதல்‌, கொலைபடுதல்‌ முதலிய பல்வேறு 

அவத்தை களால்‌ இறந்து இறந்து அத்தேவயோனி வர்க்கங்க 

ளெல்லாஞ்‌ சென்று சென்று, உழன்‌ றுழன்று 

அலுப்படைந்தேம்‌: பின்னர்‌ காட்ட கத்தார்‌ கரவுசெய்வார்‌ 

கொலை செய்வார்‌ முதலியராகப்‌ பிறந்து பிறந்து பயப்படல்‌, 

சிறைப்படல்‌, சிதைபடல்‌ முதலிய அவத்தைகளால்‌ இறந்திறந்து 

அந்நரகயோனி வர்க்கங்க ளெல்லாஞ்‌ சென்று சென்று, உழன்‌ 

றுழன்று அலுப்படைந்தேம்‌.” 
அங்ஙனம்‌ யாங்கள்‌ அப்பிறவிகள்‌ தோறும்‌ அடைந்த 

அலுப்பும்‌ அச்சமும்‌ அவலமும்‌ களைப்பும்‌ துன்பமும்‌, திருவுளத்‌ 

1. புல்லாகிப்‌ பூடாய்ப்‌ புழுவாய்‌ மரமாகிப்‌ 

பல்விருக மாகிப்‌ பறவையாய்ப்‌ பாம்பாகிக்‌ 

கல்லாய்‌ மனிதராய்ப்‌ பேயாய்க்‌ கணங்களாய்‌ 

வல்லசுர ராகி முனிவராய்த்‌ தேவராய்ச்‌ 

செல்லா ௮ நின்றஇத்‌ தாவர சங்கமத்துள்‌ 

எல்லாப்‌ பிறப்பும்‌ பிறந்திளைத்தேன்‌ எம்பெருமான்‌ 

- சிவபுராணம்‌ 26-31 

என்னும்‌ திருவாசகப்‌ பகுதி ஈண்டு ஒப்பு நோக்குதற்குரியது. 



விண்ணப்பங்கள்‌ 559 

தடைத்து இரங்கியருளி அழியாப்‌ பெருவாழ்வைப்‌ 
பெறுதற்குரிய உயரறிவுடைய இம்மனித தேகத்தில்‌ 
செலுத்தியருளிய தேவரீரது பெருங்கருணைக்கு யாங்கள்‌ 
செய்யுங்‌ கைம்மாறு ஒன்றுந்‌ தெரிந்தோ மில்லை. 

உயிர்களின்‌ அகத்தும்‌ புறத்தும்‌ அகப்புறத்தும்‌ 
புறப்புறத்தும்‌ நீக்கமின்றி நிறைந்து விளங்குகின்ற 
அருட்பெருஞ்ஜோதி ஆண்டவரே! இம்மனித தேகத்திற்‌ 

'செலுத்திய காலத்திலும்‌ தாய்‌ வயிற்றிலும்‌ சிசுப்‌ பருவத்திலும்‌ 
குமாரப்‌ பருவத்திலும்‌ பல வேறு அவத்தைகளால்‌ அறிவின்றி 

யிருந்தோமாகவில்‌, தேவரீர்‌ பெருங்‌ கருணைத்‌ திறத்தை 
யறிந்து கொள்ளாமல்‌ வீண்போது கழித்தோம்‌. அப்பருவங்‌ ' 
கழிய இப்பருவத்தினிடத்தே, எல்லா அண்டங்களையும்‌, எல்லா 

உலகங்களையும்‌, எல்லா உயிர்களையும்‌, எல்லாப்‌ 

பொருள்களையும்‌, மற்றை யெல்லாவற்றையும்‌ தோற்றுவித்தும்‌, 

விளக்கஞ்‌ செய்வித்தும்‌, துரிசு நீக்குவித்தும்‌, பக்குவம்‌ 
வருவித்தும்‌, பலன்‌ தருவித்தும்‌,* எங்கும்‌ பூரணராகி 

விளங்குகின்ற ஓர்‌ உண்மைக்‌ கடவுள்‌ உண்டென்றும்‌, 
அக்கடவுளை உண்மையன்பாற்‌ கருத்திற்‌ கருதி வழிபாடு 
செய்யின்‌ அக்கடவுள்‌ திருவருள்‌ நமது கருத்தின்கண்‌ 

வெளிப்பட்டு விளங்கு மென்றும்‌, அத்‌ திருவருள்‌ விளக்கத்தால்‌ 
மரணம்‌, பிணி, மூப்பு, பயம்‌, துன்பம்‌ முதலிய அவத்தைக 

ளெல்லாவற்றையும்‌ தவிர்த்து எக்காலத்தும்‌ எவ்விடத்தும்‌ 

எவ்விதத்தும்‌ எவ்வளவுந்‌ தடைபடாத பேரின்ப சித்திப்‌ 

பெருவாழ்வை யடைதல்‌ கூடுமென்றும்‌, எங்கள்‌ அறிவில்‌ 

தேவரீர்‌ திருவருளால்‌ உண்மைப்பட வுணர்த்தியருளப்‌ 
பெற்றோம்‌. அவ்வுணர்ச்சியைப்‌ பெற்றது தொடங்கிக்‌ கடவுள்‌ 

வழிபாடு எஞ்ஞான்று செய்வோம்‌? கடவுள்‌ திருவருள்‌ 

விளக்கம்‌ எந்நாளடைவோம்‌? மரணம்‌, பிணி, மூப்பு முதலிய 

அவத்தைகள்‌ எப்போது நீங்கும்‌ 2 என்று மழியாத பேரின்ப 

சித்தி எக்காலங்‌ கிடைக்கும்‌? என்று எண்ணி யெண்ணி 

2. தோற்றுவித்தல்‌-சிருட்டி. விளக்கஞ்‌ செய்வித்தல்‌... திதி. துரிசு 

நீக்குவித்தல்‌-சங்காரம்‌. பக்குவம்‌ வருவித்தல்‌-திரோபவம்‌. பலன்‌ 

தருவி த்தல்‌- அனுக்கிரகம்‌. 



560 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

வழிதுறை தெரியாமல்‌ வருந்திநின்ற தருணத்தே. 
களைப்பறித்துதவுங்‌ கருணைக்‌ கடலாகிய கடவுளே! 

தேவரீர்‌ ' நெடுங்காலம்‌ மரண முதலாகிய அவத்தைகளால்‌ 
துன்பமுற்றுக்‌ களைப்படைந்த உங்களை அவ்வவத்தைகளி 

னின்றும்‌ நீக்கிக்‌ களைப்புங்‌ கலக்கமுந்‌ தவிர்த்து அழியாத 
பேரின்‌ பசித்தியை அடைவித்தற்‌ பொருட்டாகவே பூர்வஞான 

சிதம்பரத்தின்‌ வடபால்‌ பார்வதிபுரமென்று குறிக்கப்படுகின்ற 

உத்தர ஞான சித்திபுரத்தில்‌ யாம்‌ அளவு கடந்த நெடுங்காலம்‌ 

சித்தியெல்லாம்‌ விளங்கத்‌ திருவருள்‌ நடஞ்செய்வோ” மென்றும்‌ 

அது தருணம்‌ மிகவும்‌ அடுத்து சமீபித்த தருண” மென்றும்‌, 

'அப்பதியினிடத்தே யாம்‌ அருள்நடம்‌ புரிதற்கு அடையாளமாக 

ஓர்‌ ஞானசபை காணுதல்‌ வேண்டு” மென்றும்‌ திருவருட்‌ 

குறிப்பால்‌ அறிவித்தது மன்றி, அருளுருவாகி எங்க ளகத்தும்‌ 

புறத்தும்‌ அமர்ந்தருளி யாதோர்‌ தடைகளுமின்றி 

அத்திருஞானசபையுந்‌ தோன்றி விளங்கச்‌ செய்வி த்தருளிய 

தேவரீர்‌ பெருங்கருணையைக்‌ கருதுந்தோறும்‌ பெருங்களிப்‌ 

படைகின்றோம்‌. இனி அத்திருஞானசபையை அலங்கரித்தல்‌ 

வேண்டுமெனக்‌ . குறிப்பித்த வண்ணம்‌ அலங்கரிக்கத்‌ 

தொடங்குகின்றோம்‌. அருட்பெருஞ்ஜோதி யாண்டவரே ! 

௪ தேவரீர்‌ அருளுருவாகி எங்கள்‌ அகத்தும்‌ புறத்தும்‌ அமர்ந்தருளி 
யாங்கள்‌ செய்யும்‌ இவ்வலங்காரத்‌ திருப்பணியில்‌ 

எவ்விதத்தாலும்‌ யாதொரு தடையும்‌ வாராத வண்ணஞ்‌ 

செய்வித்து அவ்வலங்காரத்‌ திருப்பணியை முற்றுவி த்தருளல்‌ 

வேண்டும்‌. சர்வ வல்லபராகிய தனித்தலைமைக்‌ கடவுளே ! 

அத்திருவலங்காரத்‌ திருப்பணி முற்றிய தருணத்தே தேவரீர்‌ 
அமர்ந்தருளி அற்புதத்திருவருள்‌ விளக்கத்தால்‌ எங்களையும்‌ 

இவ்வுலகில்‌ இத்தேகத்தைப்‌ பெற்ற மற்றவர்களையும்‌ உண்மை 

அடியர்களாக்கி உண்மையறிவை விளக்கி உண்மையின்பத்தை 

அளித்துச்‌ சமரச சுத்த சன்மார்க்க நிலையில்‌ வைத்துச்‌ சத்திய 

வாழ்வை யடைவித்து நித்தியர்களாக்கி வாழ்வித்தல்‌ 

வேண்டும்‌. 

எல்லாமுடைய அருட்பெருஞ்ஜோதி அற்புதக்‌ கடவுளே ! 

இது தொடங்கி எக்காலத்தும்‌ சுத்த சன்மார்க்கத்தின்‌ முக்கியத்‌ 



விண்ணப்பங்கள்‌ 561 

தடையாகிய சமயங்கள்‌, மதங்கள்‌. மார்க்கங்கள்‌, என்பவற்றின்‌ 

ஆசார சங்கற்ப விகற்பங்களும்‌, வருணம்‌, ஆசிரமம்‌ முதலிய 

உலகாசார சங்கற்ப விகற்பங்களும்‌, . எங்கள்‌ மனத்திற்‌ 

பற்றாதவண்ணம்‌ அருள்‌ செய்தல்‌ வேண்டும்‌. சுத்த 

சன்மார்க்கத்தின்‌ முக்கிய லக்ஷியமாகிய ஆன்மநேய ஒருமைப்‌ 

பாட்டுரிமை எங்களுக்குள்‌ எக்காலத்தும்‌ எவ்விடத்தும்‌ 

எவ்விதத்தும்‌ எவ்வளவும்‌ விலகாமல்‌ நிறைந்து விளங்கச்‌ 

செய்வித்தருளல்‌ வேண்டும்‌. 

எல்லாமாகிய தனிப்‌ பெருந்தலைமை அருட்பெருஞ்‌ 

ஜோதி யாண்டவரே ! தேவரீர்‌ திருவருட்‌ பெருங்கருணைக்கு 

வந்தனம்‌ ! வந்தனம்‌ ! 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

சுத்த சன்மார்க்க சத்தியச்‌ சிறு விண்ணப்பம்‌ முற்றிற்று. 

2. சமரச சுத்த சன்மார்க்க சத்தியப்‌ பெரு விண்ணப்பம்‌ 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

இயற்கை யுண்மை நிறைவாகியுள்ள ஓர்‌ சுத்த சிவானுபவ 

வெளியில்‌, இயற்கை விளக்க நிறைவாகி விளங்கிய 
அருட்பெருஞ்‌ ஜோதி சொரூபராய்‌, இயற்கை யின்ப நிறைவாகி 

யோங்கிய சிவானந்த ஒருமைத்‌ திருநடச்‌ செய்கையை எல்லா 

உயிர்களும்‌ இன்பமடைதற்‌ பொருட்டுத்‌ திருவுளக்‌ கருணையாற்‌ 

செய்தருளுகின்ற சர்வ வல்லபராகிய தனித்‌ தலைமைக்‌ 
கடவுளே ! 

அறிவென்பது ஓர்‌ சிறிதுந்‌ தோற்றாத அஞ்ஞான 
மென்னும்‌ பெரிய பாசாந்தகாரத்தில்‌ நெடுங்காலம்‌ 

சிற்றணுப்பசுவாகி யருகிக்கிடந்த அடியேனுக்குள்‌ 

உள்ளொளியாகி யிருந்து அப்பாசாந்தகாரத்தினின்றும்‌ 

எடுத்து, எல்லாப்‌ பிறப்புடம்புகளிலும்‌ உயர்வுடைத்தாகிய 

ஆறறிவுள்ள இம்மனிதப்பிறப்புடம்பில்‌ என்னைவிடுத்துச்‌ 

சிறிது அறிவு விளங்கசசெய்த தேவரீரது திருவருட்‌ 
பெருங்கருணைத்‌ திறத்தை எங்ஙன மறிவேன்‌ ! எவ்வாறு 

கருதுவேன்‌ ! என்னென்று சொல்வேன்‌ ! 

எல்லாம்‌ வல்ல இயற்கை உண்மைக்‌ கடவுளே ! 



562 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

உபசாரத்தாற்‌ பெற்ற தந்த யென்பான்‌ ஒருவனது சுக்கிலத்‌ 

துளியின்கண்‌ என்னையோர்‌ பகுதிப்‌ பேரணுவுருவிற்‌ பெருகி 

வெளிப்பட விருத்திய காலத்திலும்‌, எனக்குள்‌ உள்ளொளி 

யாகி யிருந்து அப்பகுதிப்‌ பேரணுவுருவைச்‌ சிருட்டி த்தருளினீர்‌. 
அன்றிப்‌ புறத்தில்‌ யாவராலுஞ்‌ சகிக்கப்படாத அதன்‌ 

அருவருப்பையும்‌ அசுத்தத்தையும்‌ தீ நாற்றத்தையும்‌ சகித்து, 
அச்சுக்கிலத்‌ துளியினிடத்து ஓர்‌. ஆவியுருவாகியிருந்து, 
அத்துளியின்கண்ணுள்ள பல்வகை விரோத தத்துவங்களாற்‌ 

சிறிதுந்‌ தடைபடாமல்‌ என்னுருவையுங்‌ காத்தருளினீர்‌. அன்றி. 
அங்ஙனம்‌ அரும்பிய ஆன்ம சத்திக்‌ கலைகள்‌ வெளிப்பட 

விளக்கி வளர்த்து மருளினீர்‌. 

உபசாரத்தாற்‌ பெற்ற தாயென்பாள்‌ ஒருத்தியின்‌ 

சோணிதத்திரளில்‌ என்னுருவைச்‌ சேர்க்கும்வரையில்‌, 
அய்போதப்போது என்னுருவைச்‌ சிதைப்பதற்கு எதிரிட்ட துரிசு 

களெல்லாவற்றையும்‌ நிக்கிரகஞ்‌ செய்தருளினீர்‌. இங்ஙனம்‌ 
புரிந்த தேவரீரது திருவருட்‌ பெருங்கருணைத்‌ திறத்தை எங்ஙன 
மறிவேன்‌ ! எவ்வாறு கருதுவேன்‌ ! என்னென்று சொல்வேன்‌. 

எல்லா முடைய இயற்கை விளக்கக்‌ கடவுளே! தாய்‌ : 
கருப்பை யிற்‌ சோணிதத்‌ திரளிற்‌ சேர்த்து என்னை ஓர்‌ பூதப்‌ 
பேரணு உருவிற்‌ பெருகி வெளிப்பட இருத்திய காலத்திலும்‌, 

“ எனக்குள்‌ உள்ளொளியாகியிருந்து அப்‌ பூதப்பேரணு உருவைச்‌ 

சிருட்டித்‌ தருளினீர்‌. அன்றிப்‌ புறத்தில்‌ எவராலுஞ்‌ சிறிதுஞ்‌ 
சகிக்கப்படாத அதனசுத்தம்‌ அருவருப்பு துற்கந்த ' 

முதலியவற்றைப்‌ பொறுத்து அச்சோணிதத்‌ திரளில்‌ ஓர்‌ 

ஆவியுருவாகி யிருந்து, அத்திரளினுள்ள பல்வகை விரோத 

தத்துவங்களால்‌ சிறிதுந்‌ தடைபடாமல்‌ என்னுருவைக்‌ 

காத்தருளினீர்‌. 

அன்றியும்‌, அவ்வி டத்தெதிரிட்ட துரிசுகள்‌ 

எல்லாவற்றையும்‌ நிக்கிரகஞ்‌ செய்தருளினீர்‌. அன்றி, 
அங்ஙனம்‌ பூத்த ஆன்மசத்திக்‌ கலைகள்‌ வாட்டமடையாது 

வெளிப்பட்டு விளங்க வளர்த்தருளினீர்‌. 

அன்றியும்‌, தாய்‌ கருப்பையினிடத்துப்‌ பூதப்பேரணு 

வுருவிற்கிடந்த என்னை ௮க்கருப்பையிற்‌ பவுதிக பிண்டவடிவி 



விண்ணப்பங்கள்‌ 563 

லிருத்தும்வரையில்‌, நச்சுக்கிருமி, நச்சுக்காற்று, நச்சுச்‌ 

சுவாலை முதலிய உற்பாத வகைகளால்‌ எனது பூதப்‌ 

பேரணுவுருச்‌ சிதறி வேறுபடாமலுங்‌ காத்தருளினீர்‌. 

அன்றியும்‌, தாய்‌ கருப்பைபையிற்‌ பவுதிக பிண்ட வடிவில்‌ 

என்னையிருத்திய காலத்திலும்‌, எனது இச்சை ஞானக்கிரியை 

களை வெளிப்படுத்துதல்‌ முதலிய உபகரிப்‌ பதிகரிப்புகளுக்கு 

குரிய உபயோக தத்துவ வுறுப்புக ளெல்லாவற்றையும்‌ 

குறைவின்றி வகுத்தமைத்து வளர்த்துக்‌ காத்தருளினீர்‌. 

அன்றியும்‌, அடியேன்‌ தாய்‌ கருப்பையிற்‌ பிண்ட 

விடிவிற்கிடந்த காலத்து, இரும்பிற்‌ பெரிதுங்‌ 

கடினமுடையதாய்‌ இருட்குகையிற்‌ பெரிதும்‌ இருளுடையதாய்‌ 

மிகவுஞ்‌ சிற்றள வுடையதாய்‌ அசுத்த முதலிய வற்றால்‌ நிரம்பிய 

அக்கருப்பையினுள்‌ நெருக்கத்தாலும்‌ வெப்பத்தாலும்‌ புழுங்கிய 
புழுக்கத்தினால்‌ வருந்தி வருந்திக்‌ களைத்தபோதெல்லாம்‌, . 

அங்ஙனம்‌ அமுதக்காற்றை அடிக்கடி மெல்லென வீசுவித்து 

அவ்வருத்தமுந்‌ களைப்புந்‌ தவிர்த்துக்‌ காத்தருளினீர்‌. 

அன்றியும்‌, தாய்‌ கருப்பையிற்‌ பிண்ட வடிவிற்‌ கிடந்து 

பசியினாற்‌ பரதவித்து மூர்ச்சித்த போதெல்லாம்‌, பூதகாரிய 

அமுதத்தை எனக்கு ஊட்டுவித்துப்‌ பசியை நீக்கி மூர்ச்சை 

தெளிவித்‌ தருளினீர்‌. அன்றியும்‌ தாய்‌ கருப்பையிற்‌ பிண்ட 
வடிவிற்‌ கிடந்து பேய்வெருட்டாலும்‌ பேரிருட்டாலும்‌ 

பயந்தபோதெல்லாம்‌, நாதவொலியாற்‌ பேய்வெருட்டையும்‌ 

விந்து விளக்கத்தாற்‌ பேரிருட்டையுந்‌ தவிர்த்து, என்‌ பயத்தை 

நீக்கியருளினீர்‌, அன்றி, தாய்‌ கருப்பையின்கண்‌ நேரிட்ட 
பெருந்தி, பெருங்காற்று, பேரோசை, பெருவெள்ளம்‌, பெரும்‌ 

புழு முதலிய உற்பாத துரிசு களனைத்தையுந்‌ தவிர்த்துக்‌ காத்து, 
அப்பிண்டவடிவில்‌ எனக்கு ஒரறிவையும்‌ விளக்கி யருளினீர்‌. 

அன்றியும்‌, உலகினிடத்தே பிறந்து அனுபவி ப்பதற்‌ 

குரிய சுபவனுபவப்‌ பெருக்கம்‌, ஆயுட்‌ பெருக்கம்‌ முதலிய 

நன்மைகளையும்‌ எனக்கு அப்பிண்ட வடிவின்கண்ணே 

அமைத்தருளினீர்‌. 



564 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

அன்றியும்‌, சோணிதக்‌ காற்றின்‌ அடிபடல்‌ யோனி 

நெருக்‌ குண்ணல்‌ முதலிய அவத்தைகளால்‌ அபாயம்‌ 

நேரிடவொட்டாமற்‌ காத்து இவ்வுலகினிடத்தே தோற்றுவித்‌ 

தருளினீர்‌. "இங்ஙனம்‌ புரிந்த தேவரீரது திருவருட்‌ 
பெருங்கருணைத்‌ திறத்தை எங்ஙன மறிவேன்‌ ! எவ்வாறு 

கருதுவேன்‌ ! என்னென்று துதிப்பேன்‌ ! 

எல்லாமாகிய இயற்கையின்பக்‌ கடவுளே! 

தந்தையென்பவனது சுக்கிலப்‌ பையிண்கண்‌, யான்‌ வந்தமைந்த 

கணப்போது தொடங்கி தாயென்பவளது சோணிதப்‌ 

பையின்கண்‌ சென்றடைந்த கணப்போதிற்கு முன்‌ கணப்போது 

வரையுமாக, என்னாலொருவாறு அளவிடப்பட்ட ஒரு கோடி 

ஒன்பது லக்ஷத்தறுபதினாயிரங்‌ கணப்போது பரியந்தம்‌* 
எவ்வகைத்‌ தடைகளும்‌ வாராதபடி, பகுதிப்பேரணு 

வுருவிற்கிடந்த எனது அகத்தினும்‌ புறத்தினும்‌ அருவாகியும்‌ 
'உருவாகியும்‌ சலித்தல்‌ முதலிய வின்றி அன்பொடும்‌ 

அருளொடும்‌ பாதுகாத்திருந்த தேவரீரது திருவருட்‌ 
பெருங்கருணைத்‌ தன்மைக்கு இவ்வுலகில்‌ ஒருவாறு ஒரு கணப்‌ 

போது பாதுகாத்தலிற்‌ சலிப்படைந்தும்‌ தளர்ச்சியடைந்தும்‌ 

அருவருப்புற்றும்‌ சுதந்தரமற்றும்‌ பராக்கிலிருந்துந்‌ தடைபடு 

3. மானிடப்‌ பிறப்பினுள்‌ மாதா உதரத்து 

ஈனமில்‌ கிருமிச்‌ செருவினிற்‌ பிழைத்தும்‌ 

ஒருமதித்‌ தான்றியின்‌ இருமையிற்‌ பிழைத்தும்‌ 
இருமதி விளைவின்‌ ஒருமையிற்‌ பிழைத்தும்‌ 

மும்மதி தன்னுள்‌ அம்மதம்‌ பிழைத்தும்‌ 

ஈரிரு திங்களில்‌ பேரிருள்‌ பிழைத்தும்‌ 

அஞ்சு திங்களில்‌ முஞ்சுதல்‌ பிழைத்தும்‌ 
ஆறு திங்களில்‌ ஊறுஅலர்‌ பிழைத்தும்‌ 

ஏழு திங்களில்‌ தாழ்புவி பிழைத்தும்‌ 
எட்டுத்‌ திங்களில்‌ கட்டமும்‌ பிழைத்தும்‌ 

ஒன்பதில்‌ வருதரு துன்பமும்‌ பிழைத்தும்‌ 
தக்க தசமதிதாயொடு தான்படும்‌ 
துக்க சாகரதத்துயரிடைப்‌ பிழைத்தும்‌ -போற்றித்‌ திரு அகவல்‌ 13-25 

என்னும்‌ திருவாசகப்‌ பகுதாண்டு ஒப்பு நோக்குதற்குரியது.. 

4. ஒரு கோடி இருபத்தொன்பது லக்ஷத்தறுபதினாயிரங்‌ கணப்போது 

- பரியந்தம்‌ ச.மு. கந்தசாமி பிள்ளை பதிப்பு 1924. 



விண்ணப்பங்கள்‌ $65 

கின்ற தந்தை முதலிய ஜீவர்கள்‌ கருணைத்‌ தன்மையை 

ஒப்பென்று சொல்வதற்கு எவ்வி தத்தினுஞ்‌ சிறிதாயினும்‌ மனந்‌ 

துணியாமையால்‌, அங்ஙனம்‌ உபசரியாதவனாகியிருக்‌ 

கின்றேன்‌. ஆகலில்‌ தேவாீரது திருவருட்‌ பெருங்கருணையை 
யென்னென்று கருதுவேன்‌ ! என்னென்று துதிப்பேன்‌ ! . 

்‌ அருட்பெருஞ்ஜோதித்‌ தனித்தலைமைக்‌ கடவுளே! 

தாயென்பவளது சோணிதப்‌ பையின்கண்‌ யான்‌ வந்தமைந்த 

கணப்போது தொடங்கி இவ்வுலகிற்‌ றோன்றிய கணப்போதிற்கு 

முன்‌ கணப்போது வரையுமாக, என்னாலொருவாறு 

அளவிடப்பட்ட ஆறுகோடி நாற்பத்தெட்டு லக்ஷங்‌ 

கணப்போது பரியந்தம்‌, எவ்வகைத்‌ தடைகளும்‌ எவ்வகை 

ஆபத்துகளும்‌ வாராதபடி பூதப்‌ பேரணு வுருவிலும்‌ பிண்டப்‌ 

பெருவடிவிலும்‌ கிடந்த எனதகத்தினும்‌ புறத்தினும்‌ 
அருவாகியும்‌ உருவாகியும்‌ சலித்தல்‌ முதலியவின்றிப்‌ 

பெருந்தயவினோடு பாதுகாத்திருந்த தேவரீரது திருவருட்‌ 
பெருங்கருணைத்‌ தன்மைக்கு இவ்வுலகில்‌ ஒருவாறு ஒரு 

கணப்போது பாதுகாத்தலிற்‌ சலித்தும்‌ தளர்ந்தும்‌ 

அருவருத்தும்‌ பரதந்திரித்தும்‌ பராக்கடைந்தும்‌ தடைபடுகின்ற 
தாய்‌ முதலிய ஜீவர்‌ கருணைத்‌ தன்மையை ஒப்பென்று 
சொல்வதற்கு எவ்வகையினும்‌ எத்துணையும்‌ மனந்‌ 

துணியாமையால்‌, அங்ஙனம்‌ உபசரியாதவனாகி 

யிருக்கின்றேன்‌. ஆகலில்‌ தேவரீரது திருவருட்‌ 
பெருங்கருணையை என்னென்று கருதுவேன்‌ ! எங்ஙனந்‌ 

துதிப்பேன்‌ ! . ்‌ 

யாவராலும்‌ பிரித்தற்கொருவாற்றானுங்‌ கூடாத 

பாசமென்னு மகாந்தகாரத்தில்‌ யானதுவென்னும்‌ பேதந்‌ 

தோன்றாது அருகிக்‌ கலந்து அளவிறந்த காலம்‌ 

முன்பின்னென்பதின்றி மூர்ச்சித்துக்கிடந்த என்னை 

அம்மகாந்த காரத்தினின்றும்‌. ஒர்‌ கணப்பொழுதினுள்‌ 

அதிகாரணக்‌ கிரியையால்‌ அதிகாரணப்‌ பகுதியுருவிற்‌ 

பிரித்தெடுத்தருளிய தேவரீரது திருவருட்‌ பேராற்றலை 
என்னென்று கருதி என்னென்று துதிப்பேன்‌ ! 

சத்திய ஞானானந்தத்‌ தனித்‌ தலைமைக்‌ கடவுளே! 



. 566 . திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

காரணக்‌ கிரியையாற்‌ காரணப்பகுதியுருவினும்‌, அதிசூக்குமக்‌ 

கரியையால்‌ அதிகக்‌ குமப்‌ பகுதியுருவினும்‌, சூக்குமக்‌ 

கிரியையாற்‌ சக்குமப்‌ பகுதியுருவி னும்‌, பரத்துவ சத்திசத்தரால்‌ 

பூதவுருவினும்‌, அபரத்துவ சத்தி சத்தரால்‌ பவுதிக வடிவினும்‌ 
ஓர்‌ கணப்போதினுள்‌ என்னைச்‌ செலுத்தாமற்‌ செலுத்திய 

தேவரீரது திருவருட்‌ பேராற்றலை என்னென்று கருதி 
என்னென்று துதிப்பேன்‌! 

அகண்ட பூரணானந்தராகிய அருட்பெருஞ்ஜோதிக்‌ 

கடவுளே ! ஜீவனை ஆதரிப்பிக்கும்‌ பூதப்‌ பிருதிவி த்‌ தோற்றமும்‌, 
ஜீவனை விருத்தி செய்விக்கும்‌ பூத நீர்த்‌ தோற்றமும்‌, தீவனை 
விளக்கஞ்‌ செய்விக்கும்‌ பூதாக்கினித்‌ தோற்றமும்‌, ஜீவனை 

அதிகரிப்பிக்கும்‌ பூதவாயுத்‌ தோற்றமும்‌, ஜீவனை வியாபகஞ்‌ 
செய்விக்கும்‌ புதவெளித்‌ தோற்றமும்‌? உபப்பிருதிவி, உபநீர்‌, 
உபாக்கினி, உபவாயு முதலிய தோற்றங்களும்‌, அவைகளிருக்கு 

மிடங்களும்‌ தொழிலிட முதலிய விடங்களும்‌, ஒலியறிவு, 

உருவறிவு, சுவையறிவு, நாற்றவறிவு, பரிசவறிவு என்னும்‌ 

ஐவகைக்‌ குண வறிவுகளும்‌, அவைகளிருத்தற்குரிய செவி, 

கண்‌, நாக்கு, மூக்கு, மெய்‌ யென்னு முள்ளிடப்‌ பொறிகளும்‌, 

அவைகள்‌ உத்தியோகித்தற்குரிய வெளியிடப்‌ பொறிகளும்‌, 

வசனித்தறிதல்‌, நடந்தறிதல்‌, கொடுத்தெடுத்தறிதல்‌, மலம்‌ 
விடுத்தறிதல்‌, சலம்‌ விடுத்தறிதல்‌ என்னும்‌ ஐவகைத்‌ 
தொழிலறிவுகளும்‌, அவைகளிருத்தற்‌ குரிய வாக்கு, பாதம்‌, 

கை, நீர்வாயில்‌, அபானவாயில்‌ என்னும்‌ கரும உள்ளிடப்‌ 

பொறிகளும்‌,அவைகள்‌ தொழிற்படற்‌ குரிய கருமப்‌ புறவிடப்‌ 

பொறிகளும்‌, நினைத்தல்‌, விசாரித்தல்‌, நிச்சயித்தல்‌, 

அகங்கரித்தல்‌ என்னும்‌ சூக்குமக்‌ கரணத்‌. தொழில்களும்‌, 

அவைகளை யியற்றும்‌ மனம்‌, புத்தி, சித்தம்‌, அகங்கார 

மென்னும்‌ சூக்கும கரணங்களும்‌, அவைகளை யியற்று விக்கும்‌ 

அதிசூக்கும கரணங்களும்‌, அக்கரணங்களின்‌ உபகரணங்்‌ 

களாகப்‌ பலபல பேதப்பட்டு விரிந்த சத்துவம்‌, ராஜதம்‌, தாமச 

முதலிய குணங்களும்‌, அவைக ளிருத்தற்கும்‌ உத்தியோ 

கித்தற்கும்‌ இடங்களும்‌, பருவஞ்செய்தல்‌, தகுதிசெய்தல்‌, இச்சை 

செய்தல்‌, தெளிவு செய்தல்‌, அதிகாரஞ்செய்தல்‌, 



விண்ணப்பங்கள்‌ 567 

காரணஞ்செய்தல்‌, காரியஞ்‌ செய்தல்‌ முதலிய இடைப்பாட்டுத்‌ 

தொழில்களும்‌, அவைகளை யியற்றும்‌ பொழுதுஇயைபு, 

இச்சை, அறிவு முதலிய கருவிகளும்‌, அக்கருவி களுக்குரிய 

இடங்களும்‌, அவைகளுத்தியோகித்தற்‌ குரிய இடங்களும்‌, துரிசு 

நீக்குவி த்தல்‌, சுகம்‌ விழவித்தல்‌, தூய்மை செய்வித்தல்‌, 
இன்பமடைதற்கு வழியா யிருத்தல்‌, துணையாயிருத்தல்‌ முதலிய 
பரத்துவத்‌. தொழில்களும்‌, அவைகளை இயற்றுதற்குரிய 

தத்துவங்களும்‌, அவைகள்‌ இருத்தற்குரிய இடங்களும்‌, 

பிரேரித்தற்குரிய இடங்களும்‌, அறிதல்‌, . அறிவித்தல்‌, 

அனுபவித்தல்‌, அனுபவிப்பித்தல்‌ முதலிய முக்கியத்‌ 

தொழில்களும்‌, அவைகளை இயற்றுகின்ற சத்திசத்தர்களும்‌, 

அவர்களிருத்தற்‌ குரிய இடங்களும்‌, அவர்கள்‌ அதிகரித்தற்குரிய 

இடங்களும்‌, வாதவிருத்தி, பித்தவிருத்தி, 
- சிலேட்டுமவிருத்திகளும்‌, அவைகளிருக்கு மிடங்களும்‌, 

உத்தியோகிக்கு மிடங்களும்‌, சூரியசத்தி, சந்திரசத்தி, 
அக்கினிசத்தி, தாரகைசத்தி, பிரமசத்தி, மாயாசத்தி, 

ருத்திரசத்தி முதலிய சத்திகளும்‌, அவர்களிருத்தற்கும்‌ 
அதிகரித்தற்கும்‌ உரிய இடங்களும்‌, அச்சத்திகளை நடத்துஞ்‌ 

சத்தர்களும்‌, அவர்க ளிருத்தற்கும்‌ அதிகரித்தற்கும்‌ உரிய 

இடங்களும்‌, நனவு, கனவு, சுழுத்தி முதலிய அவத்தைகளும்‌, 

அவைக ளிருத்தற்குரிய இடங்களும்‌, இங்ஙனம்‌ இன்னும்‌ பற்பல 

அகவுறுப்புகளும்‌ அகப்புற வுறுப்புகளும்‌? மீத்தோல்‌, 
புடைத்தோல்‌, வன்தோல்‌, மென்தோல்‌ முதலிய 

தோல்வகைகளும்‌, வெண்நரம்பு, செந்நரம்பு, பசுநரம்பு, 

சிறுநரம்பு, பெருநரம்பு முதலிய நரம்பின்‌ வகைகளும்‌, 

பேரென்ப, சிற்றென்பு , நீட்டென்பு, முடக்கென்பு முதலிய 
என்பின்‌ வகைகளும்‌, நல்லிரத்தம்‌, புல்லிரத்தம்‌, 

கலவையிரத்தம்‌, கபிலையிரத்தம்‌ முதலிய இரத்த வகைகளும்‌, 
மெல்லிறைச்சி, கல்விறைச்சி, மண்ணிறைச்சி, நீரிறைச்சி 
முதலிய இறைச்சி வகைகளும்‌, மேனிலைச்‌ சுக்கிலம்‌, கீழ்நிலைச்‌ 
சுக்கிலம்‌ முதலிய சுக்கில வகைகளும்‌, ஓங்கார மூளை, 

ஆங்கார மூளை முதலிய மூளை வகைகளும்‌, தலையமுதம்‌, 

இடையமுத முதலிய அமுத வகைகளும்‌, வெண்மை, செம்மை, 
பசுமை, கருமை, பொன்மை என்னும்‌ வண்ண வகைகளும்‌, 



568 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

வெண்மையிற்‌ செம்மை, வெண்மையிற்‌ பசுமை, வெண்மையிற்‌ 

கருமை, வெண்மையிற்‌ பொன்மை: செம்மையிற்‌ வெண்மை, 

- செம்மையிற்‌ பசுமை, செம்மையிற்‌ கருமை, செம்மையிற்‌ 

பொன்மை: பசுமையிற்‌ வெண்மை, பசுமையிற்‌ செம்மை, 

பசுமையிற்‌ கருமை: பசுமையிற்‌ பொன்மை, கருமையிற்‌ 

வெண்மை, கருமையிற்‌ செம்மை, கருமையிற்‌ பசுமை, 

கருமையிற்‌ பொன்மை: பொன்மையிற்‌ வெண்மை, 

பொன்மையிற்‌ செம்மை, பொன்மையிற்்‌ பசுமை, 

பொன்மையிற்‌ கருமை என்னும்‌ வண்ண பேதவகைளும்‌, 

இவைகள்‌ இவைகள்‌ இருத்தற்குரிய இடங்களும்‌, செயல்‌ 

வகைகளும்‌, பயன்‌ வகைகளும்‌, இங்ஙன மின்னும்‌ பற்பல 

புறவுறுப்புகளும்‌, புறப்புற வறுப்புகளும்‌ எனக்கு உபகரிக்கும்‌ 

பொருட்டு இப்பவுதிக வடிவின்கண்‌ ஒருங்கே உண்ணின்று 

தோன்ற, உண்ணின்று தோற்றாது தோற்றுவித்த தேவரீரது 

திருவருட்‌ பேராற்றலை எங்ஙன மறிந்து எவ்வாறு கருதி 

என்னென்று துதிப்பேன்‌!” 

சுத்த சன்மார்க்க லக்ஷிய சத்திய ஞானக்‌ கடவுளே ! 

தீவர்களாற்‌ கணித்தறியப்படாத பெரிய உலகின்‌ கண்ணே, 
பேராசை, பெருங்கோபம்‌, பெருமோகம்‌, பெருமதம்‌, 

பெருலோபம்‌, பேரமுக்காறு, பேரகங்காரம்‌, பெருவயிரம்‌, 

பெருமடம்‌, பெருமயக்கம்‌ முதலிய பெருங்குற்றங்களே 

பெரும்பாலும்‌ விளைவதற்‌ குரிமையாகிய மற்றை யிடங்களிற்‌ 

பிறப்பியாமல்‌, குணங்களே பெரும்பாலும்‌ விளைதற்குரிய 

இவ்விடத்தே, உறுப்பிற்‌ குறைவுபடாத உயர்பிறப்பாகிய இம்‌ 

மனிதப்‌ பிறப்பில்‌ என்னைப்‌ பிறப்பித்தருளிய தேவரீரது 

பேரருட்‌ பெருங்கருணைத்‌ திறத்தை வன்‌ கனன்று கருதி 

யென்னென்று துதிப்பேன்‌ ! £ 

அருட்பெரு வெளியின்௧ண்ணே அருட்பெருஞ்‌ ஜோதி 

வடிவராகி விகற்பமில்லாது விளங்குகின்ற மெய்ப்பொருட்‌ 

கடவுளே ! சிசுப்‌ பருவந்‌ தொடங்கிக்‌ குமாரப்‌ பருவம்‌ வரையில்‌ 
பேய்வெருட்டல்‌, தோஷந்தாங்கல்‌, பாலெதிறெடுத்தல்‌, 

5.தத்துவங்களும்‌ உடற்கூறுகளும்‌ அமைந்தவாறு கூறுவது. 

6.தம்மைத்‌ தமிழ்நாட்டிற்‌ பிறப்பித்தமைக்காக இறைவனுக்கு நன்றி 

கூறுவது. 



விண்ணப்பங்கள்‌ $69 

சவலைக்குருந்தாதல்‌, நோய்ப்‌ பிணிப்புண்டல்‌, பசியா 

லரற்றல்‌, பயத்தால்‌உலம்புதல்‌, உண்டியுவட்டல்‌, உடம்புபொடு 

நேர்தல்‌ முதலிய எவ்வகைத்‌ தடைகளாலுந்‌ தடைபடாமல்‌, 

எனதகத்தும்‌ புறத்தும்‌ காத்திருந்து வளர்த்தருளிய தேரீரது 
பேரருட்‌ பெருங்‌ கருணைத்‌ திறதைதை என்னென்று கருதி 

யென்னென்று துதிப்பேன்‌ !” 
அறிவாரறியும்‌ வண்ணங்க ளெல்லா முடைய பேரருட்‌ 

பெருஞ்ஜோதிப்‌ பெருந்தகைக்‌ கடவுளே! குமாரப்‌ 

பருவத்திற்றானே உலகிற்‌ சிறுவர்களுடன்‌ கூடிச்‌ 
சிறுவிளையாட்டியற்றல்‌, சிற்றுண்டி விழைதல்‌, சித்திரம்‌ 

பயிறறல்‌, அதிசயம்‌ பார்த்தல்‌, அசங்கியம்‌ பேசல்‌, 

அவலித்தமுதல்‌, சிறுசண்டை செய்தல்‌, சிறுகுறும்‌ பியற்றல்‌, 

தன்வசத்‌ துழலல்‌, தாய்‌ வயிற்சலித்தல்‌ முதலிய குற்றங்களில்‌ 

என்னைச்‌ சிறிதுஞ்‌ செலுத்தாமல்‌, ஓர்‌ சிறிது அறிவு விளங்கப்‌ 

புரிந்து இடந்தனித்‌ திருத்தல்‌, இச்சையின்றி நுகர்தல்‌, 

ஜெபதபஞ்‌ செய்தல்‌, தெய்வம்‌ பராவல்‌, பிறவுயிர்க்‌ கிரங்கல்‌, 

பெருங்குணம்‌ பற்றல்‌, பாடிப்‌ பணிதல்‌, பத்தி செய்திருத்தல்‌ 

முதலிய நற்செய்கைகளில்‌ என்னைச்‌ செலுத்திய தேவரீரது 

பேரருட்‌ பெருங்கருணைத்‌ திறத்தை என்னென்று கருதி 

என்னென்று துதிப்பேன்‌ !£ 

எல்லா மானவராயும்‌ ஒன்று மல்லாதவராயும்‌ எல்லா 

அண்ட சராசரங்களின்‌ அகத்தும்‌ புறத்தும்‌ நிறைந்து 
விளங்குகின்ற தனித்‌ தலைமைக்‌ கடவுளே ! குமாரப்‌ பருவத்தில்‌ 

என்னைக்‌ கல்வியிற்‌ பயிற்றும்‌ ஆசிரியரையின்றியே என்தரத்திற்‌ 

பயின்றறிதற்‌ கருமையாகிய கல்விப்‌ பயிற்சியை என 

துள்ளகத்தே யிருந்து பயிற்றுவி த்தருளினீர்‌. £ 

இடம்பத்தையும்‌, ஆரவாரத்தையும்‌, பிரயாசத்தையும்‌, 

பெருமறைப்பையும்‌, போது போக்கையும்‌ உண்டுபண்ணுகின்ற 

8. பிள்ளைப்பருவத்தே தம்மைக்‌ குற்றங்களில்‌ செலுத்தாது குணங்களைப்‌ 

பற்றச்‌ செய்தமையைக்‌ கூறுவது. 

9. அடிகட்கு இறைவனே கல்விபயிற்றினான்‌, வேறு ஆசிரியரிடம்‌ 

பயின்றதில்லை என்பதற்கு இஃது ஆதாரமாம்‌. 



570 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகு 

ஆரிய முதலிய பாஷைகளில்‌ எனக்கு ஆசை செல்ல 

வொட்டாது, பயிலுதற்கும்‌ அறிதற்கும்‌ மிகவு மிலேசுடையதாய்ப்‌, 

பாடுதற்கும்‌ துதித்தற்கும்‌ மிகவு மினிமையுடையதாய்‌, சாகாக்‌ 

கல்வியை இலேசிலறிவிப்பதாய்த்‌ திருவருள்‌ வலத்தாற்‌ 

கிடைத்த தென்மொழி யொன்றனிடத்தே மனம்‌ பற்றச்‌ செய்து 

அத்‌ தென்மொழிகளாற்‌ பல்வகைத்‌ தோத்திரப்‌ பாட்டு 

களைப்பாடு வித்தருளினீர்‌.!? 

அச்சிறுபருவத்திற்றானேஜாதியாசாரம்‌ ஆசிரமஆசாரம்‌ 

என்னும்‌ பொய்யுல காசாரத்தைப்‌ பொய்யென்‌ றறிவித்து 

அவைகளை யனுட்டியாமற்றடை செய்வித்து, அப்பருவம்‌ 

ஏறுந்தோறும்‌ ஏறுந்தோறும்‌ எனதறிவை விளக்கஞ்‌ செய்து 

செய்து என்னை மேனிலையில்‌ ஏற்றி ஏற்றி நிலைக்கவைத்‌ 

தருளினீர்‌.!! 

வாலிபப்‌ பருவம்‌ அடுக்குந்‌ தருணத்திற்றானே, 

அப்பருவத்திற்கு மிகவும்‌ உரிய விடய இச்சைகளைச்‌ சிறிதுந்‌ 

தலையெடுக்க வொட்டாது அடக்குவி த்‌ தருளினீர்‌. 

- அவ்வாலிபப்‌ பருவந்‌ தோன்றுதற்கு முன்னரே, எல்லா 

உயிர்கட்கும்‌ இன்பந்‌ தருவற்கு அகத்தும்‌ புறத்தும்‌ விளங்குகின்ற 
அருட்பெருஞ்ஜோதி உண்னைக்‌ கடவுள்‌ ஒருவரே உள்ளார்‌ 

என்றறிகின்ற மெய்யறிவை விளக்குவித்‌ தருளினீர்‌. வாலிபப்‌ 
பருவந்‌ தோன்றியபோதே, சைவம்‌, வைணவம்‌, சமணம்‌, 

பவுத்தமுதலாகப்‌ பல பெயர்‌ கொண்டு பலபட விரிந்த 

அளவிறந்த சமயங்களும்‌, அச்சமயங்களிற்‌ குறித்த 

சாதனங்களும்‌, தெய்வங்களும்‌, கதிகளும்‌, தத்துவசித்தி 

விகற்பங்க ளென்றும்‌ அவ்வச்‌ சமயங்களிற்‌ பலபட விரிந்த 

வேதங்கள்‌ , ஆகமங்கள்‌ , புராணங்கள்‌, சாத்திரங்கள்‌ முதலிய 

கலைகளெல்லாம்‌ தத்துவ சித்திக்‌ கற்பனைக்‌ கலைகளென்றும்‌, 

உள்ளபடியே எனகறிவித்து அச்சமயாசாரங்களைச்‌ சிறிதும்‌ 

அனுட்டியாமற்றடைசெய்வி த்தருளினீர்‌. அன்றியும்‌ வேதாந்தம்‌, 

10. தமக்குத்‌ தமிழ்ப்பற்றை உண்டாக்கியதற்காக அடிகள்‌ இறைவனுக்கு நன்றி கூறுவது. 

11. இளமையிலேயே சாதி ஆசாரம்‌ முதலிய அடிகளிடத்தில்‌ இல்லை என்பது இது. 

12. வாலிபப்‌ பருவத்தில விடய இச்சைகள்‌ இல்லை என்பதற்கு இஃது ஆதாரம்‌. 



விண்ணப்பங்கள்‌ 571 

சித்தாந்தம்‌, போதாந்தம்‌, நாதாந்தம்‌, யோகாந்தம்‌, கலாந்தம்‌ 

முதலாகப்‌ பல பெயர்‌ கொண்டு பலபட விரிந்த மதங்களும்‌ 

மார்க்களும்‌ சுத்த சன்மார்க்க அனுபவ லேச சித்தி 

பேதங்களென்று அறிவித்து, அவைகளையும்‌ அனுட்டியாதபடி 

தடை செய்வி த்தருளீனீர்‌. 

அங்ஙனம்‌ செய்வித்தது மன்றி, உலகியற்கண்‌ 

பொன்விஷய விச்சை, பெண்விஷய விச்சை, மண்விஷய 

விச்சை முதலிய எவ்விஷய இச்சைகளிலும்‌ என்னறிவை- 

ஓர்‌அணுத்துணையும்‌ பற்றுவிக்காமல்‌, எல்லாவுயிர்களையும்‌ 

. பொதுமையினோக்கி எல்லா உயிர்களும்‌ இன்பமடைதல்‌ 

வேண்டுமென்னுங்‌ கருணை நன்முயற்சியைப்‌ பெறுவித்துச்‌ 

சுத்த சன்மார்க்கத்‌ தனிநெறி யொன்றையே பற்றுவித்து 

எக்காலத்தும்‌ நாசமடையாத சுத்ததேகம்‌, பிரணவதேகம்‌, 

ஞானதேகம்‌ என்னுஞ்‌ சாகக்காலானுபவ தேகங்களும்‌, தன்‌ 

சுதந்தரத்தால்‌ தத்துவங்களெல்லாவற்றையும்‌ நடத்துகின்ற 

தனிப்பெரு வல்லபமும்‌, கடவுளொருவரே யென்றறிகின்ற 

வுண்மை ஞானமும்‌, கருமசித்தி, யோக சித்தி, ஞானசித்தி 

முதலிய எல்லாச்‌ சித்திகளும்‌ பெறுகின்ற அருட்பேறும்‌ பெற்று 

வாழ்கின்ற பேரின்பப்‌ பெருவாழ்வில்‌ என்னை .அடைவிப்‌ 

பதற்கு திருவுளங்கொண்டு, அருட்பெருஞ்ஜோதியராகிய, நான்‌ 

எவ்வி தத்தும்‌ அறிதற்கரிய உண்மைப்‌ பேரறிவை அறிவித்தும்‌, 

நான்‌ எவ்விதத்தும்‌ காண்பதற்கரிய உண்மைப்‌ பெருங்‌ 

காட்சிகளைக்‌ காட்டு வித்தும்‌, நான்‌ எவ்விதத்தும்‌ செய்தற்கரிய 

உண்மைப்‌ பெருஞ்‌ செயல்களைச்‌ செய்வித்தும்‌, நான்‌ 

எவ்விதத்தும்‌ அடைதற்கரிய உண்மைப்‌ பெரு நன்மைகளை 

அடைவித்தும்‌, நான்‌ எவ்விதத்தும்‌ அனுபவித்‌ தற்கரிய 

உண்மைப்‌ பேரனுபவங்களை அனுபவித்தும்‌ எனது 

அகத்தினும்‌ புறத்தினும்‌ இடைவிடாது காத்தருளி யெனது 

உள்ளத்திவிருந்து உயிரிற்‌ கலந்து பெருந்தயவால்‌ திருநடஞ்‌ 

செய்தருளுகின்றீர்‌. 

இங்ஙனஞ்‌ செய்தருள்‌ கின்ற தேவரீரது திருவருட்‌ 



572 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

பெருங்கருணைத்‌ திறத்தை என்னென்று கருதி என்னென்று 

துதிப்பேன்‌ ! I 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

சமரச சுத்த சன்மார்க்க சத்தியப்‌ பெரு விண்ணப்பம்‌ முற்றிற்று. 

3. சமரச சுத்த சன்மார்க்க சத்திய ஞான விண்ணப்பம்‌ 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

இயற்கை விளக்கம்‌ என்கின்ற சத்திய 

ஞானசபைக்கண்ணே, இயற்கை உண்மை என்கின்ற சத்தியத்‌ 
திருவுருவினராய்‌, இயற்கை இன்ப மென்கின்ற சத்தியத்‌ 

திருநடஞ்‌ செய்தருள்‌ கின்ற இயற்கைத்‌ தனிப்‌ பெருங்‌ கருணைத்‌ 

தனிப்‌ பெரும்பதியாய தனித்‌ தலைமைக்‌ கடவுளே ! 

தேவரீர்‌ திருவருட்‌ சமுகத்தையடைந்த உண்மை 

ஞானிகளின்‌ சித்திவல்லப தரத்தை வகுத்தறிந்து. 
வாழ்த்துதுமென்று அளவி கந்த முகங்களைக்‌ கொண்டு அளவு 

. கடந்த நெடுங்காலம்‌ தத்தம்‌ அளவைகளால்‌ தனித்தனி 

அளந்தளந்தும்‌ ஒருமித்‌ தளந்தளந்தும்‌ ஒருவாற்றினும்‌ முடிவு 
தோற்றாமையின்‌ வேதாகமங்க எனைத்தும்‌ ஆங்காங்கு 

கோடித்‌ ததிசயிக்கன்றன வென்றும்‌, அண்டசராசரங்கள்‌ . 
எல்லாவற்றையும்‌ படைத்தல்‌, காத்தல்‌, துரிசு நீக்கல்‌ முதலிய 

தொழில்களால்‌ நிகழ்த்து கின்ற அதிகாரத்‌ தலைவர்களும்‌ 

எவ்வகைத்‌ தத்துவங்களையும்‌ காரண காரிய திறத்தால்‌ 

நடத்துகின்ற சத்தி சத்தர்களும்‌ உணர்ந்துணர்ந்தும்‌ உணர்ச்சி 

செல்லாமையின்‌ முயற்சிபற்றாது மயங்குகின்றன ரென்றும்‌, 

பேரறிவாற்‌ சிறந்த பெரியர்க ளெல்லாம்‌ வியந்து வியந்து 

விளம்பு கின்றனர்‌. அதனால்‌ திருவருட்‌ சமுகத்தை யடைந்த 

உண்மை ஞானிகளின்‌ சித்தி வல்லப தரத்தை ஒருவராலும்‌ 

ஒருவாற்றானும்‌ உணர்ந்து கொள்ளுதல்‌ கூடாவென்று 

ஐயுறவின்றி அறிந்து ்‌ கொண்டேன்‌. இங்ஙனம்‌ 

அறிந்துகொண்ட சிறியேன்‌ அவ்வுண்மை ஞானினுக்குச்‌ சித்தி 

வல்லப தரத்தைக்‌ கொடுத்தருளிய திருவருட்‌ சமுகத்தினியற்கை 



விண்ணப்பங்கள்‌ 573. 

உண்மைவி ளக்கத்தரத்தை எங்ஙனமறியத்‌ தொடங்குவேன்‌ ! 

மலத்திற்‌ புழுத்த புழுவினுஞ்‌ சிறியேன்‌ பொய்யறிவாற்‌ 

புனைந்துரைத்த பொய்யுரைகளையும்‌ மெய்யுரைகளாகக்‌ 

கருணையினாற்‌ கடைக்‌ கணித்‌ தருளிய அருட்பெருஞ்ஜோதி 

ஆண்டவரே! தேவரீரது திருவருட்‌ சமுகத்தின்‌ இயற்கைப்‌ 

பெருங்‌ கருணைப்‌ பெருந்தன்மையைக்‌ கருதுதற்கு விரும்பிய 

ஐந்தொழிற்‌ கருத்தர்‌ முதலியோர்‌ தூய்மையுடைமை 

அன்புடைமை முதலிய சுபகுணங்களைக்‌ கருதுதற்‌ கருவியாய 

தமது கரணங்கள்‌ முற்றுப்‌ பெற்றில வென்று கருதுதலின்றி 

எண்ணி எண்ணி இரங்குகின்றன ரென்று அறிவுடையோர்‌ 
வியந்துரைத்தலைப்‌ பலகாற்‌ பயின்று கேட்டறிந்தேன்‌. 

இங்ஙனங்‌ கேட்டறிந்த சிறியரிற்‌ சிறியேன்‌ அத்திருவருட்‌ 
சமுகத்தின்‌ இயற்கைப்‌ பெருங்கருணைப்‌ பெருந்தன்மையைக்‌ 

காமம்‌, வெகுளி முதலிய அவகுணங்கட்‌ கெல்லாம்‌ வைப்பிட 

மாகிய பராய்முருட்டன்ன கருங்கற்‌ கரணத்தால்‌ வனவள 

கருதத்தொடங்குவேன்‌! 

நாயிற்‌ கடையேன்‌ செய்த குற்றங்களை யெல்லாம்‌ 

குணங்களாகக்‌ கொண்டு என்னுள்ளகத்தே யமர்ந்து உயிரிற்‌ . 

கலந்த பெருங்‌ கருணைப்பெருமானே! தேவரீரது திருவருட்‌ 

சமுகத்தின்‌, இயற்கைப்‌ பெருங்குணப்‌ பெரும்புகழைத்‌ 

துதித்தற்கு விரும்பிய மூர்த்திகள்‌ முதலியோர்‌ துதித்தற்‌ 
கருவியாய தத்தஞ்‌ செந்நாவுறுப்புக்கள்‌ வாய்மைகூறல்‌ 

இன்சொற்புகறல்‌ முதலிய ஒழுக்கங்களிற்‌ சான்றில வென்று 

துதித்தலின்றி அச்சுற்று நிற்கின்றன ரென்று அறிஞருண்மை 

வாசகத்தாலறிந்தேன்‌. இங்ஙன மறிந்த கடையேன்‌ 

பொய்யுரைத்தல்‌ பயனில கூறல்‌ முதலிய தீமைக்கட்பயின்று 

தடித்த எனது அசுத்த நாவினால்‌ தேவரீர்‌ திருவருட்‌ சமுகத்தின்‌ 

இயற்கைப்‌ பெருங்குணப்‌ பெரும்‌ புகழை எங்ஙனந்‌ துதிக்கத்‌ 

தொடங்குவேன்‌ ! 

அண்டபிண்ட முதலிய எல்லாவற்றிற்கும்‌ அகத்தும்‌ 



574 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

புறத்தும்‌ நிறைந்து விளங்குகின்ற அருட்பெருஞ்‌ ஜோதித்‌ 
தனிப்பெரும்‌ பதியாய பூரணரே! தேவரீர்‌ திருவருட்‌ சமுகத்தின்‌ 

இயற்கை யுண்மைத்தரத்தை யறிதல்வேண்டு மென்றும்‌, 

இயற்கைப்‌ பெருங்கருணைப்‌ பெருந்தன்மையைக்‌ கருதுதல்‌ 

வேண்டு மென்றும்‌, இயற்கைப்‌ பெருங்குணப்‌ பெரும்புகழைத்‌ 

துதித்தல்‌ வேண்டு மென்றும்‌, எனதுள்ளகத்தே ஓவாதுறைந்‌ 

தூற்றெழுந்து விரைந்து விரைந்து மேன்மேற்‌ பெருகுகின்ற 
பேராசைப்‌ பெருவெள்ளம்‌ அணைகடந்து செல்கின்ற 

தாகலின்‌,' அறிவாரறிகின்ற வண்ணங்களும்‌, கருதுவார்‌ 

கருதுகின்ற வண்ணங்களும்‌ துதிப்பார்‌ துதிக்கின்ற 

வண்ணங்களும்‌ ஆகிய எல்லா வண்ணங்களையு முடையவர்‌ 

அருட்பெருஞ்ஜோதித்‌ தனிப்பெருங்கடவுள்‌” என்ற சத்திய 

ஞானிகளது உண்மைவாசகத்தைப்‌ பற்றுக்கோடாக்‌ கொண்டு, 

தன்மைசாலாத்‌ தமியேன்‌ அறிதற்கும்‌ கருதுதற்கும்‌ துதித்தற்குந்‌ 
தொடங்கினேன்‌. 

இங்ஙனந்‌ தொடங்குதற்கு முன்னர்‌, எனதறிவிற்கும்‌ 

கருத்திற்கும்‌ நாவிற்கும்‌ இயல்வனவாகத்‌ தோற்றிய 

வண்ணங்களுள்‌ ஒன்றேனும்‌ ஈண்டு இயற்படத்‌ 
தோற்றாமையின்‌, அருட்பெருஞ்ஜோதித்‌ தனிப்பெருங்‌ 

கடவுளே! தேவரீர்‌ திருவருட்‌ சமுகத்தின்‌ இயற்கை 

வண்ணங்கள்‌, எத்தன்மையவோ! எத்தன்மையவோ! வென்று 

உணர்ந்து உணர்ந்து கருதிக்கருதி உரைத்துரைத்து 
அதிசயிக்கின்றவனானேன்‌. 

இயற்கை யுண்மைத்‌ தனிப்பெரும்‌ பொருளாயும்‌ 

இயற்கை விளக்கத்‌ தனிப்பெரும்‌ பதமாயும்‌ இயற்கையின்‌ பத்‌ 

தனிப்பெருஞ்‌ சுகமாயும்‌ பிரிவின்றி நிறைந்த 

பெருந்தன்மையராய அருட்பெருஞ்ஜோதி ஆண்டவரே! தேவரீர்‌ 

திருவருள்‌ வலத்தால்‌ பொறி, புலன்‌, கரண முதலிய தத்துவங்க 

ளனைத்தையும்‌ வென்று நின்மலராகித்‌ தத்துவாந்தத்தில்‌ நின்று 

தம்முண்மை யுணர்ந்து இயற்கை யுணர்ச்சியைப்‌ பெற்று 

இயற்கையுண்மைக்கண்‌ இயற்கை யின்பானுபவஞ்‌ செய்கின்ற 



விண்ணப்பங்கள்‌ : 575 

சுத்த யோகாந்தர்களும்‌, சுத்த கலாந்தர்களும்‌, சுத்த 

போதாந்தர்களும்‌, சுத்த நாதாந்தர்களும்‌, சுத்தவேதாந் 

தர்களும்‌, சுத்த சித்தாந்தர்களுமாகிய சுத்த சன்மார்க்க 

ஞானிகளின்‌ திருக்கூட்டங்களை நன்‌ முயற்சியாற்‌ றனித்தனி 

யடைந்து பத்தியாற்‌ பணிந்து “அற்புதப்‌ பெருஞ்‌ செயல்‌ புரிகின்ற 

ஜயர்களே! அருட்பெருஞ்ஜோதித்‌ தனிப்‌ பெரும்‌ பதியாய 
. கடவுளின்‌ இயற்கைத்‌ திருவருட்‌ சமுகம்‌ இருந்த வண்ணம்‌ 

உள்ளம்‌ உவந்துரைத்‌ தருளல்வேண்டும்‌' என்று 

விண்ணப்பிக்கின்ற தோறும்‌, 'எல்லாப்‌ பொருள்‌ கட்கும்‌, 

எல்லாக்‌ குணங்கட்கும்‌, எல்லாச்‌ செயல்கட்கும்‌ எல்லாப்‌ 
பயன்கட்கும்‌, எல்லா வனுபவங்கட்கும்‌, மற்றெல்லாவற்றிற்கும்‌ 

உருவ, சொரூப, சுபாவ முதலிய இலக்கணங்கள்‌ அனைத்தும்‌ 

. தாமேயாகியும்‌ தாமல்லராகியும்‌ தாக்கியுந்‌ தாக்கற்றும்‌ அகத்தும்‌ 

அகப்புறத்தும்‌ புறத்தும்‌ புறப்புறத்தும்‌ நீக்கமின்றி நிறைந்து 
விளங்குகின்ற இயற்கை உண்மைக்‌ கடவுளது இயற்கைத்‌ 

திருவருட்‌ சமுக மிருந்த வண்ணம்‌ அந்தோ! அந்தோ! 

எங்ஙனமறிவோம்‌! எவ்வாறு கருதுவோம்‌! என்னென்று 

கூறுவோம்‌! என்று அவ்வக்‌ கூட்டங்களினுந்‌ தனித்தனி உரைத்‌ 

துரைத்து நெகிழ்ந்து நெகிழ்ந்து நெட்டுயிர்க்கின்றார்‌ 
களென்றும்‌: எல்லாத்‌ தத்துவங்களையும்‌ எல்லாத்‌ தத்து 

விகளையும்‌ தோற்றுவித்தலும்‌ இயக்குவித்தலும்‌ அடக்கு 

வித்தலும்‌ மயக்குவித்தலும்‌ தெளிவித்தலுமாகிய 

தொழில்களை எளிதிற்‌ கொடுத்தற்குரிய பூரண சுதந்தரத்த 
வர்களாய்‌, இயற்கைச்‌ சத்திய ஞான சுகானுபவ பூரண சொரூப 

சாத்தியர்களாய்‌ எக்காலத்தும்‌ எவ்விடத்தும்‌ எவ்விதத்தும்‌ 

தடைபடாத நித்திய சுத்த ஞானதேகிகளாய்‌, பூதசித்தி, 

கரணசித்தி , இந்திரிய சித்தி, குணசித்தி, பிரகிருதிசித்தி, 
புருடசித்தி, விந்து சித்தி, பரசித்தி, சுத்தசித்தி, காலசித்தி, 
கலாசித்தி, விசுவசித்தி, வியோமசித்தி, பிரமசித்தி, சிவசித்தி 

முதலிய பிண்டசித்தி, அண்ட சித்தி, பகிரண்டசித்தி, 
அண்டாண்டசித்தி என்கின்ற அந்தரங்க பகிரங்க தத்துவ 

தத்துவி சித்திகளெல்லா வற்றையும்‌ திருக்கடைக்கணிப்பாற்‌ 

செய்ய வல்லவராய்‌, சடாந்த சமரச சத்தியராய்‌ விளங்குகின்ற 



576 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

சமரச சுத்த சன்மார்க்க ஞானிகளது சித்‌ விலாசத்‌ திருச்சபைக்‌ 

கண்ணே, புண்ணிய வசத்தாற்‌ புகுதப்பெற்று மனங்கனிந்து 

வணங்கி நின்று, ' சர்வ சுதந்தரராய சத்தியர்களே! இயற்கை 

யுண்மைத்‌ தனிப்பெரும்‌ பதியாய கடவுளின்‌ இயற்‌ கைத்‌ 

திருவருட்‌ சமுக மிருந்த வண்ணம்‌ திருவுளம்‌ பற்றித்‌ திருவாய்‌ 
மலர்ந்து திருவார்த்தை யளித்தருளல்‌ வேண்டும்‌” என்று 

விண்ணப்பிக்கின்றதோறும்‌ திருவார்த்தை யளித்த லின்றிப்‌ 

பெருங்கருணைத்‌ திருக்கண்களில்‌ ஆனந்தநீர்‌ பொழிந்து 
சும்மா விருக்கின்றன ரென்றும்‌ உணர்ந்தோர்‌ வியந்துரைப்பக்‌ 

கேள்வியுற்று, இயற்கைத்‌ திருவருட்‌ சமுக மிருந்த வண்ணம்‌ 

என்னையோ! என்னையோ! வென்று குலாவிக்‌ குலாவிக்‌ 

கூவுகின்றவனானேன்‌. 

அடிநிலைக்‌ கரும ஞானசித்தி யனுபவங்களினும்‌, 

முடி.நிலைக்‌ கரும ஞானசித்தி யனுபவங்களினும்‌, அடிநிலை 

யோக ஞானசித்தி யனுப வங்களினும்‌, முடிநிலை யோக 

ஞானசித்தி யனுபவங்களினும்‌, அடிநிலைத்‌ தத்துவ ஞான சித்தி 
- அனுபவங்களினும்‌, முடி.நிலைத்தத்துவ ஞானசித்தி அனுபவங்‌ 

களினும்‌, அடிநிலை ஆன்ம ஞான சித்தி அனுபவங்களினும்‌, 
முடிநிலை ஆன்ம ஞானசித்தி அனுபவங்களினும்‌, சுத்த 

ஞானசித்தி அனுபவங்களினும்‌, சமரச சுத்த ஞானசத்தி 

அனுபவங்களினும்‌, அதுவதுவாகி நிறைந்தும்‌, அதுவதுவாகி 

விளங்கியும்‌, அதுவதுவாகி இனித்தும்‌, ஆங்காங்கு 

அதீதமாகிக்‌ கலந்தும்‌ இவை அனைத்துமாகி ஒருமித்தும்‌ 

அததாதிதமாகித்‌ தனித்தும்‌ வயங்குகின்ற பெருங்‌ கருணைப்‌ 

பெரும்பதியாய கடவுளே! எல்லாச்‌ சத்திகளுக்கும்‌ 

எல்லாச்சத்தர்களுக்கும்‌, எல்லாமூர்த்திகளுக்கும்‌, எல்லா 

மூர்த்தர்களுக்கும்‌, எல்லாத்தேவிகளுக்கும்‌, எல்லாத்‌ 

தேவர்களுக்கும்‌, எல்லாச்‌ சாதனர்களுக்கும்‌, எல்லாச்‌ 

சாத்தியர்களுக்கும்‌, எல்லா உயிர்களுக்கும்‌, எல்லாத்‌ தத்துவங்‌ 

களுக்கும்‌, எல்லாப்‌ பொருள்களுக்கும்‌, எல்லாக்‌ 

குணங்களுக்கும்‌, எல்லாச்‌ செயல்களுக்கும்‌, எல்லா 

அனுபவங்களுக்கும்‌, மற்றெல்லா வற்றிற்கும்‌ முதற்‌ 

காரணமாயும்‌, நிமித்த காரணமாயும்‌, துணைக்‌ காரண 



விண்ணப்பங்கள்‌ 577 

மாயும்‌, இவையல்ல வாயும்‌ விளங்குகின்ற திருவருட்‌ சமுக 

மிருந்த வண்ணம்‌ அறிந்து கொள்ளுதலிங்ஙனமானால்‌, 

திருவருட்‌ சமுகப்‌ பெருங்கருணைப்‌ பெரும்‌ பதியாய தேவரீர்‌ 

இயற்கைத்‌ திருவண்ண மறிந்து கொள்ளுதல்‌ எங்ஙனமோ! 

எங்ஙனமோ !! 

ஓ! ஒப்புயர்‌ வின்றி விளங்குகின்ற ஒருவரே! தேவரீர்‌ திரு 

வண்ணமும்‌ திருவருட்‌ சமுகத்‌ திருவண்ணமும்‌ அறிதற்கும்‌. 
கருதுதற்கும்‌ துதித்தற்கும்‌ எத்திறத்தானும்‌ கூடாவாயினும்‌ 
அடிமை யளவிற்கியன்ற படி அறியாதறிந்தம்‌ கருதாது கருதியும்‌ 

துதியாது துதித்தும்‌ எனது உரிமையை ஊற்றஞ்செய்கின்‌ 

றவனானேன்‌. வந்தனம்‌ ! வந்தனம்‌ ! 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

சமரச சுத்த சன்மார்க்க சத்திய ஞான விண்ணப்பம்‌ முற்றிற்று . 

4. சமரச சுத்த சன்மார்க்க சங்க சத்திய விண்ணப்பம்‌ 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

உத்தர ஞான சித்திபுர மென்றும்‌ உத்தர ஞான சிதம்பர 
மென்றும்‌ திருவருளா லாக்கப்பட்ட ஆக்கச்‌ சிறப்புப்‌ 

பெயர்களும்‌ பார்வதிபுர மென்றும்‌ வடலூரென்றும்‌ 

உலகியலாற்‌ குறிக்கப்பட்ட குறிப்புப்‌ பெயர்களும்‌ பெற்று 

விளங்குகின்ற தெய்வப்பதியினிடத்தே, இயற்கை விளக்க 

நிறைவாக யுள்ள ஓர்‌ சுத்த சிவானுபவ ஞானசபையில்‌, இயற்கை 

உண்மைநிறைவாகிய திருவுருவைத்‌ தரித்து, இயற்கை யின்ப 

நிறைவாகிய சிவானந்த ஒருமைத்‌ திருநடச்‌ செய்கையை 

எவ்வுயிரும்‌ இன்பமடைதற்‌ பொருட்டே செய்தருளுகின்ற 

எல்லாம்வல்லத்‌ தனித்தலைமைக்‌ கடவுளாகிய 

அருட்பெருஞ்ஜோதி யாண்டவரே! தேவரீரது திருவருட்‌ 

சமுகத்தில்‌ யான்‌ செய்துகொள்ளுகின்ற சமரச சுத்த சன்மார்க்க 

சங்க சத்திய விண்ணப்பம்‌. 

இவ்வுலகினிடத்து ஆறறி வுள்ள உயர்‌ வுடைத்தாகிய 

தேகத்தைப்‌ பெற்ற யான்‌ இத்தேகத்திற்கு இடைக்கிடை நேருகின்ற 



578 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

மரணம்‌, பிணி, மூப்பு, பயம்‌, துன்ப முதவிய அவத்தைகள்‌ 

எல்லாவற்றையும்‌ நிவர்த்தி செய்து, இத்தேகத்தையே நித்திய 
தேகமாக்கிக்‌ கொண்டு, எக்காலத்தும்‌, எவ்விடத்தும்‌, 

எவ்விதத்தும்‌, எத்துணையும்‌ தடைப்படாத பேரின்ப சித்திப்‌ 

பெருவாழ்வைப்‌ பெற்று வாழ்தல்வேண்டு மென்பதே எனது 

சத்தியமான அதிதீவிர விருப்ப முயற்சியாக இருக்கின்றது. 

எனது விருப்ப-முயற்சி இங்ஙனமாக, அவத்தைக 

ளெல்லாவற்றையும்‌ நீக்கி இத்தேகத்தை நித்தியதேகமாக்கி 

எக்காலத்தும்‌ அழியாதபேரின்ப சித்திப்‌ பெருவாழ்வைப்‌ 

பெற்று வாழ்தல்‌ எதனாற்‌ பெறுதல்‌ கூடுமென்று அறியத்‌ 

தொடங்கிய தருணத்து, வேறு எந்த வழியாலும்‌ 

பெறுதல்கூடாது, எல்லாமுடைய கடவுளது திருவருட்‌ சுதந்தரம்‌ 

ஒன்றாலே பெறுதல்‌ கூடுமென்று தேவரீர்‌ திருவருளால்‌ 

அறிவிக்க உள்ளபடி. யறிந்தேன்‌. 

பின்னர்‌, திருவருட்‌ சுதந்தரம்‌ நமக்கு எந்த 
வழியாற்கிடைக்கு மென்று அறியத்‌ தொடங்கிய தருணத்து, 

எனது யானென்னும்‌ தேக சுதந்தரம்‌, போகசுதந்தரம்‌, 

ஜீவசுதந்தரம்‌ என்னும்‌ மூவகைச்‌ சுதந்தரங்களும்‌ 

நீங்கியவி டத்தே கிடைக்குமென்று தேவரீர்‌ திருவருளால்‌ 

அறிவிக்க உள்ளபடி யறிந்தேன்‌. 

ஆகலில்‌, எனது சுதந்தரமாகக்‌ கொண்டிருந்த தேக 

சுதந்தரத்தையும்‌, போகசுதந்தரத்தையும்‌, ஜீவசுதந்தரத்தையும்‌, 
தேவரீர்‌ திருவருட்கே சர்வசுதந்தரமாகக்‌ கொடுத்து விட்டேன்‌. 

கொடுத்த தருணத்தே, இத்தேகமும்‌ ஜீவனும்போகப்‌ 

பொருள்களும்‌ சர்வசுதந்தரராகிய கடவுள்‌ 

பெருங்கருணையாற்‌ கொடுக்கப்‌ பெற்றன மன்றி நமது 

சுதந்தரத்தாற்‌ பெற்றனவல்ல வென்னும்‌ உண்மையை அருளா 

லறிவிக்கவும்‌ அறிந்து கொண்டேன்‌. இனி இத்தேகத்தி 

னிடத்தும்‌ ஜீவனிடத்தும்‌ போகப்பொருள்களிடத்தும்‌ தேவரீர்‌ 

திருவருட்‌ சாட்சியாக எனக்கு' எவ்வி தத்தும்‌ யாதோர்‌ சுதந்தரத்‌ 



விண்ணப்பங்கள்‌ 279 

தோற்றமும்‌ தோற்றமாட்டாது. தேவரீர்‌ திருவருட்‌ சுதந்தரத்தை 

என்னிடத்தே வைத்தருளி, மரணம்‌, பிணி, மூப்பு, பயம்‌, 

துன்பம்‌ முதலிய அவத்தைக ளெல்லாவற்றையும்‌ தவிர்த்து, 

இத்தேகத்தையே நித்தியதேகமாக்கி எக்காலத்தும்‌ அழியாத 

பேரின்ப சித்திப்‌ பெருவாழ்வில்‌ என்னை வாழ்வித்தல்‌ 

வேண்டும்‌. 

இத்தேகத்தைப்‌ பெற்ற எல்லாச்‌ ஜீவர்களுக்கும்‌ 

எனக்கறிவி த்த வண்ணமே அறிவித்து, அவரவர்களையும்‌ 

உரிமையுடைவர்களாக்கி வாழ்வி த்தல்‌ வேண்டும்‌. 

தேவரீர்‌ பெருங்கருணை ஆட்சிக்கு வந்தனம்‌! வந்தனம்‌! 

இங்ஙனம்‌ 

சிதம்பரம்‌ இராமலிங்கம்‌ 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

சமரச சுத்த சன்மார்க்க சங்க சத்திய விண்ணப்பம்‌ முற்றிற்று. 



560 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

பின்‌ இணைப்புகள்‌ 

1. அனுஷ்டான விதி 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

சிவகணபதயே நம வென்று குட்டிக்‌ கொள்ளுகிறது. 

சிவகுரவே நம வென்று நமஸ்கரிப்பது. 

கும்ப பூசை ்‌ 

சிவாய நம என்ற நிரீக்ஷ்ணஞ்‌* செய்வது. 

அஸ்திராய நம என்ற புரோக்ஷணம்‌ செய்வது. 

கவசாய நம என்று திக்பந்தனம்‌ செய்வது. 

அஸ்திராய நம என்று தாடனம்‌ செய்வது. 

சிவாய நம என்று தாளத்திரயம்‌ செய்வது. 

கவசாய நம என்று அவகுண்டனம்‌ செய்வது. 

சிவாய நம என்று தேனுமுத்திரை செய்வது. 

அஸ்திராய நம என்று பத்து விசை ஜபம்‌ செய்து, மூன்று 

விசை அஸ்திராய நம வென்று சிரசில்‌ புரோக்ஷித்துக்கொண்டு, 

மேற்படியால்‌ மூன்றுவிசை ஜபஞ்செய்து, மேற்படியால்‌ மூன்று 

விசை தர்ப்பித்து, “ஆத்மதத்துவாய. சுவதா, வித்யாதத்துவாய 

சுவதா, சிவதத்துவாய சுவதா” என்று அரை உளுந்து 

அமிழளவாக ஜலம்‌ ஆசமித்து, ௮ஸ்திராய நம வென்று 

கட்டைவிரல்‌ மடக்கி அதரசுத்தி செய்து, கவசாய நம வென்று 

முகவாய்க்கட்டை இருபுறம்‌, நாசி 2, கண்‌ 2, காது 2, தோள்‌2, 

தொப்புள்‌, மார்பு- இப்பன்னிரண்‌ டிடமுந்‌ தொடுவது. 

பின்‌ திருநீறெடுத்து இடது கையில்‌ வைத்து, அஸ்திராய 

நம வென்று ஜலம்‌ புரோக்ஷித்து வலது தொடைமேல்வைத்து, “ 

நிவர்த்தி கலாய நம, பிரதிஷ்டாகலாய நம, வித்தியாகலாய நம, 

சாந்திகலாய நம, சாந்தியாதீதகலாய நம, ஈசான மூர்த்தாய நம, 

தத்புருஷ்வக்த்திராய நம, அகோர ஹிருதயாய நம, வாமதேவ 

குகியாய நம, சத்தியோஜாத மூர்த்தயே நம, ஹிருதயாய நம, 

சிரேச நம, சிகாயை நம, கவசாய நம, நேத்திரேப்யோ நம, 

"நிரீ்க்ஷூணம்‌.பார்த்தல்‌. புரோக்ஷ்ணம்‌-தெளித்தல்‌, திக்பந்தனம்‌- 

எட்டுத்‌ திக்குகளிலும்‌ தொடித்தல்‌, தாடனம்‌-தட்டுதல்‌. தாளத்திரயம்‌- 

மூன்று முறை தட்டுதல்‌, அவகுண்டனம்‌-வளைத்தல்‌. தேனு முத்திரை- 



பின்‌இணைப்புகள்‌ 581 

அஸ்தராய நம” என்று ஜபித்து, கவசாய நம வென்று குழைத்து, 
அஸ்திராய நம வென்று நிருதி திக்கில்தெறித்து, ஈசான மூர்த்தாய 

நம வென்று சிரசிலும்‌, 

பசுவின்‌ முலைக்காம்புகள்போல்‌ காட்டூம்‌ முத்திரை தத்புருஷ 

வக்த்திராய நம வென்று நெற்றியிலும்‌, அகோர ஹிருதயாய நம 

வென்று மார்பிலும்‌, வாமதேவ குகியாய நம வென்று நாபியிலும்‌, 

சத்தியோஜாத மூர்த்தயே நம வென்று முழங்கால்‌ தோள்‌ முழங்கை 

மணிக்கட்டு பக்கம்‌ முதுகு கண்டம்‌- இந்த இடங்களில்‌ தரித்துக்‌ 

கொண்டு, கொஞ்சம்‌ ஜலம்வி ட்டுக்‌ கையலம்பி, முட்டி பிடித்து, 

சிவாய நம வென்று சிரசில்‌ புரோக்ஷித்துக்கொண்டு, பின்பு முன்‌ 

சொன்ன தத்துவ மாந்ரத்தால்‌ ஆசமித்து, முன்போல்‌ தொடுமிடந்‌ 

தொட்டுக்‌ கவசாய நம வென்று ஜலம்‌ சூழ வளையவிட்டு, சிவாய 

நம வென்று மூன்று விசை அர்க்கியங்‌ கொடுத்து, பஞ்சபிரம 

மந்திரத்துடன்‌ ஹிருதய சிர சிகை கவச நேத்திர அஸ்திராதி 

மந்திரங்களால்‌ தர்ப்பித்து, முன்போல்‌ ஆசமனாதி தொடுமிடந் 

தொட்டு,அஸ்திராய நம, வென்று மணையின்‌ 

பேரில்புரோக்ஷித்து, பின்பு சிவகணபதயே நம வென்று 

குட்டிக்கொண்டு, சிவகுரவே நம வென்று நமஸ்கரித்து, 

ஐபஞ்செய்து, பின்பு சிவசூரியாய நம வென்று கையில்‌ ஜலம்‌ 

விட்டுச்‌ சூரிய அர்க்கியங்‌ கொடுத்து, பின்பு பதினொரு விசை 

நமஸ்கரித்து, தேவாரம்‌, திருவாசகம்‌, திருவிசைப்பா, 

திருப்பல்லாண்டு, பெரிய புராணம்‌ ஸ்தோத்திரஞ்‌ செய்து, 

முன்போல்‌ ஆசனமனாதி தொடுமிடந்‌ தொட்டு, வீபூதி 

தரித்துக்கொண்டு, மணையின்பேரில்‌ அஸ்திராய நம வென்று 

ஜலம்‌ விட்டுக்தொட்டு ஹிருதயாய நம வென்று, மார்பிலும்‌ 

நெற்றியிலு மிட்டு, பின்பு சிவதரிசனம்‌ குருதரிசதனம்‌ செய்து, 

பின்பு விதிப்படி போஜனஞ்‌ செய்து, பின்பு சிவாகமாதிகள்‌ 

பாராயணஞ்‌ செய்தல்‌. 

திருச்சிற்றம்பலம்‌ 



582 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

2. கணபதி பூஜா விதி 
திருச்சிற்றம்பலம்‌ 

நித்திய கர்மானுஷ்டானம்‌ முடித்துக்கொண்டு, 

தத்துவத்திரய மந்திரத்தால்‌ ஆசமித்து, ஹிருதயத்தால்‌ 
தொடுமிடந்‌ தொட்டு, பஞ்சாக்ஷ்ரத்‌ தியானஞ்செய்து, 

கணபதியைப்‌ பீடத்தை விட்டு அபிஷேகஸ்தான பாத்திரதி 
லெழுந்தருளப்‌ பண்ணி, பீடத்தைச்‌ சுத்தி செய்து, திருமஞ்சனஞ்‌ 
செய்ய வைத்திருக்கின்ற தீர்த்த கும்பத்தைக்‌ கந்த புஷ்பங்களால்‌ 

சூழவும்‌ “ சிவாய நம, கவசாய நம” என்று சாத்த, பின்பு 
பஞ்சாக்ஷரத்தால்‌ பதினொரு விசை அர்ச்சித்து, அஸ்திராய படு 

வென்று மணியசைத்து, அஸ்திராய நம வென்று அர்க்கிய 

வட்டகையில்‌ ஜலம்‌ பூரித்து, பிரணவத்தா லேழு விசை 
கந்தாதிகளால்‌ அர்ச்சித்து பின்பு கணேசருக்கு ஆசன மூர்த்தி 

மந்திரத்தால்‌ புஷ்பஞ்‌ சாத்தி, தேவாரம்‌, திருவாசகம்‌ 

முதலியவைகளோதி அபிடேகஞ்‌ செயதல்‌ 

விசேட தினத்தில்‌ ஆகம விதிப்படி தைல க்ஷீர பல முதலிய 
வற்றால்‌ அபிடேகித்து, இடையே ஒவ்வொன்றுக்கும்‌ ஜலத்தால்‌ 

அபிடேகத்து, பின்பு சந்தனாதி கும்பஜலாபிஷேகஞ்‌ செய்து, 

ஒற்றாடை சாத்தியீரம்‌ புலத்தி, வத்திரபூடணாதிகளணிந்து, 
சிவாய நம வென்று வெண்ணிறும்‌, கந்தகுரவே நம வென்று 

சந்தனமும்‌, ஆசனமூர்த்தி மந்திரத்தால்‌ புஷ்பமும்‌, 
பஞ்சாக்ஷ்ரத்தால்‌ மூன்றுவிசை தூர்வாக்ஷ்தையும்‌, 

தத்துவத்திரயத்தா லர்க்கியமு கொடுத்து, சாமான்னிய 

நிவேதனஞ்செய்து, தாபதீபஞ்‌ கொடுத்து, பின்பு சுமுகாதி 
சிவாத்மஜாய நம ஈறாகவுள்ள சோடச மந்திரத்தால்‌ அர்ச்சித்து, 

அர்க்கியங்‌ கொடுத்து, கிரமப்படி விசேஷ நிவேதனாதி தூப 

தீபாராதனை செய்து, பத்திரஞ்‌ சாத்தி, தோத்திரித்து, 
பிரதக்ஷிணாதி புஷ்பஞ்‌ சாத்தி நமஸ்கரித்து மனத்தால்‌ 

ஹிருதயத்தி லெழுந்தருனப்‌ பண்ணிக்கொண்டதாகச்‌ சிந்தித்து, 

முன்‌ சொன்னபடி ஆசமனஞ்‌ செய்து, பஞ்சாக்ஷர ஐபஞ்செய்து, 

திருவெண்ணீறு தரித்துக்கொண்டு, போஜன விதிப்படி 
போஜனஞ்‌ செய்யவும்‌. 

மேலும்‌, மேற்‌ குறித்தபடி பூஜையை 
மானசிகமாகச்‌ சுப்பிரமண்ணியம்‌, சிவம்‌, தக்ஷிணாமூர்த்தி, 

நடராஜமூர்த்தி இவற்றிற்கும்‌ செய்யலாம்‌. இவ்வணஞ்்‌ 



பின்‌இணைப்புகள்‌ 583 

செய்திருந்தால்‌ பரமாசாரியர்‌ கிடைப்பார்‌... டே பரமாசாரியரை 

மானசிகத்தா லர்ச்சித்து உண்மை யறிந்து நிராசை மயமானால்‌ 

சிவானுபவம்‌ பெறலாம்‌. 

திருச்சிற்றம்பலம்‌. 

3. செவ்வாய்க்கிழமை விரத முறை 
திருச்சிற்றம்பலம்‌. 

திங்கட்கிழமை இரவில்‌ பலாகாரஞ்‌ செய்து," 

செவ்வாக்கிழமை அருணோதயத்தி லெழுந்து, திருநீறு நெற்றியில்‌ 

மாத்திரம்‌ அணிந்து, நல்ல நினைப்புடன்‌ அங்கசுத்தி தந்தசுத்தி 
முதலானவையுஞ்‌ செய்து கொண்டு, சூரியோதயத்திற்கு முன்‌ 

அசாரமான சுத்தசலத்தில்‌ ஸ்நானஞ்‌ செய்து, விபூதியைச்‌ 

சலத்தினால்‌ குழைத்து அனுஷ்டானப்‌ படி தரித்துக்கொண்டு, 

கணபதியை நினைத்து, பின்பு ஸ்ரீ பஞ்சாக்ஷரத்தை நூற்றெட்டு 

முறை செபித்து, பின்பு சிவத்தியானம்‌ செய்து, எழுந்து வாயலில்‌ 

வந்து சூரியனைப்‌ பார்த்து ஓம்‌ சிவ சூரியாய நம வென்று 

மெதுவாகச்‌ சொல்லி நமஸ்கரித்து, அதன்‌ பின்பு அவ்விடத்திலே 

தானே நின்றுகொண்டு, தங்கள்‌ தங்கள்‌ மனத்திலிருக்கிற 

கோரிக்கைகளை முடித்துகொடுக்க வேண்டு மென்று 

ஸ்ரீ வயித்தியலிங்கரையும்‌, தையனாயகியையும்‌, முத்துக்குமார 

சாமியையும்‌ தியானித்துக்கொண்டு, பின்பு ஓம்‌ வயித்தியநாதாய 

நம வென்று நூற்றெட்டு ஆரயிரத்தெட்டு இரண்டில்‌ எந்த 
அளவாவது செபித்து, ஒரு பலம்‌ மிளகு சீலையில்‌ முடிந்து 

வயித்தியலிங்‌ கார்ப்பணம்‌ என்று ஒரிடத்தில்‌ வைத்து, 

சிவனடியார்‌ ஒருவர்க்கு உபசாரத்தொடு அழுது படைத்து பின்பு 

சுசியொடு பச்சரிசிப்‌ பொங்கல்‌ முதலான புசிப்பைப அரை 

யாகாரம்‌ முக்கால்‌ ஆகாரங்‌ கொண்டு, அன்று மாலையில்‌ 

சிவதரிதனஞ்்‌ செய்து, பாய்‌ சயனம்‌, கொட்டை “முதலாகியவைபும்‌ 

விட்டு, மெழுகிய தரையில்‌ கம்பளம்‌ விரித்துப்‌ படுக்கவேண்டும்‌: 

சிவசரித்திரங்‌ கேட்க வேண்டும்‌: செபஞ்செய்து கொண்டிருக்க 

வேண்டும்‌: சந்தனம்‌, புட்பம்‌, தாம்பூலம்‌ இராகம்‌, சுகம்‌, 

பெருந்தூக்கம்‌ முதலானவையும்‌ 'விட்டி ருக்கவேணடும்‌. 

திருச்சிற்றம்பலம்‌. 

* பலாகாரம்‌-பழஅகாரம்‌, பழ உணவு. * கொட்டை-தலையனை. 



திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 584 

அ
 

ர
ம
 

அ
 

|
)
 

ர
 

ம
ி
 

௫
 

(
௪
 

௪
0
 

ஐ
 

“ர
 

0
௯
௪
 

se
 

சு
 

ம 
01

 
௩ 

அ 
0
1
/
௪
.
 

ட 
2
0
9
 

“ட
ி 

|
 

ட்
‌ 

௦
 

2
 

2
&
0
 

5
1
ஒ
 

0
 

0
1
3
 

௬
.
௦
 

| 
க 

க
ப
 

12
௪0
௯ 

t
e
s
 

|
 

உ
 

39
 

0
 

(
௮
.
 

|
 

ஷ
ூ
 

i
 

ச
ம
்
‌
.
 

ர
 

௮
 

மூ
. 

ஐ 
o
e
 

|
 

ந
த
 

|
 

௬
.
3
0
)
 

5 
உ 

௦/
(௫

0௧
௯௪

 
க
ட
்
ட
 

|
 

' 
ஓ 

௫ 
£
1
0
௦
 

௦
௪
 

|
 

௯ 
|
 

க
ா
ட
ு
 

ம
ம
 

ம
ு
க
ா
 

நட
 

0 
௪
 

01
 

௩
.
 

0
1
௦
 

௪
 

0;
 

உ
 

ட 
0
1
/
௪
௦
 

ஷ
ூ
 

ர
ச
 

ல
ெ
ப
்
‌
 

ம
 

௪ 
p
r
o
j
 

௪௪
 

0
1
)
 

ஏ
 

ப 
|
 

ர 
4
௮
 

0 
[
0
0
௧
5
 

ய்
‌.
 

| 
௬ 

௭ 
01 

த 
௬
.
0
 

௬
௯
 

% 
த
ர
 

ம
ா
 

ம்‌
 

சி.
 

உ
ள
 

|
 

0
0
௪
 

௩
1
௭
௬
 

o
>
 

௩௩
% 

0
1
௪
௧
௨
௯
 

ய்
‌.
) 

1
.
௯
 

ர]
 

0 
ஐ 

[
இ
ள
 

ம 
|
 

உ.
 

அ
 

௦ 
அனத

 
௮
 

இன
ா.
 

அனத
: 

த 
।(

ஙக
ள்

‌ 
se

 
ஐ
 

2
 

ஒழ
 

ஐ 
0
1
9
௪
 

T
s
 

|
 

1
1
 

தத.
 

இ
 

இத
: 

அதத
ு. 

ஐ
]
;
 

ஓ
 

{
M
R
 

ச
ே
ல
 

ட்
ப 

ட்‌ 
ஏ
 

மீ
 

ட 
u
n
d
o
 

ட்
‌ 

n
p
 

ற
!
 

௭
8
2
 

1
 

ந
ற
ு
 

ம
ு
ட
ி
ல
 

ா்
ட்
்‌
 

n
i
g
 

T
G
 

FE
D 

PY
 

P
E
W
 

Ho
 

PI
P 

P
O
L
S
 

p
A
D
E
 

O
p
i
e
s
 

W
e
y
 

ir
o 

(ப
ரன

்‌
 

யா 
*y
 



385 பின்‌இணைப்புகள்‌ 

ஆ
க
 

8௦ d #0909000 

0908090909009 000O0C0O0OE 

ப்‌ 
ட 
ப 

ஏ
ழ
 

ர
ா
 

அ
ம
 ப
ா
ல
 

ந
 

ப
ப
 

(9
 

ஓர
ம்
‌ 

ழா
 

ஓ
ர
ா
 

g
n
 

e
n
d
 

௩ 
ட
 

ற
ா
ம
்
‌
 

மழ
 

மட
ு 

அ
ழ
 

த
ு
ர
ி
 

ர
ச
 

: 

ம
ா
ச
ற
 

௮0
72
௫ 

ச
ப
ா
 

oz இது 

1.
௮ 

i
P
 

“ஓ 



திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 586 

r
e
 | 

௫ 4 ௦௪ 

“ 

௦௨௦௨௦ 

Ow இத்‌ 

இ. இ. 

d ௫௦ 

ட 
4 கு; 0k OIA 

த
த
்
த
 

இ
ட
 

ர
ம
 

மு
ழ 

ப
ட
த
 

நட்ட ம
்
‌
 [
1
 

த
ள
ர
 

ப்
‌ 

ஆ
 

தா மீச மாமத 

அ
ர
ு
 

T
Y
 



387 பின்‌ இணைப்புகள்‌ 

© 

ட்‌ 

8 

க்‌ 

8 

யo®do த 9 

ச 

_ 

x 

44.6௫ 

d 

dod so 

ஏ 
ம
ம
 

[
ந
 

இடது இன கடட 
“ 
4 

% 

ட 

d 

w
a
y
 

ட்‌] 

௦௦௨௨ ௫/4 

0 
0 

௫
௫
௯
 

ஷூ
 

5 
ஓ 

௨ 
|
 

௯
 

0 
£
5
 

0 
|%
00
P 

௯
 

ர
 

ங
ு
 ந
 

க.
 

0 
|
 

*
ம
ஒ
 

e
g
 

மு
 

ஆ
 

௦ 1
௪
0
9
 

ட்
‌ 

3
 

௫
 

0
 

1
0
௪
0
0
2
 

்‌
 

௯
 

௦
 

ஓ
க
 

0
 

ஐ
ஐ
 

5
 

த.
 

-௪
 

ஐ
த
்
‌
 

அத
 

0
 

P
P
 

6
 

o
o
p
 

ம
 

0 
௦ 

ஒ
ழ
ு
 

| 
௯ 

0 
31
 

0 

0
7
 

௦0
 

[
s
e
 

|: 
h
s
 

| 
௦0
 

£
௦
5
௪
 

அ
 

1.
 

௪
 

ஐ 

உ
ங
க
 

0 
j
o
e
 

+
g
 

ந
 

௫ 
௦
6
1
௪
௧
௭
 

ர
ூ
 

0 
ஓ
ஓ
 

ம 
[
த
ள
 

டச
்‌
 

40
29
௫0
 

ம
ழ
 

ம
ம
 

ம 
ச
ர
ா
ட
௱
க
ு
௪
௫
.
௮
 

ச
ழ
ி
ழ
 

6
 

அ
ர
ி
ய
ன
 

ஓ
ஓ
 

ம
ா
ம
 

q
n
 

H
g
 

ம
ற
த
்
த
ு
 

O
R
 

ப
ூ
த
 

82௦ பம 

ரள 

குசஐ 

பூக! 

சா
 

ஏற
 

ம
ு
ழ
 

t
m
p
 

M
Y
R
 

e
y
 i
n
n
o
 

தர. 



திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 386 

9
௬
 

9 
௪ 

1
3
 

உ 
i
s
e
@
 

உ
[
௦
 

௬
௪
 

௦ 
[1
2௧
௯ 

9
 

௪ 
௫
௪
 

௦ 
[2
 

0
0
0
 

ஆ
 

த
ே
 

ர
ம
 

[1
-5
 

௫ 
ங்
க 

௦
0
 

1
)
 

7
9
.
0
 

1
௪
 

௩ 
ol
[I
[¥
 

ங்
‌ 

0
௦
 

1
௬
௯
 

4 
ஓ.
 

01
/0
 

ஒ 
௦ 

1
௮
.
 

*க
 

|
 

qo
s 

௯ 
அ
ர
்
த
ு
ங
ங
க
ு
க
்
இ
 

ஈழ
ாக
ு 

௫-
௦௫
 

மீ
 

9
 

ஆ
ட
 

உல
. 

௫
 

©
 

io
 

[
ல
 

௪
/
௦
 

நங
ு 

ரத
 

[
௬
 

௫ 
௦0
 

[0
 

வ 
0 

)ஆ
டி
ஷ 

e
s
 

0 
1
௪
 

௦0
1௦
 

1
௪
.
௦
 

0௦
 

1
0
 

(௦0
 

1
௪
 

௦ 
|
=
 

ஹ
ு
 

த
ா
 

ர
ா
க
ு
 

௨
௪
௫
 

௬
 

ஓ
 

உ
ங
 

௪
௦
 

௬
 

ஓஒ
. 

உ
ங
 

1
9
௦
 

[ஓ
டி
ட 

௯ 
ப
ு
ந
 

ச
ற
 

|
 

3
௮
%
 

*
 

எ
 

ம 
ர 

ஓ 
நு.

 
9
 

ஓ 
ம
 

ம 
ஆ.
 

ஐ.
 

|
 

ஓ
ட
ி
 

ஐ
 

அ
ழ
 

|
 

௪௪
௪ 

0 
௦ 

7 
O
2
௭
 

|
 

ஒ
ஆ
ஷ
 

te
e 

TU
 

OY
» 

s
i
r
 

உ 
x 

|
 

௩ம
்‌
 

உ.
 

[உ
 

ஏ 
ஓ 

[ட
ிஷ
்‌
 

w 
(
அ
ச
ர
ா
 

௫௪
2 

ஒ
ங
ர
௫
ு
 

|
 

o
o
r
 

1
5
௦
௦
 

௦ 
|
p
 

பட
்ட
] 

£ 
௧
 

வ
 

௦ 
C
1
 

|
 

ந
 

அ 
௦ 

(
ர
ஜ
 

டச
்‌
 

ச 
ழ
ா
 

ப
ம
?
)
 

௫
 

ச
ொ
ர
ண
ை
 

2
 

த
 

ப
 

க
 

ப
 

ப
்
ப
 

த
ன
ை
 

உ
வ
 

ப
ு
 

வ
ன
 

பு
னா

 
சா

னன
கை

ய 
ம
ட
 

ஹ
ா
ல
ை
 

வ
 

ணை
னை
தா
ழவ
 

வ
ர
வ
ை
 

வ
ற
ை
 

ப
ட
வ
 

பவ
வை

 
வ
 

ய
வ
ை
 

க
ை
வ
 

து
வ 

கை
யா
 

வ
ய
 

வ
வ
 

வா
னை
 



589 பின்‌இணைப்புகள்‌ 

3.0 ஈழ 

0 

ஙு 

லர 

ச்சர 
மு 

20௪ 

தா
 

ழ
க
ர
 

ப
ட
ா
 

மட
்ட
ன்
‌.
 



590 திருஅருட்பா - உரைநடைப்‌ பகுதி 

இனாம்‌ பத்திரம்‌ 

இதில்‌ கண்டுயிருக்கின்ற நிலங்களை சமரச தரும சாலைக்காக 

இனாம்‌ கொடுக்கப்பட்டு இதனடியில்‌ கையெழுத்து இடப்பட்ட 

வர்களின்‌ விபரம்‌. 2. 2. 1867 வருடம்‌" 

வையித்தினாதய்யர்‌ கையெழுத்து. 

சிவசாமி அய்யர்‌ கையெழுத்து. 

அதி பசி ** கையெழுத்து. 

மாரி பசி கையெழுத்து. 

- இந்த கீறல்‌ மஞ்சக்கொல்லை னான்‌ கைனாட்டு. 

அருணாசல செட்டி கையெழுத்து. 

- இந்த கீறல்‌ பரிய பசி கைனாட்டு. 

- இந்த கீறல்‌ சின்னான்‌ சின்னபயல்‌ கைனாட்டு. 

வெங்கடாசல பசி கையெழுத்து. 

- இந்த கீறல்‌ தம்பி பசி கைனாட்டு. 

- இந்த கீறல்‌ . . . பசி கைனாட்டு. 

நாராயணன்‌ பசி கையெழுத்து 

கையெழுத்து 

பசி கையெழுத்து 

பசி கையெழுத்து 

முத்து பசி கையெழுத்து. 

சின்னதம்பி பசி கையெழுத்து. 

- இந்த கீறல்‌ மொட்டக்காளை சேபெருமாள்‌ கைனாட்டு. 

- இந்த கீறல்‌ பொன்ன பசி தம்பி சின்னது பசி கையெழுத்து. 

பொந்தயி சேபெருமாள்‌ அனுமதியில்‌ முத்து பசி கையெழுத்து. 

கையெழுத்து. 

ஃ்‌ க 2 றல்‌ சேவிகான்‌ கைனாட்டு. 

- இந்த கீறல்‌ சமட்டி.பாலன்‌ கைனாட்டு. 

- இந்த கீறல்‌ சே. பெ. பெருமாள்‌ கைனாட்டு. 

- இந்த கீறல்‌ பொன்ன பசி கைனாட்டு. 

- இந்த கீறல்‌ வெங்கடாஜல னான்‌ கைனாட்டு. 

* அக்ஷ்ய, தை, 22, சனி 

** பசி . படையாச்சி என்பதன்‌ சுருக்கம்‌ 



பின்‌ இணைப்புகள்‌ 591 

- இந்த கீறல்‌ வையாபுரி . . . யன்‌ கைனாட்டு 

குமாரசாமி பசி கையெழுத்து. 

- இந்த கீறல்‌ பூசாரி ஆனை பசி கைனாட்டு. 

இராமசாமி கையெழுத்து. 

- இந்த கீறல்‌ பூசாரி சேவி கையெழுத்து. 

- இந்த கீறல்‌ குப்ப பசி கைனாட்டு. 

- இந்த கீறல்‌ அழகன்‌ சம்மட்டி, கைனாட்டு. 

- இந்த கீறல்‌ பெரியதம்பி பசி கைனாட்டு. 

- இந்த கீறல்‌ சின்னசேபெருமாள்‌ பசி அனுமதியில்‌ டேயார்‌ 

மகன்‌ அரிபுத்திர பசி கைனாட்டு. 

*  - இந்த திறல்‌ மொட்டை வெங்கிடாசல பசி மகன்‌ இராமசாமிக்‌ 

காககார்டின்‌ ழேயார்‌ பெண்சாதி அங்கம்மாள்‌ கைனாட்டு. 

- இந்த கீறல்‌ பெரியகுட்டி வெங்கிடாசலம்‌ கைனாட்டு. 

- இந்த கீறல்‌ பிரமன்‌ மகன்‌ விடத்திரன்‌ கைனாட்டு. 

- இந்த கீறல்‌ சின்னராமன்‌ கைனாட்டு. 

அருட்பெருஞ்ஜோதி அருட்பெருஞ்ஜோதி 
தனிப்பெருங்கருணை அருட்பெருஞ்ஜோதி 



WO
E 

N
C
E
 

E
N
C
E
 

E
A
C
 

E
A
M
G
 

A 

1.
 

க 
| 

<
 

ப
]
 

1
 

ப
ப
 

S
A
U
T
E
 

7
.
 

ச
த
்
த
ி
ய
ஞ
ா
ன
ச
ப
ை
,
 


